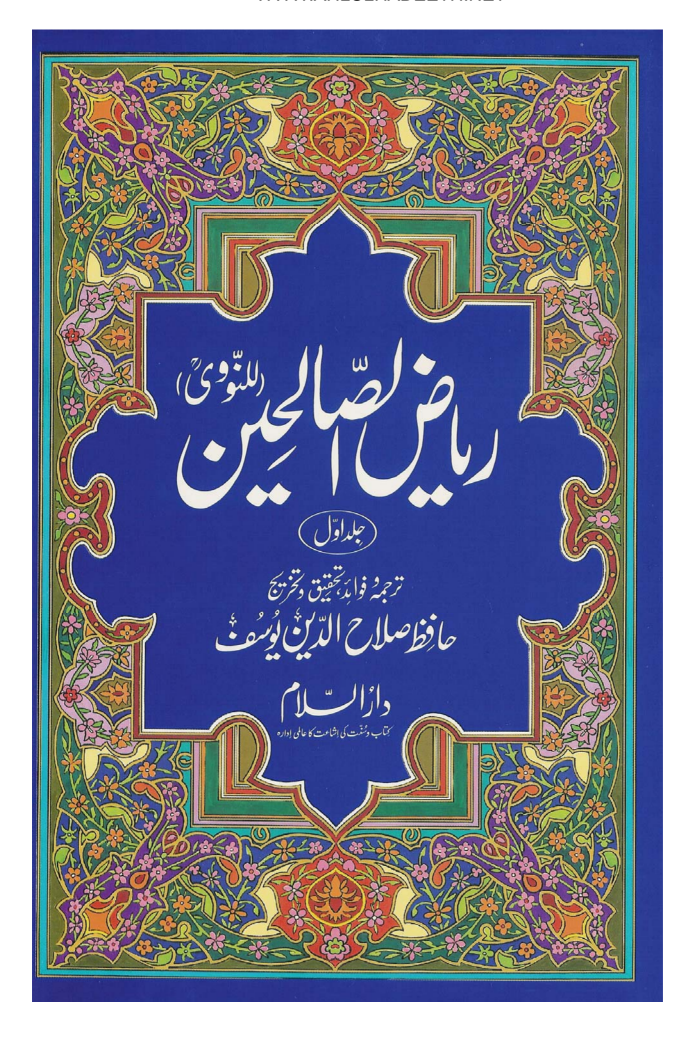
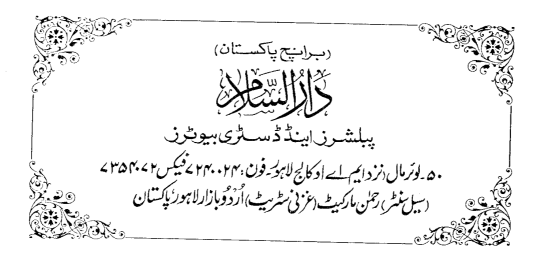
#### WWW.AHLULHADEETH.NET



## إس كتاب كے جلہ حقوقِ ترحمبہ نبقل واشاعث محفوظ میں جادی الاقل سماس ہے ستمبر <u>199</u>ئے۔



ببلشرن ابند دسری بیون ب پوسٹ بجس ۲۲۷۳ ریاض ۱۱۳۱۱ مملکت سعودی عرب فون بنر۲۲۷۹۹ فیکس ۲۰۲۱۹۵۹





تَرْجَهُ أَوْفُوالِهُا (الْمِيْرِكُولِيُّ الْمِيْرِيُّ الْمِيْرِيُّ الْمِيْرِيُّ الْمِيْرِيِّيِّ الْمِيْرِيِّيِ (الْمِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِيْرِيْنِ

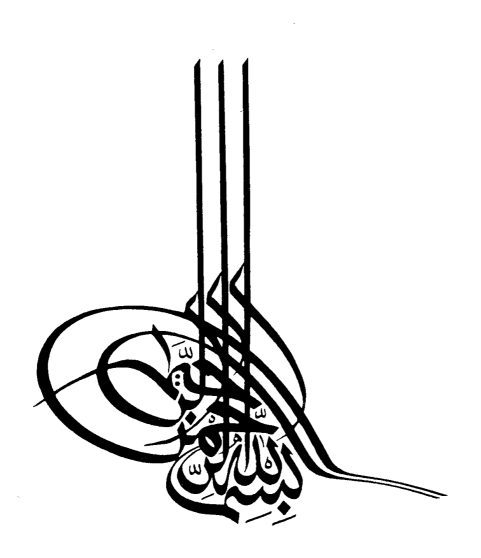
جلداوّل

تأليف عُ الله عَلَى بِنَ مُنْكَرِفُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى

رّجهُ ذارُبَعِيّن رُرُزئ حارِفط صلاح الرّبِنْ لِوُسُمْ

ن<sup>ىران</sup> مَا**فِط**ْ عَالِسًا لِم مِنْظِوى

کار السخاری بلشرن ایند دستری بیورن ریاض - لاہور



#### فهرست

# رياض الصالحين مترجم (جلد اول)

|        | و عرض ناشر                                                        | ۱۵          |
|--------|-------------------------------------------------------------------|-------------|
|        | مولاناحافظ عبدالسلام بھٹوی کی رائے گرامی                          | 1∠          |
|        | عرض مترجم                                                         | 19          |
|        | مؤلف کتاب امام نووی ؓ کے مخضرحالات                                | ۲۳          |
|        | مقدمه كتاب 'ازموُلف                                               | ۲۷          |
| باب:ا  | تمام ظاہری اور باطنی اعمال' اقوال اور احوال میں اخلاص اور حسن     | ساسا        |
|        | نیت ضروری ہے                                                      |             |
| باب:۲  | توبه کابیان                                                       | ۴۵          |
| باب:٣  | صبر کابیان                                                        | 74          |
| باب:۳  | سچائی کابیان                                                      | 91-         |
| باب:۵  | مراقبے (یعنی اللہ کی طرف وھیان دینے) کابیان                       | 4∠          |
| باب:٢  | تقویٰ کابیان                                                      | 1+4         |
| باب: ۷ | يقين اور توكل كابيان                                              | <b>!!</b> * |
| باب:۸  | استنقامت كابيان                                                   | 14+         |
| باب:٩  | اللہ تعالیٰ کی عظیم مخلوقات میں غور و فکر کرنے' دنیا کے فنا ہونے' | 111         |
|        | آخرت کی ہولنا کیوں اور دنیاو آخرت کے تمام امور کابیان             |             |
|        |                                                                   |             |

| 6 ===        | ين (جلد اول)                                                     | رياض الصالح |
|--------------|------------------------------------------------------------------|-------------|
| 177          | نیکیوں کی طرف جلدی کرنے کابیان                                   | باب: ۱۰     |
| ITA          | مجاہدے کابیان                                                    | باب:اا      |
| 100+         | آخری عمرمیں زیادہ سے زیادہ نیکیاں کرنے کی ترغیب دینے کابیان      | باب:۱۲      |
| ira          | اس بات کے بیان میں کہ نیکی اور بھلائی کے رائے بہت ہیں            | باب: ۱۳     |
| 171          | طاعت (نیکی اور بھلائی کے کاموں) میں میانہ روی اختیار کرنے کابیان | باب:۱۲۴     |
| 121          | اعمال کی حفاظت کرنے کابیان                                       | باب: ۱۵     |
| 120          | سنت اور اس کے آداب کی حفاظت کرنے کا حکم                          | باب:۱۲      |
| IMM          | اس بات کابیان کہ اللہ کے حکم کی اطاعت ضروری ہے                   | باب:∠ا      |
| 11/          | بدعات اور (دین میں) نئے نئے کاموں کے پیدا کرنے کی ممانعت         | باب:۱۸      |
| 1/19         | اس شخص کابیان جو کوئی احپھایا برا طریقنہ جاری کرے                | باب:١٩      |
| 197          | خیر کی طرف رہنمائی کرنے اور ہدایت یا گمراہی کی طرف بلانے کابیان  | باب:۲۰      |
| 190          | نیکی اور تقوی پر تعاون کرنے کابیان                               | باب:۲۱      |
| 19/          | خیر خواہی کرنے کابیان                                            | باب:۲۲      |
| 199          | نیکی کا حکم دینے اور برائی سے روکنے کابیان                       | باب:۲۳      |
| <b>11</b> +  | جو شخص نیکی کا حکم دے یا برائی سے روکے لیکن خود عمل نہ کرے؟      | باب:۲۳      |
| <b>1</b> 11  | ادائے امانت کے حکم کابیان                                        | باب:۲۵      |
| ~ <b>***</b> | ظلم کے حرام ہونے کااور مظالم کے دفع کرنے کے تھکم کابیان          | باب:۲۹      |
| ۲۳۳          | مسلمانوں کے حرمات کی تعظیم'ان کے حقوق کابیان                     | باب:۲۷      |
| ٣٣٣          | مسلمانوں کے عیوب چھپانے کابیان                                   | باب:۲۸      |
| ٢٣٦          | مسلمانوں کی حاجتیں بوری کرنے کابیان                              | باب:۲۹      |
| ۲۳۸          | شفاعت (کسی کی سفارش) کرنے کابیان                                 | باب:۳۰      |
| 464          | لوگوں کے درمیان اصلاح کرانے کابیان                               | باب:۳۱      |
| rap          | کمزور ، فقیراور گم نام مسلمانوں کی فضیلت کابیان                  | باب:۳۲      |
|              |                                                                  |             |

| 7 =         | ن (جلد اول)                                                            | رياض الصالحير |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 171         | مینیموں اور خستہ حال لوگوں کے ساتھ نرمی کرنے کا حکم                    | باب:۳۳        |
| اک۲         | عور توں کے ساتھ بھلائی کرنے کی وصیت کابیان                             | باب:۳۳        |
| ۲۷۸         | عورت پر خاوند کے حق کابیان                                             | باب:۳۵        |
| ۲۸۲         | اہل و عیال پر خرچ کرنے کابیان                                          | باب:۳۲        |
| ٢٨٦         | یبندیدہ اور عمرہ چیزیں خرج کرنے کابیان                                 | باب:۷۳        |
| ۲۸۸         | اپنے گھروالوں اور اپنی اولاد وغیرہ کواللہ کی فرماں برداری کا حکم دینا  | باب:۳۸        |
| <b>1</b> 91 | پڑوسی کاحق اور اس کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید<br>۔                       | باب:۳۹        |
| <b>797</b>  | والدین کے ساتھ حسن سلوک اور رشتے داروں سے صلہ رحمی کا تھکم             | باب:٠٠٩       |
| mm          | ماں باپ کی نافرمانی کرنااور رشتے داری تو ژناحرام ہے                    | باب:۲۱        |
| ٣١٦         | ماں باپ کے دوستوں اور دیگر اہل اکرام سے حسن سلوک کا حکم                | باب:۳۲        |
| ۳۲۰         | رسول الله ملن الله الله الله على الله الله الله الله الله الله الله ال | باب:۳۳        |
| ٣٢٣         | علاء' بڑے لوگوں اور اصحاب فضل کی تعظیم کابیان                          | باب:۳۲        |
| mmr         | اہل خیر کی زیارت'ان کی ہم نشینی'ان کی صحبت و محبت وغیرہ                | باب:۵         |
| ساماسا      | الله تعالیٰ کے لئے محبت کی فضیلت اور اس کی ترغیب دینے کابیان           | باب:۲۳        |
| <b>~</b> 0• | بندے سے اللہ کے محبت کرنے کی علامات                                    | باب:٧٨        |
| 200         | نیک لوگوں' کمزوروں اور مسکینوں کو ایذا پہنچانا نہایت خطرناک ہے         | باب:۸۸        |
| may         | اس بات کابیان کہ لوگوں پر ظاہر کے اعتبار سے احکام کا اجراء ہو گا       | باب:٩٩        |
| mym         | خشیت الهی کابیان                                                       | باب:۵۰        |
| m20         | الله تعالیٰ سے امید و رجاء کابیان                                      | باب:ا۵        |
| ساء ما      | الله تعالیٰ ہے اچھی امید رکھنے کی فضیلت                                | باب:۵۲        |
| 4+1         | الله سے خوف اور امید (بیک وقت دونوں باتیں) رکھنے کابیان                | باب:۵۳        |
| f*+A        | الله تعالیٰ کے خوف اور اس کی ملا قات کے شوق میں رونے کی فضیلت          | باب: ۵۴       |
| ria         | زہد کی فضیلت' دنیا کم حاصل کرنے کی ترغیب اور فقر کی فضیلت              | باب:۵۵        |
|             |                                                                        |               |

| 8 == | ن (جلد اول)                                                         | رياض الصالحي |
|------|---------------------------------------------------------------------|--------------|
| 7m2  | فاقه' تنگی اور کھانے پینے اور لباس وغیرہ نفسانی لذتوں میں قناعت اور | باب:۵۲       |
|      | مرغوب چزیں ترک کردینے کی فضیلت                                      |              |
| 647) | قناعت' سوال سے بچنے اور معیشت و انفاق میں میانہ روی اختیار          | باب:∠۵       |
|      | کرنے کی تاکیداور بغیر ضرورت کے سوال کرنے کی مذمت                    |              |
| ٣٧   | بغیرسوال اور بغیرحرص و طمع کے جو مال ملے' اس کالینا جائز ہے         | باب:۵۸       |
| 722  | اپنے ہاتھ سے کماکر کھانے 'اور دو سروں کو کھلانے کی تاکید            | باب:۵۹       |
| 9∠٣  | کرم و سخاوت کا اور اللہ پر بھروسہ کرتے ہوئے خیر (نیکی) کے کاموں پر  | باب:۲۰       |
|      | خرچ کرنے کابیان                                                     |              |
| r'91 | بخل اور حرص کی ممانعت                                               | باب:۲۱       |
| ۲۹۲  | ایثار و قرمانی اور ہمدردی وغم خواری کرنے کابیان                     | باب:۲۲       |
| ۲۹۶  | آخرت کے کاموں میں شوق و رغبت کا اور متبرک چیزوں کی زیادہ            | باب:۳۳       |
|      | خواہش کرنے کابیان                                                   |              |
| r9A  | شکر گزار مال دار کی فضیلت کابیان                                    | باب:۲۲۳      |
| ۵+۲  | موت کو یاد کرنے اور آرزو کیں کم کرنے کابیان                         | باب:۲۵       |
| ۵•۸  | مردوں کے لئے قبروں کی زیارت کااستحباب اور زیارت کی دعائیں           | باب:۲۲       |
| ۵۱۰  | کسی مصیبت کی وجہ سے موت کی آرزو کرنے کی کراہت اور دین کی            | باب: ۲۷      |
| 1.4  | بابت کسی فتنے میں مبتلا ہونے کے اندیشے سے موت کی آرزو کاجواز        |              |
| عات  | پر ہیز گاری اختیار کرنے اور شبہ والی چیزوں کو چھوڑ دینے کابیان      | باب:۸۲       |
| ۵۱۸  | لوگوں اور زمانے کے بگاڑ کے وقت یادین میں فتنے وغیرہ کے خوف سے       | باب:۲۹       |
|      | گوشه نشینی اختیار کرنا                                              |              |
| ۵۲۱  | لوگوں سے میل جول رکھنے کی فضیلت کابیان                              | باب: ۲       |
| عدم  | تواضع اور مومنوں کے ساتھ نرمی ہے پیش آنے کابیان                     | باب:اك       |
| ۵۲۸  | فخرو غرور اور خود پسندی حرام ہے                                     | باب:۲۷       |
|      |                                                                     |              |

| 9 ===        | بن (جلد اول)                                                          | رياض الصالحه |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------|
| 3 <b>rr</b>  | حسن اخلاق کابیان                                                      | باب:۳۷       |
| مهم          | بردباری 'سوچ سمجھ کر کام کرنے اور نرمی سے کام لینے کابیان             | باب:۳۷       |
| ۵۳۳          | در گزر اور جاہلوں سے اعراض کرنے کابیان                                | باب:۵۵       |
| ۵۳۸          | تکلیفیں برداشت کرنے کابیان                                            | باب:۲۷       |
| ٩٣٩          | احکام شرعیہ کی بے حرمتی کے وقت غضب ناک ہونے کابیان                    | باب: ۷۷      |
| ۵۵۲          | ارباب اختیار کواپنی رعیت کے ساتھ نرمی اور ان کی خیرخواہی کا حکم       | باب:۸۷       |
| ۵۵۷          | انصاف کرنے والے حکمران کابیان                                         | باب:۹۷       |
| ۵۵۹          | جائز کاموں میں حکمرانوں کی اطاعت کے ضروری ہونے کابیان                 | باب:۸۰       |
| ۵۲∠          | عهدہ ومنصب کاسوال کرنے کی ممانعت                                      | باب:۸۱       |
| ۵∠٠          | بادشاہ' قاضی اور دیگر حکام مجاز کو نیک وزیرِ مقرر کرنے کی ترغیب       | باب:۸۲       |
| ۵۷۱          | جو امارت و قضاء اور دیگر مناصب حکومت کاسوال یا آر زو کرے<br>پرین      | باب:۸۳       |
| 2            | ا- كتاب الآداب                                                        |              |
| ۵۷۳          | حیاء'اس کی فضیلت اور ترغیب                                            | باب:۸۴       |
| ۵۷۵          | را ذکی حفاظت کرنے کابیان                                              | باب:۵۸       |
| ۵ <u>۷</u> 9 | عہد کے نبھانے اور وعدے کے پورا کرنے کا بیان                           | باب:۲۸       |
| ۵۸۲          | بھلائی کے جن کاموں کی عادت ہو'ان کی پابندی کرنے کابیان                | باب: ۲۸      |
| ۵۸۳          | عمدہ گفتگو اور ملا قات کے وقت خندہ روئی کامظاہرہ کرنا پبندیدہ ہے      | باب:۸۸       |
| ۵۸۵          | مخاطب کو سمجھانے کے لئے بات کا مکرر اور وضاحت سے کرنا                 | باب:۸۹       |
| ۵۸۵          | اپنے ہم نشین کی جائز بات پر کان لگانے اور عالم و واعظ کا اپنی مجلس کے | باب: ٩٠      |
|              | حاضرین کو چپ کرانے کابیان                                             |              |
| ۲۸۵          | وعظ وتفيحت اوراس ميں ميانه روی کابيان                                 | باب:۹۱       |
| ۹۸۵          | و قار اور سکینت کابیان                                                | باب:۹۲       |
|              | نماز' علم اور اس فتم کی دیگر عبادات کی طرف سکینت اور و قار کے         | باب:۳۳       |

| 10 = | ن (جلد اول)                                                     | رياض الصالحير |   |
|------|-----------------------------------------------------------------|---------------|---|
| ۵9+  | ساتھ آنامتحب ہے۔                                                |               |   |
| ۵91  | مہمان کی عزت و تکریم کرنے کابیان                                | باب:۹۴        |   |
| 09m  | خیر کی خوشخبری دینے اور مبار کباد کہنے کے استحباب کابیان        | باب:۵۵        |   |
| 4+1  | ساتھی کو رخصت کرنے اور سفروغیرہ کی جدائی کے وقت کے مسائل        | باب:۹۹        |   |
| Y+Y  | استخاره اورباہم مشورہ کرنے کابیان                               | باب: ۲        |   |
| ۸•۲  | نماز عید' مریض کی عیادت' جج' جہاد اور جنازہ اور اسی قشم کے دیگر | باب:۹۸        |   |
|      | ا چھے کاموں کے لئے آتے جاتے راستہ بدل لینامستحب ہے'             |               |   |
| 4+9  | ہرماعزت کام میں دائیں ہاتھ پاؤں کو مقدم کرنامشخب ہے             | باب:۹۹        |   |
| AIL  | ۲- كتاب ادب الطعام                                              |               |   |
| AIL  | کھانے کے آغاز میں بسم اللہ اور آخر میں الحمد للہ کہنا           | باب: ۱۰۰      |   |
| AIF  | کھانے کے عیب نہ نکالنے اور کھانے کی تعریف کرنے کے مستحب         | باب:۱۰۱       |   |
|      | ہونے کابیان                                                     |               |   |
| 419  | روزے دار کے سامنے جب کھانا آئے مگروہ روزہ افطار نہ کرے تو؟      | باب: ۱۰۲      |   |
| 419  | کسی شخص کو کھانے کی دعوت دی جائے اور اس کے ساتھ کوئی اور        | باب: ۱۰۶۳     |   |
|      | بھی لگ جائے تووہ اس کو کیا کہے؟                                 |               |   |
| 44+  | اپنے سامنے کھانے کااور نامناسب انداز سے کھانے والے کو نصیحت و   | باب: ۱۰۱۴     |   |
|      | تادبیب کرنے کابیان                                              |               |   |
| 441  | جب چند افراد مل کر کھارہے ہوں تو ساتھیوں کی اجازت کے بغیر       | باب:۵۰        |   |
| 777  | جو شخص کھانا کھائے اور سیرنہ ہو تو وہ کیا کھے اور کیا کرے؟      | باب:۲۰۱       |   |
| 777  | پیالے کی ایک جانب سے کھانے اور در میان سے نہ کھانے کی ممانعت    | باب: ۱۰۷      |   |
| 711  | میک لگا کر کھانا مکروہ (نابیندیدہ) ہے                           | باب:۱۰۸       |   |
| 420  | تین انگیوں سے کھانے 'انگلیوں اور پیالے کو چاٹنے کابیان          | باب:٩٠        |   |
| 474  | کھانے پر زیادہ ہاتھ لیعنی کھانا کم مگر کھانے والے زیادہ ہوں     | باب: ١١٠      |   |
|      | ' · · · · ·                                                     |               | 4 |

| 11 = | ن (جلد اول)                                                              | رياض الصالحير |   |
|------|--------------------------------------------------------------------------|---------------|---|
| 779  | پینے کا دب اور برتن سے باہر تین مرتبہ سانس لینے کا استحباب               | باب:ااا       |   |
| 4111 | مشک یا اس قشم کی کسی چیز کو منه لگا کریانی بینا مکروہ ہے                 | باب:۱۱۲       |   |
| 424  | پانی (شربت چائے دودھ وغیرہ) میں بھونک مارنے کی کراہت کابیان              | باب: ۱۱۳۳     |   |
| 444  | کھڑے کھڑے پانی پینے کاجواز اور بیٹھ کرپینے کے افضل ہونے کابیان           | باب: ۱۱۳      |   |
| 424  | مستحب ہے کہ پلانے والاخود سب سے آخر میں پیئے                             | باب:۵۱۱       |   |
| 424  | سونے ج <b>اندی</b> کے علاوہ تمام پاک برتنوں سے پینے اور نہروغیرہ سے بغیر | باب:۱۱۲       |   |
|      | برتن اور ہاتھ کے کنارے سے پینے کاجواز                                    |               |   |
| 414. | سا- كتاب اللبياس                                                         |               |   |
| 414. | سفید کپڑے کااستحباب اور دیگر رنگوں والے لباس کاجواز                      | باب: ١١       |   |
| 400  | فمیض کا بہننا پیندیدہ ہے                                                 | باب: ١١٨      |   |
| 4124 | قمیض 'آستین اوریة بند (یا شلوار 'پاجامه) اور بگڑی کاکناره کتنالمباہو؟    | باب: ١١٩      |   |
| ۵۵۲  | تواضع کے طور پر عمدہ لباس ترک کر دینالبندیدہ ہے                          | باب: ۱۲۰      |   |
| Pap  | لباس میں میانہ روی اختیار کرنا پبندیدہ ہے                                | باب:۱۲۱       |   |
| rar  | مردوں کے لئے ریشم کاپہننا'اس پر بیٹھنااور اس کا تکبیہ لگاناحرام ہے       | باب:۱۲۲       |   |
| 709  | جس کوخارش ہو'اس کے لئے رہیثمی لباس پہننے کاجواز                          | باب: ۱۲۳      |   |
| 409  | چیتے کی کھال پر بیٹھنے اور اس پر سوار ہونے کی ممانعت کابیان              | باب:۱۲۴       |   |
| 44+  | نیالباس یا جو تاوغیرہ پہنتے وقت کون سی دعاپڑھے؟                          | باب: ١٢٥      | ¥ |
| ודד  | لباس پینتے وقت دائیں طرف سے ابتدا کرنے کااستحباب                         | باب:۱۲۲       |   |
| 775  | سم- كتا <b>ب آداب ا</b> لنوم والاصطحاع                                   |               |   |
| 775  | سونے 'بیٹھنے 'مجلس'ہم نشین اور خُواب کے آداب                             |               |   |
| 775  | سونے کے وقت کی دعائیں                                                    | باب: ١٢٧      |   |
| app  | حیت لیٹنے کا اور جب ستر کھلنے کا اندیشہ نہ ہو تو ایک ٹانگ پر دو سری      | باب:۱۲۸       |   |
|      | ٹانگ                                                                     |               |   |

| 12 =        |                                                                                              |                  |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|             |                                                                                              | رياض الصالحين    |
| 444         | مجلس اور ہم نشیں کے آداب<br>سے میں میں میں ا                                                 |                  |
| 421         | خواب اور اس کے متعلقات کا بیان<br>سرور سال                                                   | باب:۱۳۰          |
| <b>4</b> 2A | ۵-کتاب السلام                                                                                |                  |
| ٨٧٢         | سلام کرنے کی فضیلت اور اس کے پھیلانے کا حکم                                                  | باب:۱۳۱          |
| INF         | سلام کی کیفیت کابیان                                                                         | باب:۱۳۲          |
| YAP         | سلام کے آواب کابیان                                                                          | باب:۳۳           |
| MAD         | باربار سلام کے دہرانے کے مستحب ہونے کابیان                                                   | ياب:۴۳۳          |
| PAF         | اینے گھرمیں داخل ہوتے وقت سلام کرنامستحب ہے                                                  | باب:۵۳۵          |
| YAZ         | بچوں کو سلام کرنے کابیان                                                                     | • •              |
| YA∠         | آدمی کااپنی بیوی کو'اپنی محرم عورت کواور فتنے کاخوف نہ ہو تو اجنبی                           | ۰۰.<br>باب:∠۱۳۳  |
|             | عورت یا (عام)عورتوں کوسلام کرنا'                                                             | • •              |
| AAF         | کافر کو سلام میں پہل کرنے کی حرمت اور ان کو سلام کاجواب دینے کا                              | باب:۱۳۸          |
|             | طريقه                                                                                        | • •              |
| PAF         | جب مجلس ہے اٹھے اور اپنے ساتھیوں یا ساتھی سے جدا ہو تو سلام کرنا                             | باب:۱۳۹          |
|             | مشخب ہے                                                                                      | •                |
| 49+         | ·<br>اجازت حاصل کرنے اور اس کے آداب کابیان                                                   | باب:+۱۹۰۰        |
| 495         | اجازت طلب کرنے والے سے جب یو چھاجائے 'تم کون ہو؟ تو                                          | ب:<br>ماب:اسما   |
| 491         | جینیکنے والاجب الحمد للّٰہ کھے تو اس کو جواب میں پر حمک اللّٰہ کہنا                          | باب:۲۰۰۱         |
| <b>49</b> ∠ | کیے واق ب مراہ کے اور ہے۔<br>ملاقات کے وقت مصافحہ کرنے ' خندہ روئی سے پیش آنے کابیان         | باب:۳۰<br>باب:۳۳ |
| ∠•1         | ملا بات وقت معمد رف معربات مين<br>۲- كتاب عيادة المريض                                       | יויי: יויי       |
| ∠+1         | ہے <b>اور جنازے می</b> ں شرکت وغیرہ کابیان<br>تیار داری کرنے اور جنازے میں شرکت وغیرہ کابیان | 100 L            |
| ۲۰۴۲        |                                                                                              | باب:۱۳۳۸         |
| ∠•∧         | بیار کو کن الفاظ سے دعادی جائے<br>روز سے گل میں مصر رہنے کے ایس جیزامشتر سے میں              | باب:۱۳۵          |
| <u> </u>    | مریض کے گھروالوں سے مریض کی بابت پوچھنامشحب ہے                                               | باب:۲۸۱          |

| 13 =        | ن (جلد اول)                                                            | رياض الصالحير |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|---------------|
| <b>∠•</b> 9 | ا پنی زندگی سے مایوس ہونے والاشخص کیا دعا پڑھے ؟                       | باب: ۲۳۸      |
| ∠i•         | مریض کے خاندان اور اس کے خدمت گاروں کو مریض کے ساتھ                    | باب:۸۱۴       |
|             | اچھاسلوک کرنے' تکلیف اٹھانے پر صبر کرنے کی تلقین                       |               |
| ااک         | مریض کابیر کهنا که مجھے تکلیف یا بخارہے یا ہائے؟                       | باب:۱۳۹       |
| ∠۱۲         | قریب المرگ کولاالہ الااللہ کی تلقین کرنے کابیان                        | باب:۱۵۰       |
| <b>سال</b>  | مرنے والے کی آئکھیں بند کرنے کے بعد کیا کہاجائے؟                       | باب:۱۵۱       |
| ∠۱۱۳        | میت کے پاس کیا کہاجائے اور جس کے گھرموت کاحادثہ ہواہے                  | باب:۱۵۲       |
| ZM          | میت پربین اور نوحے کے بغیررونے کے جائز ہونے کابیان                     | باب:۱۵۳       |
| ∠1∧         | میت کے عیب کے بیان کرنے سے زبان کو روکنے کی تاکید                      | باب:۱۵۴       |
| ∠19         | نماز جنازہ پڑھنا' جنازے کے ساتھ چلنا' تدفین میں شریک ہونا              | باب:۵۵        |
| ∠٢1         | نماز جنازہ میں نمازیوں کا زیادہ ہو نااور تین یا اس سے زیادہ صفیں بنانا | باب:۲۵۱       |
| <b>Z</b> TT | نماز جنازہ میں پڑھی جانے والی دعاؤں کابیان                             | باب: ١٥٥      |
| ∠۲4         | جنازے کے لے جانے میں جلدی کرنے کابیان                                  | باب:۱۵۸       |
| 272         | میت کے ذمے قرض کی ادائیگی اور اس کی تجبیزو تکفین                       | باب:۱۵۹       |
| ∠r∧         | قبرکے پاس وعظ و نصیحت کرنے کا بیان                                     | باب:۱۲۰       |
| <b>∠</b> ۲∧ | میت کو دفنانے کے بعد اس کے لئے دعا کرنے کابیان                         | باب:١٢١       |
| ∠**         | میت کی طرف سے صدقہ کرنے اور اس کے لئے دعا کرنے کابیان                  | باب:۱۲۲       |
| 2mr         | میت کی تعریف کرنے کابیان                                               | باب: ۱۲۳      |
| 244         | اس شخص کی فضیلت کابیان جس کے چھوٹے بیجے فوت ہوجا کیں                   | باب: ۱۲۳      |
| 2pp         | ظالموں کی قبروں اور ان کے تباہ شدہ کھنڈ رات سے گزرتے وقت               | باب: ۱۲۵      |
| ۷۳۷         | ۷- كتاب السفر                                                          |               |
| 444         | سفرکے لیے جمعرات کا انتخاب کرنا اور دن کے ابتداء میں نکلنامستحب        | باب:۲۲۱       |
|             | <del>-</del>                                                           |               |

| 14 =         | ن (جلد اول)                                                   | رياض الصالحير |
|--------------|---------------------------------------------------------------|---------------|
| <u>۲</u> ۳۸  | سفرکے لئے ساتھی تلاش کرنااور کسی ایک کواپناامیر بنانا         | باب: ۱۲۷      |
| ∠ <b>m</b> q | سفرمیں چلنے 'ستانے' رات گزارنے اور سفرمیں سونے کے آداب        | باب:۱۲۸       |
| <u> ۲</u> ۳۳ | ر فیق سفر کی مد د کرنے کابیان                                 | باب:۱۲۹       |
| ∠r4          | سفرمیں سواری پر سوار ہوتے وقت پڑھنے کی دعائیں                 | باب: ١٤٥      |
| ∠1~9         | مسافرکے بلندی پرچڑھتے ہوئے تکبیراوراترتے ہوئے تسبیح           | باب:اكا       |
| ∠۵r          | سفرمیں دعا کرنا بیندیدہ ہے                                    | باب: ١٢٢      |
| 20m          | لوگوں سے خطرہ ہو تو اس سے بچاؤ کے لئے کون سی دعایڑھی جائے؟    | باب:۳۷        |
| ۷۵۳          | جب کسی منزل پراترے توکیا کہے؟                                 | باب:۳۷        |
| ∠\$P         | مقصد سفرپورا ہوجانے کے بعد مسافر کے لئے فوراً گھروایس آجانا   | باب:۵۵        |
| ∠۵۵          | اپنے گھروالوں میں دن کے وقت آنامتحب ہے                        | باب:۲۷۱       |
| ∠ <b>۵</b> 4 | جب داپس آئے اور اپنے شہر کو دیکھے تو کیا پڑھے ؟               | باب: ١٢٧      |
| ∠0Y          | سفرسے آنے والے کے لئے مستحب ہے کہ پہلے وہ اپنی قریبی مسجد میں | باب:۸۱        |
|              | آئے اور اس میں دور کعتیں پڑھے                                 |               |
| Z0Z          | عورت کا اکیلے سفر کرناحرام ہے                                 | باب:٩٤        |
|              |                                                               |               |

## المنع المرافع في المتعامل المت

#### عرض ناشر

الْحَمْدُ اللهِ مَتبه وارالسلام کی طرف سے عربی اردو اور انگریزی تینوں زبانوں میں متعدد کتابیں نمایت معیاری انداز اور دیدہ زیب طباعت کے ساتھ منظرعام پر آپکی ہیں۔ اس اعتبار سے اس کا دائرہ اشاعت عالم عرب کے علاوہ امریکہ 'فرانس اور دیگر یورپی ممالک' نیز انگستان اور پاک و ہند تک وسیع ہے اور یہ بات کہتے ہوئے ہمیں مسرت محسوس ہو رہی ہے کہ جس طرح اس کا حلقہ قار کین وسیع اور کی براعظموں پر محیط ہے 'اسی طرح اس کا معیار بھی بین الاقوای ہے 'باطنی و معنوی لحاظ وسیع اور کی براعظموں پر محیط ہے 'اسی طرح اس کا معیار بھی بین الاقوای ہے 'باطنی و معنوی لحاظ سے بھی اور ظاہری اعتبار سے بھی۔ معنویت سے مراد کتاب میں پیش کردہ مواد ہے کہ وہ ٹھوس علم و تحقیق پر مبنی اور خالص قرآن و حدیث پر مشمل ہو تا ہے ' زلیغ و ضلال سے پاک اور ہر قتم کی گرئی کی اور جدید و قدیم گراہی سے منزہ۔ اور ظاہریت سے مراد کتاب کا ظاہری گیٹ اپ ہے 'عمہ کتابت' معیاری طباعت' بہترین کاغذ' جاذب نظر ٹائٹل اور ان میں خوش نمار گوں کا حسین امتزاح' مضبوط اور دیدہ زیب جلد' اور ان تمام خوبیوں کے ساتھ قیت مناسب۔

اللہ کے فضل و کرم سے اب ادارہ ریاض الصالحین کا اردو ایڈیشن بھی اپنی شاندار روایات کے مطابق شائع کر رہا ہے' اس کی تعریف' مشک آل است کہ خود ببوید نہ کہ عطار بگوید' کی مصداق ہے۔ کتاب امام نووی ؓ کی ہے' جو اپنے وقت کے بگانہ روزگار محدث و فقیہہ شخے' مترجم حافظ صلاح الدین یوسف ہیں جن کی علمی حیثیت اور قلم کی روانی و شگفتگی پاک و ہند کے علمی حلقول میں مسلم ہے' ترجمہ کے ساتھ فوا کد کے اضافول نے کتاب کے حسن کو دو چند اور اس کی افادیت کو دَہ چند کر

دیا ہے' نظر ثانی کرنے والے حافظ عبدالسلام بھٹوی صاحب جیسے کہنہ مثق استاذ' بالغ نظر محقق اور دیدہ ور عالم ہیں۔ اس کے بعد اس کی اہمیت اور درجہ استناد کی بابت کچھ کہنا' سورج کو چراغ دکھانے کے مترادف ہے۔

ابتک اردو زبان میں کوئی بھی مترجم ریاض الصالحین 'معیار اور افادیت کے اعتبار سے اس سے بہتر منظر عام پر نہیں آئی۔ ہم نے بھی اللہ کی توفیق سے اس ایڈیشن کو اس کی معنوی خوبیوں کے ساتھ ' ظاہری معیار کے لحاظ سے بھی بہتر سے بہتر بنانے میں کوئی دقیقہ فروگزاشت نہیں کیا۔ ہمیں امید ہے کہ پاک و ہند کے اردو دان عوم و خواص میں تو یہ کتاب ضرور (انشاء اللہ) پذیرائی حاصل کرے گی ' ہماری دعاء ہے کہ بارگاہ اللی میں بھی ہماری یہ کوشش شرف قبولیت سے بہرہ ور ہو' تا کہ عنداللہ ہم سرخرو ہو سکیں 'کیونکہ وہاں کی سرخروئی ہی وہ فوز عظیم ہے جس کی آرزو ہر مسلمان کے دل میں ہے اور اس کا حصول ہی اس کی ساری جمد و کاوش کا محور ہو تا ہے۔

عبدالمالک مجاہد مدیر مستول دارالسلام الریاض- لاہور۔



#### لِسُمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الرَّحَامُ

### ترجمہ و فوائد کے بارے میں مولانا حافظ عبدالسلام بھٹوی صاحب حفظہ اللہ کی رائے گرامی

محترم حکیم منصور العزیز نے مجھے ریاض الصالحین کے اردو ترجمہ اور اس کے فوائد پر نظر ثانی کے لئے کہا' جو محترم حافظ صلاح الدین یوسف نے تحریر فرمائے۔ مجھے اس میں کچھ تذبذب تھا کیونکہ بعض او قات نظر ثانی اصل لکھنے سے بھی مشکل ہو جاتی ہے' مگر جب میں نے کتاب دیکھی تو دل خوش ہو گیا۔

میں نے یہ ترجمہ اور اس کے فوائد شروع سے آخر تک پوری باریکی سے پڑھے ہیں اور جمال جمال اصلاح کی ضرورت سمجھی ہے اپنی رائے پیش کی ہے جے تقریباً تمام مقامات پر مؤلف حفظہ الله فنہ اللہ کے نمایت کشادہ دلی سے قبول فرمایا ہے ۔ فَجَزَاهُ اللهُ أَحْسَنَ الْجَزَاءِ ۔

اَلْحَمْدُ للهِ كَتَابِ كَا ترجمہ ادبی حسن اور روانی كا شاہكار ہے اس كے ساتھ ساتھ نهايت آسان ورست اور عربی متن كے مطابق ہے اس لحاظ سے بيہ عام قاری طالب علم اور استاذ سب كے ليے مفيد ہے فوائد مخضر ہونے كے باوجود مطلب سمجھنے كے ليے كانی مددگار ہیں۔

امید ہے کہ یہ ترجمہ اشاعت حدیث کے لیے بہت مفید ثابت ہو گا اللہ تعالیٰ اسے قبول عام عطا فرمائے اور مؤلف و ناشر کے لیے مغفرت اور بلندی درجات کا ذریعہ بنائے۔

عبدالسلام بن محمد بھٹوی جسامعة الدعوة الاسلاميد مركز طيب مريد ك بنجاب ياكتان



تاليف: فضيلة الشيخ عَمَا فِطُ صَلَاحٌ الدِّين يُوسُقَ حَظُالِاتِعَالَى خَصُّ: خطي المخدم في المحسّ رج نا رُم عي رحمي الله تعالى نظرناني، فضيلة بنج مولانا حَمِفِي الرَّحلن مُبَارِكِيوُري حفظ التِّعالي ابنی امتیاری خصوصیات کی بنام پرعوام وخواص اور اہل علم و تحقیق دونوں نے سیسال طور براکسس تنفسیری پذیرائی کی ہے اور اسے اپنے وقت کی ضرورت اور ایک نهایت مفید کا وش قرار دیا ہے۔ یہی دجم ہے کہ قلیل مرت بیں اس کے متعدد ایر کیشن شائع ہو سے ہیں۔

المتنازي محصوصيات • اسرائيلي ورصنعيد إلى المسيح بالك رصر وصيح احادث كااتمام ایجازادرجامعیت کے ساتھ ہرآیت کی توضیح تونسیر

• ایک ہی جارمیں قرآن مجید کی مکمل تعنسیر • خالص لفي مسلك إدرسلني تبيير كاعمده نمونه

• تفسیرای کیر، فتح القدیر، الیرالتفاسیراورطری فیرهی • احبار در مبان درعلهائے کرام کے کردار کا تقابل اور گزشتامتی آینے میں ات محربی کے لیے عبرت الگیزادر

سلفي تفاسيركا مهترين خلاصه

نصیحت آموز نہیلوؤل کی دھناحت خوبصورت طهاء لين نهايت بيوزيب پائدار حبله ر را مامه اعادیث کے مکمل حوالے اورمسائل کی تحقیق پر ساں شرکار مسلبین شگفته اورمعیاری زبان

شَائِعُ كُردَهُ.

الله المنظم الله الله الله المنظمة الم

## لِسُمِ اللَّهِ اللَّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

# عرض مترجم

آلْتَ هَدُّ للهِ "تفییراحس البیان" کے بعد "دلیل الطالبین ترجمہ و فوائد ریاض الصالحین" قار کین کرام کی خدمت میں پیش ہے۔ اللہ تعالی کی اس توفیق اور فضل و کرم پر راقم کا سربارگاہ اللی میں سجدہ ریز ہے اور دل جذبات تشکرو ممنونیت سے لبریز اور زبان پر حمد و شکر کے ترانے۔ اس لیے کہ "

جو کچھ کہ جوا' ہوا کرم سے تیرے جو کچھ ہوگا ترے کرم سے ہوگا اہل علم جانتے ہیں کہ ''دیاض الصالحین'' ساتویں صدی ہجری کے امام نووی (۱۲۲-۱۲۳ھ) کی ایس تالیف ہے جے حسن قبول حاصل ہے اور عوام و خواص اور علماء اور کم پڑھے لکھے' دونوں کے لیے افادیت و اہمیت کی حامل۔ یمی وجہ ہے کہ عربی میں بھی اس کی متعدد شرحیں لکھی گئی ہیں اور اردو میں بھی اس کے کئی ترجیے موجود ہیں۔ یعنی دونوں زبانوں میں اس سے خوب خوب اعتناء کیا گیا ہے' اسے ہر طبقے میں جو پذیرائی حاصل ہے' یہ اتفاقات زمانہ کی قبیل سے نہیں ہے' بلکہ امام نووی علیہ الرحمہ نے اسے جس دیدہ ریزی سے مرتب کیا ہے اور عبادات سے لے کر معاملات تک اور معاشرت سے لے کر سیاسیات تک' زندگی کے تمام اہم شعبوں کے لیے قرآن و حدیث سے جس معاشرت سے لے کر سیاسیات تک' زندگی کے تمام اہم شعبوں کے لیے قرآن و حدیث سے جس مواشرت سے لے کر سیاسیات تک' زندگی کے تمام اہم شعبوں کے لیے قرآن و حدیث سے جس مواشرت سے اسے ہر طبقے میں بیساں مقبولیت حاصل ہے کیونکہ ہر ایک اس سے فائدہ اٹھا تا ہے اور اٹھا سکتا ہے۔ اس کا ایک باب ایک خطبہ یا متعدد خطبوں پر مشتمل ہے' جس سے علماء و اور اٹھا سکتا ہے۔ اس کا ایک باب ایک خطبہ یا متعدد خطبوں پر مشتمل ہے' جس سے علماء و خطباء اور واعظین حضرات خوب فائدہ اٹھاتے ہیں۔ یہ ایک بہترین تبلیغی نصاب ہے جو قرآنی آیات خطباء اور واعظین حضرات خوب فائدہ اٹھاتے ہیں۔ یہ ایک بہترین تبلیغی نصاب ہے جو قرآنی آیات

اور صحیح احادیث سے مزین ہے اور ضعیف و موضوع روایات اور من گھڑت قصے کمانیوں سے پاک ، جو اس لا کُق ہے کہ عوام اسے حرز جال اور آویزہ گوش بنائیں۔ یہ ایک ضابطہ حیات ہے جس کی روشنی میں ایک مسلمان اپنے شب و روز کے معمولات مرتب کر سکتا ہے اور ایک ایبا آئینہ ہے جس کو سامنے رکھ کر اپنے اخلاق و کردار کی کو تاہیوں کو دور کیا جا سکتا ہے اور ایبا گلدستہ ہے جس میں حسن اخلاق کی ممک بھی ہے اور حسن معالمہ کی خوشبو بھی 'نیز ہدایت و نصیحت کا ایبا حسین مجموعہ ہے۔ جس میں اقتصاد و معیشت کے عقدول کی گرہ کشائی بھی ہے اور امور سیاست و جمال بانی کے اسرار و رموز کی نقاب کشائی بھی۔

اس کی اس اہمیت کی وجہ سے اردو میں اس کے متعدد ترجے ہوئے ہیں جو مختلف ناشروں کی طرف سے طبع شدہ مارکیٹ میں دستیاب ہیں۔ ان تراجم کے ہوتے ہوئے پھرایک نیا ترجمہ کیوں کیا گیا؟اس کی وجہ بیہ ہو سے جہ اب تک کے سارے ترجے صرف ترجے ہی ہیں' جن سے عوام پوری طرح فیض یاب نہیں ہو سکتے۔ بلکہ بہت سے مقامات تو ان کے لیے البحن اور پریثانی کا باعث بنتے ہیں' کیونکہ ان کا علم نمایت محدود ہو تا ہے اور فوم کی استعداد بھی بہت کم۔ بنا بریں خالی ترجموں سے عوام کا پوری طرح فائدہ اٹھانا از بس مشکل ہے اور ان کی البحضوں کا حل بھی نا ممکن۔ اس لیے ضرورت محسوس ہوئی کہ اس عظیم الشان کتاب میں ترجے کے ساتھ مختصر تشری اور فوائد کا بھی اضافہ کیا جائے' جس سے ایک تو حدیث کا صبح مفہوم واضح ہو جائے۔ دو سرے' پیدا ہو سکنے والے اشکالات کا ازالہ ہو جائے اور تیسرے' حدیث سے جو اسباق اور فوائد حاصل ہوتے ہیں' وہ خالیاں اور اجاگر ہو کر سامنے آ جائیں۔ چنانچہ ہر حدیث کے بعد فوائد کا اس میں اضافہ ہے اور اس طرح بہت سے مقامات پر فوائد آیات بھی۔ جن سے امام صاحب ہرباب میں احادیث بیان کرنے سے استدلال کرتے ہیں۔

(۲) اس ترجے کی دوسری امتیازی خوبی ہے ہے کہ اس میں تخریج کے عنوان سے ہر حدیث کا مکمل حوالہ نقل کر دیا گیا ہے۔ مثلاً کسی حدیث کی بابت اس کے آخر میں ہے' متفق علیہ۔ تو اس میں اضافہ کر دیا گیا ہے کہ صحیح بخاری میں ہے حدیث کس جگہ ہے اور صحیح مسلم میں کس جگہ ہے؟ اصی طرح کوئی روایت ابوداؤد' یا ترفری' یا نسائی یا کسی اور حدیث کی کتاب سے نقل ہوئی ہے تو اس کا بھی مکمل حوالہ دے دیا گیا ہے۔ حوالے میں جلد اور صفیح کی بجائے کتاب اور باب ورج کیا گیا ہے۔ کیونکہ الگ الگ طبعات میں جلد اور صفیح کا فرق ہو جاتا ہے اور تلاش کرنے میں مشکل پیش

آتی ہے۔ اس میں جو طریقہ ہم نے اختیار کیا ہے' اس میں یہ فائدہ ہے کہ کس کے پاس کسی بھی ادارے کی چھپی ہوئی کتاب ہو' وہ کتاب اور باب کے حوالے سے آسانی کے ساتھ مراجعت کر سکتا ہے۔ یہ تخریج اہل علم کے لیے خاص طور پر بہت مفید ہے' وہ کوئی حدیث اصل کتاب میں یا اس کی شرح دیکھنا چاہیں تو وہ بہ آسانی دیکھ سکیں گے۔

(۱۳) ریاض الصالحین میں زیادہ روایات تو صحیح بخاری و صحیح مسلم کی ہیں 'اس لیے صحت کے اعتبار سے وہ متند ترین ہیں۔ تاہم کچھ روایات سنن اربعہ (ابوداؤد' ترمذی' نسائی اور ابن ماجہ) اور کچھ مؤطا امام مالک 'متدرک حاکم اور بہعتی وغیرہ کی بھی ہیں۔ ان میں بعض روایات سندا ضعیف ہیں۔ ہم نے کوشش کی ہے کہ الیی روایات کے ضعف کو واضح کر دیں۔ اس میں ضعف کے اسباب و علل تو بیان نہیں کئے گئے ہیں تاہم اس کا حکم بیان کر دیا گیا ہے۔ اس میں زیادہ تر اعتاد شخ ناصر الدین البانی حفظہ اللہ کی تحقیق پر کیا گیا ہے جن کو اللہ نے اس دور میں احادیث کی تحقیق و تخری کی بے مثال خدمت کرنے کی توفیق عطا فرمائی ہے۔ جزاہ اللہ احسن الجزاء۔ ہم نے اکثر ان کی تنہیں کا حوالہ دے دیا ہے تا کہ اہل علم مزید تفصیل دیکھنا چاہیں تو دیکھ لیں۔ یہ اس ترجے کی تیسری امتیازی خوبی ہے۔

(۲) ترجے کو بھی سابقہ تراجم کے مقابلے میں زیادہ معیاری اور بہتر بنانے کی حتی المقدور سعی کی گئی ہے اس لیے بعض سابقہ تراجم بھی ہمارے پیش نظر رہے ہیں اور ان سے ہم نے استفادہ بھی کیا ہے کیونکہ الفضل للمتقدم کے تحت ان کی کاوشیں قابل تعریف ہیں اور وہ سبقت واولیت کے شرف سے بہرہ ور ہیں 'حزاهم الله احسن المحزاء۔

(۵) آخر میں احادیث و آثار کا اشاریہ بھی شامل ہے 'جس سے اہل علم بہت آسانی سے حدیث علاق کر سکتے ہیں۔

اس ایڈیشن کی بید پانچ خصوصیات ایسی ہیں جو اس سے ما قبل کسی بھی مترجم ریاض الصالحین میں ہیں۔ نہیں ہیں۔

ہم نے اس کی شرح' تخریج اور فوائد میں جن کتابوں سے مدد لی ہے' اس میں دلیل الفالحین (ابن علان) نزھتہ المتقین اور فتح الباری نمایاں ہیں' اگرچہ ان کے علاوہ اور بھی متعدد کتب اور شروحات سے استفادہ کیا گیا ہے' لیکن زیادہ مدار مذکورہ کتابوں پر ہی رہا ہے۔

اس ترجمہ و فواکد کے محرک مجوز اور ناشر جناب عبدالمالک مجاہد صاحب مدیر مکتبہ دارالسلام

الریاض الہور علمی و دینی حلقوں کی طرف سے تحسین اور شکریے کے مستحق ہیں کہ جن کے ایماء سے اس کام کا آغاز ہوا اور ان کے تعاون ہی سے پاید شکیل کو پہنچا۔ جزاہ الله فی اللدنیا والاخرة وبارک فی عمرہ وجہودہ۔

راقم مولانا حافظ عبدالسلام بھٹوی صاحب صدر مدرس جامعة الدعوة الاسلامیہ (مرید کے) کا بھی شکر گزار ہے کہ انہوں نے ادارے کی خواہش پر ترجمہ و فوائد پر نظر ثانی فرمائی اور حسب ضرورت اصلاح و ترامیم تجویز کیں۔ یقینا ان کے اصلاحی مشورے اور مجوزہ ترامیم سے کتاب کے درجہ استناد میں بھی اضافہ ہوا اور راقم بھج میرز کی حوصلہ افزائی بھی۔ جزاہ الله احسسن المجزاء۔

الله تعالی اس کتاب کو صحیح معنول میں عوام و خواص کی اصلاح و ہدایت کا ذریعہ اور مترجم و ناشر اور دیگر معاونین کے لیے صدقہ جاربیہ بنائے اور ہم سب کو مزید توفیق مرضیات سے نوازے۔ وفق ناالله لمایحب ویرضی

صلاح الدين يوسف جامع المحديث مدنى روؤ مصطفل آباد- لامور-رجب المرجب كالهماه- وسمبر ١٩٩٦ء



#### خَافِظْ صَلَّا اللَّهِ نُعْفِ

## 

# مُولَّفِ كِتاب

# إِمْ نُودِيُّ كِيْخَصْرِحِالاتِ نِهُ مُدَّى

#### مولدو منشا

امام نووی کا پورا نام ہے' ابو زکریا محی الدین کیجیٰ بن شرف النووی' بن مری بن حسن بن حسن بن حسن بن حسن بن محمد بن جمعہ بن حزام۔ نووی' نوی کی طرف نسبت ہے جو دمشق کے قریب حوران شہر کی ایک بستی کا نام ہے' ان کے جد اعلیٰ حزام یمال آکرا قامت پذیر ہوئے تھے۔

یت من اس اس است است است است میں اسلام میں ہوئی۔ ایکے والد نے 'جو ایک نیک بزرگ سے 'ان کی عمرہ تربیت کا اہتمام کیا' کیونکہ انہول نے 'بقول شخ سعدی ؓ

بالائے سرش زہوش مندی می تافت ستارہ بلندی

اپنے ہونمار بیٹے کے اندر ذہانت و فطانت کے آثار دیکھ لئے تھے۔ شخ یاسین بن یوسف مراکشی کہتے ہیں کہ میں نے امام نووی کو نوی بستی میں اس وقت دیکھا جب وہ دس سال کے بچے تھے' انہیں بچے اپنے ساتھ کھیلنے پر مجبور کر رہے تھے اور وہ ان سے بھاگتے تھے اور ان کے مجبور کرنے پر

روتے تھے اور اس حالت میں بھی قرآن کریم کی تلاوت کرتے تھے' ان کی پیر سمجھ داری دیکھ کر ان کی محبت میرے دل میں پیدا ہو گئ 'اور میں ان کے استاذ کے پاس گیا اور انہیں تاکید کی کہ یہ بچہ امید ہے اپنے وقت کا بڑا عالم اور عابد و زاہد ہو گا'لوگ اس سے فیض یاب ہوں گے۔ استاذ نے مجھے كما كيا تو نجوى ہے؟ ميں نے كما نجوى تو نہيں ہوں كين ميرى زبان سے بير الفاظ اللہ نے ہى نکلوائے ہیں۔ استاذ نے اس بات کا تذکرہ امام صاحب کے والدسے کیا تو انہوں نے اسے دین کی خدمت کے لیے وقف کرنے کاعزم کیا۔ تھوڑے عرصے میں ہی ان کا ناظرہ قرآن مجید ختم ہو گیااور امام صاحب بھی بلوغت کے قریب پہنچ گئے۔ نوی بستی میں ایسے دینی مدارس اور علمی ماحول نہیں تھا کہ جہال دینی علوم میں کمال حاصل کیا جا سکتا' اس لیے امام نووی ؓ کے والد انہیں دمثق لے آئے' جو اس وقت علماء كا مركز ' فضلاء كا سرچشمه اور طلاب علم كا محور تها ' اور وہاں ایسے مدارس كی تعداد جن میں مختلف علوم کی تعلیم دی جاتی تھی' تین سوسے زیادہ تھی۔ امام صاحب نے یہاں مدرسہ رواحیہ میں تعلیم حاصل کی ' یہ مدرسہ جامع اموی سے متصل تھا' اس کا بانی ایک تاجر زکی الدین ابوالقاسم تھا جو ابن رواحہ کے نام سے معروف تھا' اس کی نسبت سے مدرسے کا نام بھی مدرسہ رواحیہ تھا اور اس میں اپنے وقت کے ممتاز اور جید علماء تعلیم ویتریس کے فرائض انجام دیتے تھے۔ امام نووی ؓ فرماتے ہیں کہ میں یمال دو سال مقیم رہا اور بھی اپنا پہلو آرام کے لیے زمین پر نہیں رکھا اور اس طرح خوراک بھی قوت لا میموت کے مصداق تھی۔ یمال جو پچھ پڑھتے' ان کتابوں پر تعلیقات و حواشی بھی چڑھاتے جاتے' ان کی اس محنت' قابلیت اور علمی استغراق و انهاک نے ان کے اساتذہ کو بھی حیرت و استعجاب میں ڈال دیا اور وہ ان سے شدید محبت کرنے لگے۔

#### اساتذه وشيوخ

اقامت دمثق کے دوران امام نووی نے جن علاء سے کسب فیض کیا' ان کی تعداد ہیں سے زیادہ ہے۔ یہ اساتذہ اپنے وقت کے بہترین اور ممتاز علاء تھے جو مختلف علوم و معارف میں درجہ تخصص پر فائز تھے' کوئی فقہ کا ماہر تھا تو کوئی عدیث میں متبح' کوئی علم اصول میں ممتاز تھا تو کوئی علوم عربیہ میں ماہر۔ اس کے علاوہ اخلاق حمیدہ اور اوصاف کریمہ سے بھی وہ متصف تھے۔ امام صاحب نے جمال ان کے خوان علم سے ریزہ چینی کر کے اپنے دامن کو علمی موتیوں اور جواہر باروں سے مزین کیا' وہاں سیرت و کردار کی خوبیوں سے بھی اپنے کو آراستہ کیا۔ ایک عالم کی شخصیت میں کمال مرین کیا' وہاں سیرت و کردار کی خوبیوں سے بھی اپنے کو آراستہ کیا۔ ایک عالم کی شخصیت میں کمال بھی اسی وقت پیدا ہو تا ہے جب وہ علم و فضل کی فراوانیوں کے ساتھ اخلاق حسنہ اور اوصاف حمیدہ بھی اسی وقت پیدا ہو تا ہے جب وہ علم و فضل کی فراوانیوں کے ساتھ اخلاق حسنہ اور اوصاف حمیدہ

سے بھی مالا مال ہو۔ علم و عمل کی بیہ کیجائی ہی ایک عالم کا حسن اور اس کا کمال ہے اور اس سے محرومی اس کا عیب اور زوال ہے۔

#### شوق علم اور علمی انهاک و شغف

امام صاحب کے اندر علم حاصل کرنے کا جو شوق و شغف تھا' اس کا اندازہ ان کے علمی انہاک سے لگایا جا سکتا ہے کہ وہ روزانہ بارہ اسباق پڑھتے اور ان کی شرح و تعلیق کا کام بھی ساتھ ساتھ کرتے جاتے' رات کو بالکل تھوڑا سوتے' نیند کا غلبہ ہو تا تو بچھ دیر کے لیے کتابوں کا سمارا لے کر او نگھ لیتے اور پھربیدار ہو کر اپنے علمی کاموں میں مصروف ہو جاتے۔ امام ذھبی فرماتے ہیں کہ ان کے شب و روز کا بیہ علمی انہاک ضرب المثل بن گیا تھا' انہوں نے اپنے تمام او قات کو علم کے لیے مشکل مقامات و الفاظ کو حل کر رہے ہیں' کبھی مطالعہ و کتابت میں مصروف ہیں۔ حتیٰ کہ سبق کے مشکل مقامات و الفاظ کو حل کر رہے ہیں' کبھی مطالعہ و کتابت میں مصروف ہیں۔ حتیٰ کہ رہے ۔ اللہ تعالیٰ نے قوت حافظ سے بھی نوازا تھا اور غور و فکر کی اعلیٰ صلاحیتوں سے بھی۔ بیہ خوبیاں بھی اللہ کا بہت بڑا انعام ہیں جس کو اللہ ان سے نواز دے اور وہ ان کا صبح استعال کرے تو خوبیاں بھی اللہ کا بہت بڑا انعام ہیں جس کو اللہ ان سے نواز دے اور وہ ان کا صبح استعال کرے تو اس کے بلوغ و کمال میں کیا شک ہو سکتا ہے' چنانچہ امام نووی علیہ الرحمہ نے بھی ان سے خوب کام لیا اور درجہ کمال بی فائز ہوئے۔

#### مزاج و طبیعت کی سادگی اور اخلاق و کردار کی خوبیال

اس علمی کمال کے باوجود' مزاج و طبیعت میں بڑی سادگی تھی' لباس بھی معمولی زیب تن فرماتے اور خوراک بھی سادہ اور برائے نام تاول کرتے۔ خوش خوراکی اور خوش لباسی اگرچہ ممنوع نہیں ہے' لیکن اصحاب علم کے علمی انہاک کے منافی ضرور ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اہل علم و فضل کی اکثریت ان چیزوں کو زیادہ اہمیت نہیں دیت' ان کے ہاں اصل اہمیت درس و تدریس' تبلیغ و دعوت' مطالعہ کتب' تصنیف و تالیف اور اسی قتم کی دیگر علمی مصروفیتوں کی ہوتی ہے۔ اس میں ان کو جو لذت ملتی ہے وہ اس سے کہیں زیادہ ہے جو بعض لوگوں کو اچھالباس بہن کر اور اچھا کھانا کھا کریا اور دیگر دنیوی تکلفات سے آراستہ ہو کر ملتی ہے۔ بسرحال امام صاحب تقویٰ اور زہد و ورع کے لحاظ سے بھی اور تھے' مقام پر فائز شے' ان کے مقاصد یقیناً جلیل شے' لیکن ان کی امیدیں اور آرزو کیں قلیل بھی اور نے مقام پر فائز شے' ان کے مقاصد یقیناً جلیل شے' لیکن ان کی امیدیں اور آرزو کیں قلیل

تھیں۔ شخ محی الدین نے امام صاحب کی بابت بیان فرمایا ہے کہ وہ تین مراتب کے جامع سے 'ان میں سے ہرایک مرتبہ ایسا ہے کہ جس شخص کے اندر بھی وہ ہو تو اکناف عالم سے لوگ کڑت سے اس کی طرف رجوع کریں۔ پہلا مرتبہ علم اور اس کی ذھے داریوں کی ادائیگی کا اہتمام۔ دو سرا مرتبہ ' دنیا سے مکمل طور پر بے رغبتی اور تیسرا مرتبہ ' امر بالمعروف اور نھی عن المنکر۔ امام نووی ؓ ان تینوں خویوں سے بسرہ ور تھے۔ وہ عالم با کمال بھی تھے اور زاہد بے مثال بھی اور ایک نڈر اور بے باک داعی حق بھی۔

#### وفات اور علمی خدمات

امام صاحب ۱۹ سال کی عمر میں دمثق آئے 'وہاں مختلف اساتذہ سے علم حاصل کیا' پھر مختلف مدارس کی مسند ہائے درس کو زینت بخش 'تصنیف و تالیف کا نمایت وقیع کام کیا' جن میں صحیح مسلم کی شرح' تہذیب الاساء واللغات' کتاب الاذکار اور ریاض الصالحین جیسی نمایت اہم کتابیں ہیں جن سے ہزاروں نہیں' لاکھوں افراد فیض یاب ہوتے اور رہنمائی حاصل کرتے ہیں۔ ۲۸ سال دمشق میں گزارنے کے بعد امام صاحب اپنے مولد نوی میں واپس تشریف لے گئے اور اسی سال ۲۷ھ میں کی حصہ بیار رہ کر انتقال فرما گئے۔ لیکن اپنی علمی خدمات کی وجہ سے علمی دنیا میں زندہ جاوید ہو گئے۔ غفراللہ له و رحمه۔

ثبت است بر جريدهٔ عالم دوام ما



#### بنـــــــــــــ اللّهِ النَّهَا لَنَهُنِ الرَّهِيبِ مقدمة المؤلف مقدمه كتاب ازامام نووي ً

الْحَمْدُ للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ، الْعَزِيز الْغَفَّارِ ، مُكَوِّرِ اللَّيْلِ عَلَى النَّهَارِ ، تَذْكِّرَةً لِلدَّأْبِ فِي طَاعَتِهِ ، وَالتَّأَهُّبِ لَدَارِ الْقَرَارِ ، وَالْحَذَر مِّمَّا يُسْخِطُهُ ويوجُّبُ دَارَ الْبَوَارِ ، وَالْمُحَافَظَةِ عَلَى ذلِكَ مَعَ تَغَايُر الأَحْوَالِ وَالأَطْوَارِ .

تمام تعریفیں اللہ واحد قہار کے لئے ہے جو غالب' بخشنے والا ہے۔ رات کو دن میں اور دن کو رات میں لأُولِيَ الْقُلُوبِ وَالأَبْصَار ، وَتَبْصِرَةً لِذَوِي واظل كرنے والا ہے (جس سے گرمیوں میں راتیں الأَلْبَابِ وَالاَعْتِبَارِ ، الَّذِي أَيْقَظَ مِنْ خَلَّقِهِ چِهولي اور دن برك اور سرديول مين راتين برى اور دن مَن اصْطَفَاهُ فَزَهَّدَهُمْ فِي هذِهِ الدَّار ، چموٹے ہوجاتے ہیں۔ یا رات کو دن پر لیٹنے والا ہے ، وَشَغَلَهُمْ بِمُ رَافَبَتِهِ وَإِدَامَةِ الأَفْكَارِ ، لين ون ختم هو تا تو رات آجاتي اور رات ختم موتى ب وَمُلازَمَةٍ الاتَّعَاظِ والادِّكَارِ ، وَوَفَّقَهُم توون آجاتًا ہے۔) يه كروش ليل و نمار اسى (الله كاكام ہے) اس میں دل بینا اور نظر بصیرت رکھنے والول کے لئے یادہ ہانی اور اہل دانش اور غور و فکر کرنے والول کے لئے نصیحت و عبرت ہے۔ جس کو اس نے مخلوق میں سے اپنے دین کے لئے چن لیا' اس کو اس نے بیدار رونیا کی حقیقت سے آگاہ) اور اس دنیا میں اس کو زہد و · تقویٰ سے سرفراز کر دیا' وہ اللہ کی یاد میں اور ہیشہ اس کی سوچ بیار میں مصروف رہتے ہیں۔ کائنات میں پھیلی ہوئی قدرت کی نشانیوں سے نصیحت بکڑتے اور رب کو یاد کرتے ہیں۔ ان کو وہ اللہ توفیق دیتا ہے جس سے وہ اس کی فرماں برداری کرتے ' آخرت کے دائمی گھر کے لئے تاری کرتے اور ان چیزوں سے بچتے ہیں جو ان کے رب کو ان سے ناراض کر دیں اور انہیں جہنم کا مستحق

بنا دیں۔ ان پر کیسے بھی حالات آجائیں' زمانہ کوئی سی بھی کروٹ کے وہ احوال و اطوار کے تغایر کے باوجود اپنی اس روش (اطاعت اللی اور اجتناب معاصی) پر قائم رہتے ہیں۔

میں اللہ کی حمد کرتا ہوں 'بلیغ ترین اور پاکیزہ ترین حمد 'جو اس کی تمام اقسام کو شامل اور زیادہ سے زیادہ نفع دینے والی ہے اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اس کے سوا کوئی معبود نہیں ' وہ نکوکار' کریم اور رؤف رحیم ہے اور میں گواہی دیتا ہوں کہ ہمارے آقا و سردار حضرت محمد (طق مین) اس کے بندے اور رسول ہیں' اس کے حمیب اور خلیل ہیں' سیدھے راستے کی طرف رہنمائی کرنے والے اور مضبوط دین کی طرف دعوت دینے والے ہیں۔ اللہ تعالی کی رحمیں اور اس کا سلام ان پر واور تمام انبیاء اور تمام انبیاء کی آل یر اور تمام صالحین ہو اور تمام انبیاء کی آل یر اور تمام صالحین

حمد و صلوة کے بعد۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے "میں نے تمام انسانوں اور جنوں کو صرف اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے "میں ان ہے کسی قتم کا رزق نہیں چاہتا اور نہ یہ چاہتا ہوں کہ وہ مجھے کھلائیں"۔ یہ اس بات کی صراحت ہے کہ انس و جن صرف عبادت اللی کے لئے میں 'اس لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی مقصد تخلیق پر توجہ دیں اور زہد و تقویٰ افتیار کر کے دنیا کے اسباب عیش و راحت سے گریز کریں 'اس لئے کہ دنیا وراد فافی ہے 'یہ ہمینگی کا مقام نہیں ہے۔ عارضی مواری ہے 'فرحت و سرور کی منزل نہیں۔ ایک منقطع ہو جانے والا گھاٹ ہے 'وائی قرارگاہ نہیں۔ اس لئے ہو جانے والا گھاٹ ہے 'وائی قرارگاہ نہیں۔ اس لئے گھا کہ وہ جن دو عبادت ہو عباد ہو عباد ہو عباد ہو عباد ہو دیا میں سب سے زیادہ عقل مند ایک مقبل مند وہ ہیں جو دنیا کے عیش و آرام سے بے رغبت رہے گریں جو دنیا کے عیش و آرام سے بے رغبت رہے

أَحْمَدُهُ أَبْلَغَ حَمْدِ وَأَزْكَاهُ ، وَأَشْمَلُه وَأَنْمَاه .

وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ الْبَرُ الْكَرِيمُ ، الرَّوْوفُ الرَّحِيمُ ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، وَحَبِيبُهُ وَخَلِيلُهُ ، الْهَادِي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقَيمٍ ، وَالدَّاعي إلى دينِ قَويم . صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِ ، وَعَلَى سَائِرِ النَّبِينِ ، وَآلِ كُلُّ ، وَسَائِرِ النَّبِينِ ، وَآلِ كُلُّ ، وَسَائِرِ الضَّالِحِينَ ، وَآلِ كُلُّ ، وَسَائِرِ الصَّالِحِينَ .

أما بعدُ: فقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ لَلِمْنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مَا أُرِيدُ مَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ مِنْهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾ [ الذاريات: ٥٦، ٥٧] وَهذَا تَصْرِيحٌ بِالنَّهُم خُلقُوا للعبَادَة ، فَحَقَّ عَلَيْهِمُ الاعْتَناءُ بِمَا خُلقُوا لَهُ وَالإعْرَاضُ عَنْ حُظُوظِ الدُّنْيَا بِالزَّهَادَة ، فَإِنَّهَا دَارُ نَفَادِ لا مَحْلُ إِخْلادٍ ، وَمَرْكَبُ عُبُورٍ لا مَنْزِلُ حُبُورٍ ، ومَشْرَعُ انفصام لا مَوْطنُ دَوَامٍ . فَلِهذَا كَانَ الأَيقَاظُ مِنْ أَهْلهَا هُمُ الْعُبَادَ ، وَأَعْقِلُ النَّاسِ فيهَا هُم الزُّهَاد .

قال الله تعالى :

﴿ إِنَّمَا مَثُلُ الْحَيَوْةِ الدُّنَيَا كَمَاءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْلُطُ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْلُطُ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَلَمُ حَتَى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَيَّنَتَ وَظُرَ إَهْلَهَا أَنَهُمْ قَلَدِرُونَ عَلَيْهَا وَازَيْنَتَ وَظُرَ أَهْلُهَا أَنَهُمْ قَلَدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُمْ قَلَدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَهُمْ قَلَدِرُونَ عَلَيْهَا وَمُعَلِّنَهَا حَصِيدًا كَأْنَلُمْ نَتْ فَعَ مِنْ الْقَامِلُ اللَّهِ فَيْ فَعِلْمُ اللَّهَا الله عنى كَثْيِلُ وَلَقَد أَحْسَنَ الْقَائِلُ : فَلَا المعنى كَثِيرةٌ . ولقد أَحْسَنَ الْقَائلُ :

إِنَّ للهِ عِبَادًا فُطَنَا وَخَافُوا الْفِتَنَا طَلَقُوا اللَّانْيَا وَخَافُوا الْفِتَنَا

نَظَرُوا فِيْهَا فَلَـمَّا عَلِـمُـوا أَنَّهَا لَيْسَتْ لِحَىٍّ وَطَنَا

جَعَلُوْهَا لُجَّةً وَاتَّخَذُوا صَالِحَ الأَعْمَالِ فِيْهَا سَفُنَا

فإذا كان حالُها ما وصفْتُهُ ، وحالنا وما نُحلَقُ ، وحالنا وما نُحلقُ الله مَا قَدَّمْتُهُ ؛ فَحَقٌ على الْمُكَلَّفِ أَنْ يَلْهَب بنفسه مَلْهَ الله مَا الله مَا الله مَا الله مَلكَ أُولِي النَّهَى الله عَيار ، ويَسْلُكَ مَسْلَكَ أُولِي النَّهَى وَالأَبْصار ، وَيَتْأَهَّبَ لِمَا أَشَرْتُ إِلَيْهِ ، وَالأَبْصار ، وَيَتْأَهَّبَ لِمَا أَشَرْتُ إِلَيْهِ ، وَيَعْتَمَّ بِمَا نَبَهْتُ عَلَيْهِ . وَأَصْوَبُ طريق له في ذلك ، وَأَرْشَدُ مَا يَسْلُكُهُ مَن فلك ، وَأَرْشَدُ مَا يَسْلُكُهُ مَن

ہیں۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے "دنیا کی زندگی کی مثال '
آسان سے نازل کردہ پانی کی سی ہے 'پس اس کے ساتھ سنرہ 'جسے آدمی اور جانور کھاتے ہیں 'مل کر نکلا ' یمال کک کہ زمین سنرے سے خوش نما اور آراستہ ہو گئ اور زمین والوں نے خیال کیا کہ وہ اس پر پوری دسترس رکھتے ہیں۔ ناگماں رات کو یا دن کو ہمارا نظم (عذاب) آ پہنچا تو ہم نے اس کو کاف کر ایبا کر دیا کہ گویا کل وہاں کچھ تھا ہی نہیں۔ جو لوگ غور و فکر کرنے والے ہیں ' کچھ تھا ہی نہیں۔ جو لوگ غور و فکر کرنے والے ہیں ' ان کے لئے ہم اپنی نشانیاں اسی طرح کھول کھول کر بیان کرتے ہیں "

قرآن کریم میں اس مفہوم کی آیات بکثرت ہیں۔ شاعرنے خوب کہاہے "

"الله كى سمجھدار بندے ہيں --- انہوں نے دنیا كو طلاق دے دى اور دنیا كى آزمائشۇں سے لرزال و ترسال رہے۔

انہوں نے دنیا کو دیکھا' پس جب وہ اس حقیقت سے آگاہ ہو گئے --- کہ بیا کسی زندہ آدمی کے لئے وطن نہیں ہے-

تو انہوں نے اس دنیا کو ایک گہرا سمندر قرار دے لیا (جے کشتی کے بغیر عبور نہیں کیا جا سکتا) اور نیک اعمال کو انہوں نے اس میں کشتیاں بنالیا"۔

پس جب دنیا کا بیہ حال ہے ' جے میں نے بیان کیا اور ہمارا حال اور ہمارا مقصد تخلیق وہ ہے ' جے میں نے بین کیا پیش کیا ہے ' تو ہر مکلف (بالغ عاقل) کے لئے ضروری ہے کہ وہ نیک لوگوں کا غذہب اختیار کرے ' اہل دانش و بصیرت کے راستے پر چلے ' اور جس کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے اس کی تیاری کرے اور جس سے میں نے خبردار کیا ہے ' اس کی قکر کرے اور اس کے لئے سب خبردار کیا ہے ' اس کی قکر کرے اور اس کے لئے سب سے درست راستہ اور منزل مقصود کی طرف سب سے درست راستہ اور منزل مقصود کی طرف سب سے درست راستہ اور منزل مقصود کی طرف سب سے

الْمَسَالِكِ : التَّأَكُّبُ بِمَا صَحَّ عَنْ نَبِيُّنَا سَيِّدِ الأَوَّلينَ وَالآخرينَ ، وَأَكْرَم السَّابقينَ وَاللَّاحِقِينَ . صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِ وَعَلَى سَائِرِ النَّبِيينَ . وَقَدْ قَالَ اللهُ تُعَالَى : ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلَّهِرِ وَٱللَّقَوَيُّ ﴾ [المائدة: ٢] وَقَدْ صَحَّ عَنْ رسول اللهِ ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « واللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ » وَأَنَّهُ قَالَ : « مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْر فَلَهُ مِثْلُ أَجْر فَاعِلهِ » وَأَنَّهُ قَالَ : « مَنْ دَعَاً إِلَى هُدِّي كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبعَهُ لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًاً » وَأَنَّهُ قَالَ لِعَلِيٌّ رَضِيَ الله عَنْهُ : ﴿ فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْر النَّعَم ».

الأُحَاديثِ الصَّحِيحَةِ، مُشْتَمِلاً عَلَى مَا يَكُونُ طَريقاً لِصَاحِبهِ إلَى الآخِرَةِ، ومُحَصِّلًا لآدَابِهِ الْبَاطِنَةِ وَالظَّاهِرَةِ ، جَامِعاً لِلتَّرْغِيبِ والتَّرْهِيبِ وَسَائِرِ أَنْوَاعِ آدابِ السَّالكينَ : منْ أَحَاديَثِ الزُّهْدِ ، وريَاضَاتِ النُّفُوس، وَتَهْذِيبُ الأَخْلَاقِ، وطُّهَارَاتِ الْقُلُوبُ وَعِلاجِهَا ، وَصِيَانَةِ الْجَوَارِحِ وَإِزَالَةِ اعْ وجَاجِهَا ، وَغَيْر ذلِكَ مِنْ مَقَاصِدِ الْعَارِفِينَ .

زیادہ رہنمائی کرنے والی شاہراہ' ان احادیث کا اخذ و افتبار کرنا ہے جو ہارے پنمبرے صحیح سندسے ثابت ہیں' جو اولین و آخرین کے سردار اور تمام اگلے پچھلے لوگوں میں سب سے زیادہ معزز و مکرم ہیں۔ اللہ تعالی کی ر حمتیں اور اس کا سلام نازل ہو ان پر اور تمام انبیاء پر الله تعالی کا فرمان ہے ''نیکی اور تقویٰ پر ایک دوسرے سے تعاون کرو" (المائدة ٢) اور رسول الله طاقيا سے صیح طور یر ثابت ہے' آپ نے فرمایا "الله تعالی اس وقت تک بندے کی مدد فرماتا ہے 'جب تک بندہ اینے بھائی کی مدد کرتا ہے" (دیکھئے حدیث نمبر ۲۴۵) مزید فرمایا "جو سی ہدایت (نیکی) کی طرف بلائے گا تو اس کے لئے ان لوگوں کی مثل اجر ہو گا جو اس کی پیروی کرنے والوں کو ملے گا' یہ چیزان میں سے کسی کے اجر کو کم نہیں کرے گی" (دیکھئے حدیث نمبر ۱۷۴۴ باب ۲۰) اور فَرَأَيْتُ أَنْ أَجْمَعَ مُخْتَصَراً مِنَ آبٌ نَ حضرت على والله على الله كل قتم، تیرے ذریعے سے کسی ایک شخص کو اللہ ہدایت یاب کر رے تو یہ تیرے لئے سرخ اونٹول سے بہتر ہے" (رقم الحدیث ۷۵ا' باب ۲۰)۔ پس ان احادیث کے پیش نظر میں نے ریکھا کہ میں اعادیث صحیحہ کا ایک مخضر مجموعہ مرتب کروں جو ایسی باتوں پر مشتمل ہو جو اس کے پڑھنے والے کے لئے آخرت کا توشہ بن جائے اور جس سے اسے ظاہری و باطنی آداب حاصل ہو جائیں اور ترغیب و تربيب اور آواب سالكين كي تمام قسمول كاجامع بو- ان احادیث میں زہد کا سبق بھی ہو اور نفسوں کی ریاضتوں کا سامان بھی۔ اخلاق و کردار کے گیسو بھی جن سے سنوریں اور وہ دلوں کی طمارت کا ذریعہ اور ان کی بیاریوں کا علاج بھی ہو۔ انسانی اعضاء کی سلامتی اور ان کی کجی کا ازالہ بھی ہو اور ان کے علاوہ بھی' اللہ کی معرفت رکھنے والوں کے مقاصد اس کتاب کی احادیث سے نورے

وَأَلْتَزِمُ فِيهِ أَنْ لا أَذْكُرَ إِلَّا حَدِيثاً صَحِيحاً مِنَ الْوَاضِحَاتِ ، مُضَافاً إِلَى الْكُتُبِ مِنَ الْوَاضِحَاتِ ، مُضَافاً إِلَى الْكُتُبِ الصَّحِيحَةِ الْمَشْهُورَاتِ ، وَأُصَدِّرَ الْأَبْوَابَ مِنَ الْقُرْآنِ الْعَزِيزِ بآيَاتِ كَرِيمَاتٍ ، وَأُوسَّحَ مَا يَخْتَاجُ إِلَى ضَبْطٍ أَوْ شَرْحٍ مَعْنَى خَفِيِّ مَا يَخْتَاجُ إِلَى ضَبْطٍ أَوْ شَرْحٍ مَعْنَى خَفِيِّ مَا يَخْتَاجُ إِلَى ضَبْطٍ أَوْ شَرْحٍ مَعْنَى خَفِيِّ بَنْفَائِسَ مِنَ التَّنْبِيهَاتِ . وَإِذَا قُلْتُ فِي آخِرِ بَنْفَائِسَ مِنَ التَّنْبِيهَاتِ . وَإِذَا قُلْتُ فِي آخِرِ بَنْفَائِسَ مِنَ التَنْبِيهَاتِ . وَإِذَا قُلْتُ فِي آخِرِ مَعْنَاهُ : رواه حَدِيثٍ : مُتَّفَّقٌ عَلَيْهِ ، فَمَعْنَاهُ : رواه البخاري ومسلم .

وَأَرْجُو إِنْ تَمَّ هِذَا الْكِتَابُ أَنْ يَكُونَ سَائِقاً لِلْمُعْتَنِي بِهِ إِلَى الْخَيْرَاتِ ، حَاجِزاً لَهُ عَنْ أَنْوَاعِ الْقَبَائِحِ وَالْمُهْلِكَاتِ . وَأَنَا سَائِلٌ أَخَا الْنَقَعَ بِشَيْءٍ مِنْهُ أَنْ يَدْعُو لِي ، سَائِلٌ أَخَا الْنَقَعَ بِشَيْءٍ مِنْهُ أَنْ يَدْعُو لِي ، وَلَوَالِدَيَّ ، وَمَشَايِخِي ، وَسَائِرِ أَخْبَابِنَا ، وَلَوَالِدَيَّ ، وَمَشَايِخِي ، وَسَائِرِ أَخْبَابِنَا ، وَالْمُسْلِمِينَ أَجْمَعِينَ ، وَعَلَى اللهِ الْكَرِيمِ وَعَلَى اللهِ الْكَرِيمِ وَعَلَى اللهِ الْكَرِيمِ وَحَسْبِي الله وَنِيمَ وَاسْتِنَادِي ، وَلا حَوْلَ وَوَكِيلُ ، وَلا حَوْلَ وَلا قُولًا فَولا قُولًا إِللهِ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ .

میں نے الزام کیا ہے کہ میں اس میں صرف صحیح اور واضح روایات ذکر کروں گا جو مشہور صحیح کتابوں کی طرف منسوب ہوں گی اور ابواب کا آغاز میں قرآن عزیز کی آیات کریمہ سے کروں گا اور جو لفظ ضبط (اعراب کی وضاحت) کا یا پوشیدہ معنی کی شرح کا مختاج ہو گا' وہاں میں انہیں نفیس تنبیہات سے مزین کروں گا اور جب میں انہیں نفیس تنبیہات سے مزین کروں گا اور جب میں کسی حدیث کے آخر میں کہوں۔ "منقق علیہ"۔ تو میں کسی حدیث کے آخر میں کہوں۔ "منقق علیہ"۔ تو اس کا مطلب ہو گا کہ اس حدیث کو امام بخاری "اور اس کا مطلب ہو گا کہ اس حدیث کو امام بخاری "اور امام مسلم" نے روایت کیا ہے۔

میں امید کرتا ہوں اگر یہ کتاب مکمل ہو گئی تو توجہ
سے پڑھنے والے کے لئے یہ نیکیوں کی طرف رہنمائی
کرے گی اور اس کو مختلف برائیوں اور تباہ کن گناہوں
سے روکے گی اور میں اپنے اس بھائی سے 'جو اس سے گچھ بھی فائدہ اٹھائے ' یہ درخواست کرتا ہوں کہ وہ میرے لئے ' میرے والدین کے لئے اور میرے مشائخ میرے لئے ' میرے والدین کے لئے اور میرے مشائخ (اساتذہ) ' تمام احباب اور تمام مسلمانوں کے لئے دعا کرے ' اور اللہ کریم پر ہی میرا اعتماد ہے اور اسی کی طرف میرے کاموں کی سپردگی اور استناد (بھروسہ) ہے طرف میرے کاموں کی سپردگی اور استناد (بھروسہ) ہے اور مجھے اللہ کافی ہے اور وہ بمترین کارساذہے۔ گناہوں اور مجھے اللہ کافی ہے اور وہ بمترین کارساذہے۔ گناہوں سے بچنا بھی اس کی توفیق سے ہے اور نیکی کا اختیار کرنا گئی ہے اور وہ بغیر ممکن نہیں۔ بھی اللہ غالب اور عکیم ہے۔



#### بنــــه أمَّةِ النَّخَلِفِ النَّحَةِ

#### ١. 'بَابُ الإِخْلاَص وَإِحْضَار النِّيَّةِ فِيْ جَمِيْع الأَعْمَالِ وَالْأَقْوَالِ وَالْأَحْوَالِ البَارِزَةِ وَالْخَفِيَّةِ ۱۔ تمام ظاہری اور باطنی اعمال 'اقوال اور احوال میں اخلاص اور حسن نیت ضروری ہے

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَمَآ أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللَّهَ تُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤَتُوا الزَّكُوةُ وَذَالِكَ دِينُ اَلْقَيْمَةِ ۞ ﴾ [البينة: ٥]، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ لَن يَنَالَ اللَّهَ لْمُومُهَا وَلا دِمَآ وُهَا وَلِيكِن يَنَالُهُ ٱلنَّقَوَىٰ مِنكُمْ ﴿ يَنْتِيا البِتْهُ تَمَهارا تَقوى اس تك ينتِيا بِ" [الحج: ٣٧]، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلِّ إِن تُخفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٢٩].

> عُمَرَ بِنِ الخَطَّابِ بِنِ نُفَيْلِ بِنِ عَبْدِ العُزَّى بنِ رِيَاحِ بنِ عَبْدِ اللهِ بنِ قُرْطِ بن القُرَشِيِّ العَدَويِّ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: مَا نَوَى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ صَحَّتِهِ. رَوَاهُ إِمَامَا المُحَدِّثِيْنَ أَبُو عَبْدِ اللهِ مُحَمَّدُ بْنُ إِسْمَاعِيْلَ بْنِ إِبْرَاهِيْمَ بْنِ

الله تعالی نے فرمایا ''ان کو نین حکم دیا گیا تھا کہ وہ اخلاص کے ساتھ اللہ کی عبادت کریں ' کیسو ہو کر۔ اور نماز پڑھیں' زکوۃ دیں اور نیمی سیا دین ہے"

اور فرمایا ''الله کو جانوروں کا گوشت اور خون نہیں

اور فرمایا "آپ مه دیجے" اگرتم اینے سینول میں كوئى بات چھياؤ يا اس كو ظاہر كر دو' الله سب كو جانتا

١ - وَعَنْ أَمِيْرِ المُوْمِنِينَ أَبِي حَفْصِ ١/١ - امير المومنين حضرت ابو حفص عمر من خطاب (بن نفیل بن عبدالعزی بن ریاح بن عبدالله بن قرط بن رزاح بن عدی بن کعب بن لوی بن غالب) قرشی عدوی رَزَاح بن عَدِيٌّ بَن كَعْبِ بنِ لُؤَيِّ بنِ غَالِبٍ ہے روایت ہے وہ كہتے ہیں میں نے رسول الله طالَّ الله کو فرماتے ہوئے سا کہ «عملوں کا دارومدار نیتوں پر سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِي يَقُولُ: ﴿إِنَّمَا ﴿ جَ مِ شَخْصَ كُو اس كَى (الْحِجَى يا برى) نيت كے مطابق الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيء (الحِها يابرا) بدله ملح كاد بس جس كي ججرت الله اوراس کے رسول کے لئے ہو گی' اس کی ہجرت انہی کی طرف مسمجی جائے گی اور جس نے دنیا حاصل کرنے کے لئے یا هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَو امْرَأَةِ يَنْكِحُهَا كَي عورت سے نكاح كى غرض سے ہجرت كى تواس كى فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ » مُتَّفَقٌ عَلَى جرت انهى مقاصد كے لئے ہوگی" اس روايت كي صحت متفقه ہے۔ اسے امام المحدثین ابو عبداللہ محد بن اسمعیل بن ابراہیم بن مغیرہ بن بردزبہ جعفی بخاری اور امام

صَحِيحَيْهِمَا اللَّذَين هُمَا أَصَحُّ الكُتُب بين. المُصَنَّفَة .

المُغِيْرَةِ بْنِ بَرْدِزْبَهُ الجُعْفِيُّ البُخَارِيُّ ، وَأَبُو المحدثين ابو الحسين مسلم بن حجاج بن مسلم قشيري الحُسَيْنِ مُسْلِمُ بْنُ الحَجَاجِ بْنِ مُسْلِم فيسابوري في اپني ان وو كتابول ميں روايت كيا ہے جو القُشَيْرِيُّ النَّيْسَابُوْدِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنَهُما في صديث كى تمام مصنفه كتابون مين سب سے زيادہ صحيح

34 =

تخريج: صحيح بخارى، كتاب بدء الوحى، وكتاب الإيمان، باب ما جاء أن الأعمال بالنية والحسبة . . . وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب قوله على إنما الأعمال بالنية .

۱- فوائد: بعض روایات میں اس حدیث کا پس منظریہ بیان کیا گیا ہے کہ ایک شخص نے ام قیس نامی عورت کو نکاح کا پیغام بھیجا' اس نے اس وقت تک نکاح کرنے سے انکار کر دیا' جب تک وہ ہجرت نہ کرے۔ چنانچہ اس نے اس کی اس شرط کی وجہ سے ہجرت کر لی اور وہاں جاکر دونوں کا باہم نکاح ہو گیا' چنانچہ صحابہ میں اس کا نام ہی مهاجر ام قیس مشهور ہو گیا۔

اس مدیث کی بنیاد پر علماء کا اتفاق ہے کہ اعمال میں نیت ضروری ہے اور نیت کے مطابق ہی اجر ملے گا۔ تاہم نیت کا محل دل ہے ' یعنی دل میں نیت کرنا ضروری ہے۔ زبان سے اس کا اظہار ضروری نہیں۔ بلکہ یہ بدعت ہے 'جس کا شریعت میں کوئی شوت نہیں۔ جیسے نماز پڑھتے وقت پاک و ہند میں زبان سے نیت کے اظہار کا عام رواج ہے۔ دوسری بات سے معلوم ہوئی کہ ہر کام کے لئے اخلاص ضروری ہے۔ یعنی ہر نیک عمل میں صرف الله کی رضا پیش نظر ہو۔ اگر کسی نیک عمل میں اخلاص کی بجائے کسی اور جذبے کی آمیزش ہو جائے گی تو عنداللہ وه عمل مقبول نهيس ہو گا۔

> ٢ ـ وَعَنْ أُمِّ المُؤْمِنِينَ أُمِّ عَبْدِ اللهِ عَائِشَةً رَضِيَ اللهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: "يَغْزُو جَيْشٌ الكَعْبَةَ فَإِذَا كَانُوا بِبَيْدَاءَ مِنَ الأَرْضِ يُخْسَفُ بِأُوَّلِهُمْ وَآخِرِهِمْ». قَالَتْ: قُلْتُ: يارسولَ الله كَيْفَ يُخْسَفُ بَأُوَّلِهِمْ وَآخِرهِمْ وَفِيْهِمْ أَسْوَاقُهُمْ وَمَنْ لَيْسَ مِنْهُم!؟ قَالَ: «يُخْسَفُ بَأَوَّلِهِمْ وَآخِرِهِمْ، ثُمَّ يُبْعَثُونَ عَلَى نِيَّاتِهِم». مُتَّفَقَّ عَلَيهِ. هَٰذَا لَفْظُ البُخَارِيِّ.

۲/۲- ام المومنين ام عبدالله حضرت عائشه وتانيها سے روایت ہے کہ رسول الله طلی ایم نے فرمایا کہ ایک لشکر خانہ کعبہ یر چڑھائی کرنے کی نیت سے نکلے گا'جب وہ بیداء (کسی چیٹیل میدان) میں پہنچے گا تو اس کے اول و آخر (سب کے سب) زمین ٹی دھنسا دیئے جائیں گے۔ حضرت عائشه م فرماتی ہیں ' میں نے پوچھا' یا رسول اللہ اُ! ان کے اول و آخر لینی سب کو کیسے دھنسا دیا جائے گا؟ جب کہ ان میں بازاری لوگ ہوں گے (یعنی حکام کے علاوہ عام افراد یا مراد ہیں اہل اسواق لیعنی منڈی کے لوگ اور مطلب ہے کہ وہ جنگجو نہیں ہوں گے) اور وہ بھی ہوں گے جو ان میں سے نہیں ہوں گے؟ آپ نے فرمایا کہ ان کے اول اور آخر سب دھنسا دیتے جائیں

گے' پھروہ اپنی نیوں پر اٹھائے جائیں گے (لیعنی قیامت والے دن ان سے معاملہ ان کی نیوں کے مطابق کیا جائے گا)۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب البيوع، باب ما ذكر في الأسواق - وصحيح مسلم، كتاب الفتن، باب الخسف بالجيش الذي يؤم البيت.

۲- فوائد: انسان کے ساتھ اچھایا برا معاملہ اس کے قصد و ارادے کے مطابق کیا جائے گا۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ ظلم و فجور کے مر تبین کی مصاحبت اور ہم نشینی نہایت خطرناک ہے۔ بیہ کون سالشکر ہے؟ اور اس کا وقوع کب ہو گا؟ اس کا علم صرف اللہ کو ہے۔ بیہ پیش گوئیاں امور غیب سے ہیں جو نبی سائی پیل کے مجزات میں سے ہیں جن کے وقوع اور صداقت پر ایمان رکھنا ضروری ہے 'اس لئے کہ اس قتم کی پیش گوئیاں وحی اللی پر مبنی ہیں۔

٣ ـ وَعَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا
 قَالَتْ: قَالَ النَّبِيُ يَكُلِيْهَ: «لا هِجْرَةَ بَعْدَ الفَتْح، وَلٰكِنْ جَهَادٌ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفِرْتُمْ فَانْفِرُوا» مُتَّفَقٌ عَلَيهِ. وَمَعْنَاهُ: لا هِجْرَةَ مِنْ مَكَّةَ لأَنَّهَا صَارَتْ دَارَ إِسْلامٍ.

س/ س۔ حضرت عائشہ رئی آفیا سے روایت ہے، نبی کریم طلق نے فرمایا، فتح کے بعد ہجرت نہیں، البتہ جماد اور نیت باقی ہیں۔ جب تمہیں جماد پر نکلنے کے لئے طلب کیا جائے، تو (بلا تامل) نکل کھڑے ہو۔ (بخاری و مسلم) اس کا مطلب ہے، کمہ فتح ہو جانے کے بعد (جو ۸ ہجری میں ہوا) کے سے ہجرت کی ضرورت باقی نہیں رہی، کیونکہ وہ دارالاسلام بن گیا ہے۔

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الجهاد، باب وجوب التنفير، وباب فضل الجهاد، وغيره من كتب الصحيح ـ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب المبايعة بعد فتح مكة.

۳- فوا کد: جب کوئی ملک یا علاقہ دارالسلام قرار پا جائے تو وہاں سے کی اور علاقے کی طرف ہجرت کرنی ضروری نہیں۔ البتہ وہ علاقے جو دارالکفر ہیں اور وہاں دین پر عمل کرنا یا اس پر قائم رہنا مشکل ہے تو ایسے علاقوں سے ہجرت کرنا واجب ہے۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ جب کی اسلامی ملک سے کسی دو سرے اسلامی ملک میں ہجرت کر جبانا ضروری نہیں ہے تو بھر ایک اسلامی ملک کو چھوڑ کر بلاد کفر میں جاکر اس لئے مستقل رہائش اختیار کرنا کہ وہاں دولت کی رہل بیل اور تدنی سولتوں کی فراوانی ہے 'شرعاً اس کی اجازت نہیں ہے 'جس میں بدقتمتی سے وہاں دولت کی رہل بیل اور تدنی سولتوں کی فراوانی ہے 'شرعاً اس کی اجازت نہیں ہے 'جس میں بدقتمتی سے اس زمانے کے مسلمان مبتلا ہیں۔ بالحضوص ان کے سرمائے کا انتقال اور مفکرین کی ہجرت بہت ہی تشویش ناک ہے جس سے بلاد کفر کی معیشت کو بھی سمارا مل رہا ہے اور ان کی حیا باختہ تہذیب کو فروغ و عروج بھی۔ علاوہ ازیں ایک مسلمان کے دل ہیں جماد کا جذبہ اور ارادہ موجود رہنا چاہئے اور اس کے لئے ہر ممکن تیاری بھی۔ تاکہ جب بھی اسے جماد کے لئے بلایا جائے تو فورا اس پر لبیک کمہ سکے۔

٤ \_ وَعَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ جَابِر بْنِ ٣ / ٣ \_ حفرت ابو عبدالله جابر بن عبدالله انصارى

عَنْهُ قَالَ: رَجَعْنَا مِنْ غَزْوَةِ تَبُوكَ مَعَ الصملم في روايت كيا ہے-النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَقَالَ: «إِنَّ أَقْوَاماً خَلْفَنَا بِالْمَدِيْنَةِ حَسَهُمُ العُذْرُ».

عَبْدِ اللهِ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا قَالَ: وَيُحَالِيُ فَرَاتِ مِينَ كَهُمُ الكَ عَرُوب (جماد) مين نبي التَّهَيَام كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ فِي غَزَاةٍ فَقَالَ: ﴿إِنَّ كِمَ سَاتُهُ تَ وَ آبُ ۖ نَ فَرَايًا "يَقِينَا مِي عِي يَح بِالْمَدِيْنَةِ لَرِجَالًا مَا سِرْتُمْ مَسِيْراً وَلَا قَطَعْتُمْ لُوكَ بِينَ كَهُ تُمْ نَے جَتَنا بَعِي سفر كيا ہے اور جو بھي وادي وَادِياً إِلَّا كَانُوا مَعَكُمْ، حَبَسَهُمُ المَرَضُ»، طى كى ج، وه تمارے ساتھ رہے ہیں، ان كو (ميخ وَفِي رَوَايَةٍ: «إِلَّا شَرَكُوكُمْ فِي الأَجْرِ» رَوَاهُ مِين) بياري نے روکے رکھا" اور ايک روايت ميں سير مُسْلِمٌ. وَرَوَاهُ البُخَارِيُّ عَنْ أَنَس رَضِيَ اللهُ الفاظ بِن "وه تهمارے ساتھ اجر میں شریک رہے ہیں"

اور بخاری کی روایت' جو حضرت انس سے ہے' مَا سَلَكْنَا شِعْبًا وَلَا وَادِياً إِلَّا وَهُمْ مَعَنَا، وه اس طرح ہے كہ ہم نبي كريم اللَّه اللَّه عَلَى عنوه تبوک سے واپس لوٹے' تو آپ نے فرمایا کہ "ہمارے پیچیے کچھ لوگ مدینے میں رہے، ہم جس گھاٹی یا وادی میں چلے' وہ (اجر و ثواب میں) ہمارے ساتھ تھے' (کیونکہ) عذر نے ان کو وہاں روکے رکھا"۔

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الجهاد، باب من حبسه العذر عن الغزو، وكتاب المغازى، باب نزول النبي على الحجر - وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو مرض أوغيره.

سے فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ اگر دل میں جہاد کی نیت اور جذبہ موجود ہو' لیکن کسی عذر شرعی کی بنا پر شرکت سے معذور رہا' تو اللہ تعالی اسے گربیٹے ہی جماد کا اجر و ثواب عطا فرما دے گا۔

٥ \_ وَعَنْ أَبِي يَزِيدَ مَعْنِ بْنِ يَزِيْدُ بْنِ البُخَارِيُّ.

۵ / ۵ - حفرت ابو بزید معن بن بزید بن اخس سی می ا الأَخْسَس، رَضِيَ اللهُ عَنْهُم، وَهُوَ وَأَبُوهُ (بيه معن خود اس كے باپ بزيد اور دادا اض تيول وَجَدُّهُ صَحَابِيُّونَ، قَالَ: كَانَ أَبِي يَزِيدُ صحابي بِين) في بيان كياكه مير، باپ يزير في يُحمد وينار أَخْرَجَ دَنَانِيْرَ يَتَصَدَّقُ بِهَا فَوَضَعَهَا عِنْدَ صدقے کے لئے نکالے اور وہ انہیں مسجد (نبوی ) میں رَجُلِ فِي المَسْجِدِ فَجِئْتُ فَأَخَذْتُهَا فَأَتَيْتُهُ الك آدمى كے پاس ركھ آئے (تاكہ وہ كى ضرورت بِهَا، ۚ فَقَالَ: وَاللَّهِ مَا إِيَّاكَ أَرَدْتُ، فَخَاصَمْتُهُ مندكو وے دے) میں مسجد میں آیا تو میں نے وہ دینار إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ فَقَالَ: «لَكَ مَا نَوَيْتَ يَا اس سے لے لئے (كيونك ميں ضرورت مند تھا) اور گر يَزِيْدُ، وَلَكَ مَا أَخَذْتَ يَا مَعْنُ » رَوَاهُ لے آیا۔ جب والد کو معلوم ہوا تو انہوں نے فرمایا "والله! تجھ كو تو دينے كاميں نے ارادہ نہيں كيا تھا" چنانچہ میں اینے والد کو نبی طنی ایم کی خدمت میں لے آیا اور یہ جھٹرا آپ کے سامنے پیش کر دیا۔ آپ نے فرمایا

"اے یزید! تیرے لئے تیری نیت کا ثواب ہے اور اے معن! تونے جو لیا ہے ' وہ تیرے لئے (جائز)"-

(بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكوة، باب إذا تصدق على ابنه وهو لا يشعر.

۵- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ اگر صدقہ غیرارادی طور پر مختاج بیٹے کے ہاتھ میں آگیا تو اسے واپس لینے کی ضرورت نہیں ہے'کیونکہ باپ نے تو کسی مستحق کو دینے کی نیت کی تھی' اسے اس کی نیت کے مطابق صدقے کا مرورت نہیں ہے'کیونکہ باب نے تو کسی مستحق کو دینے کی نیت کی مقم ان اور مل گیا۔ تاہم بیہ بات بعض علاء کے نزدیک نفلی صدقے پر محمول ہوگی'کیونکہ صدقہ واجبہ (زکوۃ) کی رقم ان کو نہیں دی جاسمتی 'جن کا خرچ انسان کے ذمے واجب ہے۔ (۲) صدقے کے لئے کسی کو وکیل بنانا جائز ہے۔ (۳) کو نہیں دی جاسمتی معلوم کرنے کے لئے باپ کو حاکم مجازیا عالم دین کے پاس لے جانا' باپ کی نافرمانی نہیں ہے' جیسے شرعی مسائل میں باہم بحث و تحرار گتاخی نہیں ہے۔

فتح الباري - باب مذكور٬ و باب الزكوة على الزوج والايتام في الحجرا

٢ / ٢- ابو اسحاق سعد " بن ابي و قاص (مالك بن اهيب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة بن كعب بن اوی القرشی الز ہری) جو ان وس صحابہ میں سے ایک ہیں جنہیں جنت کی خوش خبری دنیا میں ہی دے دی گئی تھی' وہ فرماتے ہیں کہ میری بیار پرسی کے لئے ججۃ الوداع کے سال رسول اللہ طلق کیا میرے پاس تشریف لائے مجھے اس وقت شدید درد تھا۔ میں نے آپ سے کما وو آپ و مکیھ رہے ہیں کہ میرا درد کیسی شدت اختیار کر گیا ہے' میں صاحب مال ہوں لیکن میری وارث صرف میری ایک ہی بیٹی ہے۔ کیا میں اپنے مال کا دو تمائی (۳/ ۲) حصہ خیرات کر دول؟" آپ نے فرمایا "خمیں" میں نے کہا "آدھا مال؟" آپ نے قرمایا "نہیں" میں نے کہا " پھر یا رسول اللہ! ایک تهائی ۳ / امال صدقه کر دول؟" آپ نے فرمایا "تیسرا حصہ (تم خیرات کر سکتے ہو) اور تيسرا حصه بھی زيادہ يا برا ہے' اس لئے كه تم اين وارتوں کو صاحب حیثیت چھوڑ کر جاؤ' یہ اس سے بہتر ہے کہ تم انہیں کنگال کر کے جاؤ اور وہ لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلاتے پھریں' (یاد رکھو!) تم جو بھی اللہ کی

٦ \_ وَعَنْ أَبِي إِسْحَاقَ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ مَالِك بْنِ أُهَيْبِ بْنِ عَبْدِ مَنَافِ بْن زُهْرَةً بْنِ كِلاّبِ بْنِ مُرَّةَ بْنِ كَعْبِ بْنِ لُؤَيُّ القُرَشِيِّ الزُّهْرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أَحَدِ العَشَرَةِ المَشْهُودِ لَهُمْ بِالجَنَّةِ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُم، قَالَ: جَاءَنِي رَسُولُ اللهِ ﷺ يَعُودُنِي عَامَ حَجَّةِ الوَدَاعِ مِنْ وَجَعِ اشْتَدَّ بِي فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنِّي قَدْ بَلَغَ بِي مِنَ الوَجَع مَا تَرَى، وَأَنَا ذُو مَالٍ وَلَا يَرِثُنِي إِلَّا ابْنَةٌ لِي، أَفَأَتُصَدَّقُ بِثُلْثَي مَالِي؟ قَالَ: «لَا»، قُلْتُ: فَالشَّطْرُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ فَقَالَ: «لاً»، قُلْتُ: فَالثَّلُثُ يَا رَسُولَ اللهِ؟ قَالَ: « النُّلُثُ والنُّلُثُ كَثِيرٌ - أَوْ كَبِيرٌ - إِنَّكَ أَنْ تَذَرَ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ، وَإِنَّكَ لَنْ تُنْفِقَ نَفَقَةً تَبْتَغِي بِهَا وَجْهَ اللهِ إِلَّا أُجِرْتَ عَلَيْهَا حَتَّى مَا تَجْعَلُ فِي فِي امْرَأَتِكَ » قَالَ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ أُخَلُّفُ بَعْدَ أَصْحَابِي؟ قَالَ: «

إِنَّكَ لَنْ تُخَلَّفَ فَتَعْمَلَ عَمَلاً تَبْتَغِي بِهِ وَجْهَ اللهِ إِلَّا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعَلَّكَ أَنْ اللهِ إِلَّا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعَلَّكَ أَنْ تُخَلَّفَ حَتَّى يَنْتَفَعَ بِكَ أَقْوَامٌ وَيُضَرَّ بِكَ آخُرُونَ. اللَّهُمَّ أَمْضَ لأَصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ، وَلاَ تَرُدُونَ. اللَّهُمَّ أَمْضَ لأَصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ، وَلاَ تَرُدُهُمْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ، لكن البَائِسُ سَعْدُ بْنُ خَوْلَةً » يَرْثي لَهُ رَسُولُ الله عَلَى أَنْ مَاتَ بِمَكَةً . مُتَفَقَّ عَلَيْهِ.

رضا کے لئے خرچ کرو گے تو اس پر تمہیں اجر ملے گا' حتیٰ کہ جو لقمہ تم اپنی بیوی کے منہ میں ڈالو گے (اس پر بھی ثواب ہو گا)" میں نے کہا: یا رسول اللہ! کیا میں اینے ساتھیوں کے بعد بیچھے چھوڑ دیا جاؤں گا؟" (یعنی میرے ساتھی مجھ سے پہلے فوت ہو جائیں گے اور میں دنیا میں اکیلا رہ جاؤں گا؟) آپ نے فرمایا (کہ اگر ایسا ہوا بھی تو کیا؟ ' یہ تمہارے حق میں اچھا ہی ہے) اس کئے کہ ساتھیوں کی وفات کے بعد' جب تم ان کے پیچھے رہ جاؤ گے' تو جو بھی عمل اللہ کی رضائے لئے کرو گے' اس سے تہمارے درج میں زیادتی اور بلندی ہی ہو گی- نیز شاید تهیس مزید زندگی گزارنے کا موقع دیا جائے' حتی کہ کچھ لوگ (اہل ایمان) تم سے فائدہ اٹھائیں اور کچھ دوسرے لوگوں (کافروں) کو تم سے نقصان پنیچ (پھر آپ نے دعاء فرمائی) اے اللہ! میرے صحابہ کی ہجرت کو جاری (بورا) فرما دے اور ان کو ان کی ایزایوں بر نه لوٹا۔ لیکن قابل رحم سعد بن خوله ہیں' ان کے لئے رسول اللہ ملٹھایم رحمت کی دعاء فرماتے تھے اس لئے کہ وہ کے میں فوت ہوئے تھے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الجنائز، باب رثاء النبى صلى الله عليه وسلم سعد بن خولة، وكتاب الوصايا، باب أن يترك ورثته أغنياء . . . ـ وصحيح مسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث .

لو صحیح: صحابہ کرام رہی آت اس شہر میں اقامت پذیر ہونا پیند نہیں کرتے تھے 'جس سے انہوں نے 'اس کی محبت کے باوجود محض اللہ کی رضا کے لئے 'ہجرت کی تھی 'اس لئے حضرت سعد ڈرتے تھے کہ کہیں ان کی موت ملے میں نہ آئے۔ چنانچہ ان کے لئے آپ نے ہجرت کے اتمام کی دعاء فرمائی اور سعد بن خولہ کی حالت زار پر آپ نے دکھ کا اظہار فرمایا' کیونکہ ان کی وفات ملے میں ہوئی 'جس کی وجہ سے وہ ہجرت کے پورے ثواب سے محروم رہے۔

۲- فوا کد: یه حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ مرض الموت میں انسان ایک تمائی مال (۳/۱) سے زیادہ صدقہ یا وصیت نہیں کر سکتا۔

(۲) انسان کی اگر نیت صحیح ہو تو ہوی بچوں پر جو بچھ خرچ کرتا ہے' اس پر بھی اسے اجر ملتا ہے۔ (۳) کسی صحیح

غرض کی خاطرانی بیاری یا تکلیف کا اظهار کر سکتا ہے' تا کہ اس کا علاج یا دعاء کی جاسکے' یہ اللہ کے خلاف شکوہ نہیں ہے۔ (۴) انفاق و صد قات میں اپنے قریب ترین رشتے داروں کو اولیت اور فوقیت دی جائے۔

2 / 2- حفرت ابو ہررہ عبدالرحل فر بن صخر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملتھایا نواللہ تعالی میں میں دیکھا 'اللہ تعالی میں دیکھا' بلکہ وہ تمہارے دلوں اور عملوں کو دیکھا ہے "

٧ ـ وَعَـنْ أَبِـي هُـرَيْـرَةَ عَبْـدِ
 الرَّحْمٰنِ بْنِ صَحْرِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ
 رَسُـولُ اللهِ ﷺ: "إِنَّ اللهَ لا يَنْظُـرُ إلَــي
 أَجْسَامِكُمْ، وَلَا إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ
 إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُم» رَوَاهُ مُسْلِم.

(مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله.

2- فوا کد: اس حدیث سے بھی اخلاص اور تقیج نیت کی اہمیت واضح ہے' اس لئے ہر نیک عمل میں اس کا اہتمام ضروری ہے اور دل کو ہر اس چیز سے صاف رکھنا چاہئے جس سے وہ عمل برباد ہو سکتا ہے۔ جیسے ریا کاری اور نمود و نمائش کا جذبہ یا دنیا کا لالچ یا اور اس قتم کے گھٹیا مفادات۔ تاہم دلوں کا حال چو تکہ صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے' اس لئے اعمال کی اصل حقیقت قیامت والے دن ہی واضح ہوگی جب کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے اچھا یا برا برلہ ملے گا' دنیا میں انسان کے ساتھ اس کے ظاہری اعمال کے مطابق ہی معاملہ کیا جائے گا اور اس کی باطنی کیفیت کو اللہ کی سرد کر دیا جائے گا۔

نوف: ریاض الصالحین کے بعض نسخوں میں اس حدیث کو۔ واعما ککم۔ کے بغیر نقل کیا گیا ہے۔ لیکن یہ صحیح نمیں ہے۔ صحیح مسلم میں قلوب کے ساتھ واعدال کم بھی ہے۔ یہ زیادتی اس لئے نمایت اہم ہے کہ اس کے بغیر لوگ حدیث کے بیختے میں ٹھوکر کھاتے ہیں 'مثلاً جب کسی ہے کہا جائے کہ پوری داڑھی رکھنا اور کفار کی مثابہت ہے بچنا ضروری ہے یا پردے کی اہمیت یا دیگر احکام شرعیہ کی وضاحت کی جائے تو کہتے ہیں کہ اصل بات تو دل کی ہے (یعنی احکام پر عمل ضروری نمیں) اور استدلال اس حدیث ہے کرتے ہیں کہ ''اللہ تمہارے دلول کو دیکتا ہے" جن سے عمل کی افادیت لینی اسے بھی سنت کے مطابق کرنے کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔ اور حقیقت ہیہ ہے کہ بیک وقت دل اور عمل لینی اسے بھی سنت کے مطابق کرنے کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔ اور حقیقت ہیہ ہے کہ بیک وقت دل اور عمل صحیح ہو گا تو عمل بھی اعلی کی اصلاح پر مخصر ہے۔ دل صحیح ہو گا تو عمل بھی صحیح ہو گا۔ اصلاح اعمال کے بغیر' دلوں کی اصلاح اور دلول کی اصلاح کے بغیر اعمال کی اصلاح کے بغیر اعمال کی اصلاح ممکن نہیں۔ اسے دو سری کی اصلاح بیان فرمایا گیا ہے کہ 'جہم انسانی میں گوشت کا اعمال کی اصلاح ممکن نہیں۔ اسے دو سری موسیت ہوتا ہے تو سارا جم مرست اور جب وہ بگڑ جاتا ہے تو سارا جم بگڑ جاتا ہے ' وسارا جم بگڑ جاتا ہے تو سارا جم میں گوشت کا مکڑا دل ہے" (دیکھنے حدیث نمبر ۵۸۸) دیگر متعدد احادیث سے بھی عمل کی اہمیت واضح ہوتی درجات مصاعہ ملوا '' اعمال کی اہمیت واضح ہوتی درجات مصاعہ ملوا '' اور فرمایا ادے لوال ہوت کے درجات مصاعہ ملوا '' اعمال کی مطابق ہرا کہ کے درجات مصاعہ ملوا '' اور فرمایا ادے لوالہ ہنت کے درجات مصاعہ لوا در فرمایا ادے لوالہ ہند تو اللہ ہنت کے درجات مصاعہ ملوا '' اعمال کی وجہ سے اہل جنت کے درجات مصاعہ ادا '' اعمال کی وجہ سے اہل جنت کے درجات مصاعہ الدے لوالہ ہند تو اللہ درجات مصاعہ اللہ درجات مصاعہ الدے لوالہ ہند تو اللہ حلوالہ ہند تو اللہ حدیث نمروں گو اور فرمایا ادے لوالہ ہند تو کو درجات میں کمی بیشی ہوگی اور فرمایا ادے لوالہ ہند تو کو درجات میں کمی بیشی ہوگی اور فرمایا ادے لوالہ ہند تو کو درجات میں کمی بیشی میں میں میں کمی درجات مصاعہ کے درجات مصاعہ کے دو اللہ جنت کے درجات مصاعہ کو درجات ہو کہ کمیا کو دیم کمیان کمی اللہ دیمان کو درجات کی درجات کی اللہ کمی اللہ دیمان کمی کو درجات کی درجات کمی کو درجات کی درجات کیا کمی کو درجات

بماكنتم تعملون "ائ عملول كى وجه سے جنت ميں داخل ہو جاؤ" جب عمل كى يد ايميت ب تو پريد کیسے ممکن ہے کہ اللہ تعالی جسم اور صورت کی طرح عمل نہیں دیکھا 'جب کہ ایمان کے بعد یہ عمل ہی جنت ميں جانے كى اساس ع- (افاده الالباني في تعليقاته على رياض الصالحين)

الله» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

٨ - وَعَنْ أَبِي مُوسَى عَبْدِ اللهِ بْن ٨ / ٨ - حضرت ابو موسى عبدالله بن قيس اشعرى عصر ٨ - وَعَنْ أَبِي مُوسَى قَيْسِ الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سُئِلَ موايت ہے كه رسول الله طَلْقَائِم سے سوال كيا كيا كه رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ الرَّجُلِ يُقَاتِلَ شَجَاعَةً، ايك آدى بمادرى كے جوہر وكھانے كے لئے وسرا وَيُقَاتِلُ حَميَّةً، وَيُقَاتِلُ رِيَّاءً، أَيُّ ذَلِكَ فِي (خاندانی و قبائلی) حميت کے لئے اور ایک تيسرا رياکاری سَبِيْلِ اللهِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ قَاتَلَ كَ لَحَ لِرْنَا مِ الله كَل راه مِي لُرْف والا لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللهِ هِيَ العُلْيَا فَهُوَ فِي سَبِيْلِ كون ہے؟ رسول الله طَلْيَا لِمُ فَرَمَا "جو شخص صرف اس لئے لڑتا ہے کہ اللہ کا کلمہ (دین) بلند ہو' وہ اللہ کی راہ میں لڑنے والا ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخریج: صحیح بخاری، کتاب العلم، باب من سأل وهو قائم عالما جالسا ـ وصحیح مسلم، كتاب الإمارة، باب من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا.

۸- فوائد: الله كے بال اعمال كا اعتبار چونكه نيات صالحه كے مطابق موگا اس كئے عندالله مجامد في سبيل الله بھي صرف وہی ہو گا جو اعلائے کلمۃ اللہ کے لئے لڑے گا۔ تاہم اس کا تعلق چونکہ دل سے ہے جس کو انسان دیکھنے پر قادر نہیں ہے۔ اس لئے میدان جہاد میں ہر مسلمان مقتول کے ساتھ شہید والا معاملہ کیا جائے گا اور اس کی نیت اور ارادے کا مسئلہ اللہ کے سپرد ہو گا، کیونکہ دلول کے بھید وہی جانتا ہے۔

٩ \_ وَعَنْ أَبِي بَكْرَةً نُفَيْع بْنِ الحَارِثِ ٩ / ٩ حضرت ابو بكره نفيع بن عارث تقفى بن الحَارِثِ الثَّقَفِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيْ قَالَ: روايت م كم نبي كريم طَلَيْهِم في فرمايا كه جب دو «إِذَا التَّقَى المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيَهُمَا فَالقَاتِلُ مسلمان ابني ابني تلواريس سونت كر ايك دوسرے كو وَالْمَقْتُولُ فِي النَّارِ»، قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، (مارنے كى نيت سے) ملتے ہيں (ايك دوسرے كے مقابل هٰذَا القَاتِلُ فَمَا بَالُ المَقْتُولِ؟ قَالَ: «إِنَّهُ صف آراء بوتے بین) توبیہ قاتل اور مقتول دونوں جسمی كَانَ حَرِيْصاً عَلَى قَتْلِ صَاحِبِهِ » مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ . ﴿ بِينَ مِينَ مِن فَي يُوجِها الله ! قاتل كا جمني بونا تو سمجھ میں آتا ہے' مقتول جہنمی کیوں ہو گا؟ آپ نے فرمایا "اس لئے کہ وہ بھی اپنے ساتھی (دوسرے ملمان) کے قتل کا حریص تھا"۔ (بخاری ومسلم-)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الفتن، باب إذا التقى المسلمان بسيفيهما، وكتاب الإيمان وكتاب الديات \_ وصحيح مسلم، كتاب الفتن، باب إذا تواجه المسلمان بسيفيهما برقم۸۸۸٪.

۹- فوا كر: اس سے معلوم ہوا كہ اس ارادة معصيت پر انسان مستحق عتاب اللي ہو گا جس كا اس نے اپنے دل ميں پختہ عزم كيا ہو گا اور اس كے ارتكاب كے لئے اسباب و وسائل بھى اختيار كئے گئے ہوں گے ، گو وہ اس ميں كسى ركاوث كى وجہ سے كامياب نہ ہوا ہو۔ گويا عزم ' وسوسے سے مختلف ہے۔ وسوسہ معاف ہے ' جب كہ عزم (پخته اراده) قابل مواخذہ ہے۔ تاہم حديث ميں جو وعيد مذكور ہے اس كا مصداق باہم الرنے والے مسلمان اس وقت ہوں گئ شرعى معاملہ ان كے باہمى قال كى بنياد وقت ہوں گئ شرعى معاملہ ان كے باہمى قال كى بنياد نہ ہو 'كونكہ اس صورت ميں ممكن ہے كہ دونوں ہى كا مبنى اپنا اپنا اجتماد ہو ' جس ميں وہ عنداللہ معذور سمجھے جائيں۔

١٠ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الله عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «صَلَاةُ الرَّجُل فِي جَمَاعَةٍ تَزِيْدُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي سُوقهِ وَبُيْتِهِ بِضْعاً وَعِشْرِينَ دَرَجَةً، وَذَلْكَ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الوُّضُوءَ، ثُمَّ أَتَى المَسْجِدَ لا يُرِيْدُ إلا الصَّلاةَ، لا يَنْهَزُهُ إلا الصَّلاةُ، لَمْ يَخْطُ خُطْوَةً إلا رُفعَ لَهُ بِهَا دَرَجَةٌ، وَحُطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِينَةٌ حَتَّى يَدْخُلَ المَسْجِدَ، فَإِذَا دَخَلَ المَسْجِدَ كَانَ فِي الصَّلاة مَا كَانَتِ الصَّلاةُ هِي تَحْسُهُ، وَالْمَلَائِكَةُ يُصَلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مَجْلِسِهِ الذِي صَلَّى فِيْهِ يَقُولُونَ: «اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيْهِ، مَا لَمْ يُؤْذِ فِيْهِ، مَا لَم يُحْدِثْ فِيْهِ، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ، وَهَٰذَا لَفُظُ مُسْلِمٍ. وَقَوْلُهُ ﷺ: «يَنْهَزُهُ» هُوَ بِفَتْحِ اليَاءِ وَالهَّاءِ وَبِالزَّايِ: أَيْ يُخْرِجُهُ وَيُنْهِضُهُ.

١٠ / ١٠ حضرت ابو ہررہ ہائٹی سے روایت ہے کہ یڑھی ہوئی نماز' اس نماز سے کچھ اویر ۲۰ درجے زیادہ فضیلت رکھتی ہے جو وہ اپنے بازار یا گھر میں بڑھتا ہے۔ اس لئے کہ جب کوئی شخص اجھے طریقے سے وضوء كرتا كرمازك ارادے سے معجد ميں آتا ہے اسے نماز ہی مبحد کی طرف لے جاتی ہے' تو ایسے شخص کے ہر قدم کے بدلے ایک ورجہ بلند اور ایک گناہ معاف ہوتا ہے تاآئکہ وہ معجد میں داخل ہو جاتا ہے۔ پھرجب وہ معجد میں داخل ہو جاتا ہے' تو جب تک نماز اس کو وہاں روکے رکھتی ہے' وہ نماز میں ہی شار ہو گا (یعنی جماعت کے انظار میں یا ذکر اللی میں مصروف 'جب تک مسجد میں رہے گا' وہ اللہ کے ہاں نماز کی حالت میں سمجھا جائے گا) اور فرشتے تمہارے ایک آدمی کے بارے میں رحمت کی دعاء کرتے رہتے ہیں جب تک وہ اپنی اس مجلس میں بیٹا رہے جس میں اس نے نماز پڑھی ہے۔ فرشتے کہتے ہیں' اے اللہ! اس یر رحم فرما' اے اللہ! اس کو بخش دے اے اللہ! اس پر رجوع فرما (بیہ وعائیں اس کے حق میں اس وقت تک جاری رہتی ہیں) جب تک وہ کسی کو ایذا نہ پہنچائے' جب تک بے وضوء نہ ہو۔ (متفق علیہ۔) فدكورہ الفاظ صحيح مسلم كے بيں اور ینھزہ (یاء ماکے فتح اور زاکے ساتھ) کے معنی ہیں' اس

41 =

## کو نکالتی اور اٹھاتی ہے۔

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الصلاة، باب الصلاة في مسجد السوق، وكتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة، وكتاب البيوع \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب فضل صلاة الجماعة وانتظار الصلاة.

۱۰- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ بازاروں اور گھروں میں اکیلے نمازیر هنی جائز تو ہے 'تاہم جماعت کے ساتھ یڑھنے کی ۲۵ '۲۷ یا ۲۷ درجے زیادہ نضیلت ہے جیسا کہ دیگر روایات میں ہے۔ (۲) نماز ' دیگر اعمال خیرہے افضل ہے کیونکہ فرشتے نمازی کے حق میں دعائے خیر کرتے ہیں۔

١١ - وَعَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ عَبِدِ الله بْن ١١ / ١١ - ابو العباس عبدالله بن عباس بن عبدالمطلب عَبَّاس بْن عَبْدِ المُطَّلِبِ رَضِيَ الله عَنْهُمَا، ﴿ مُنْ اللَّهُ عَنْهُمَا اللَّهُ عَنْهُمَا اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهِ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ، فِيْمَا يَرْوِي عَنْ رَبِّهِ، تبارك وتعالى سے روایت كرتے ہیں' آپ نے فرمایا كه تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ: «إِنَّ الله كَتَبَ الحَسَنَاتِ الله تعالى في نيكيال اور برائيال لكر لي بين كراس كي وَالسَّيِّنَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَٰلِكَ: فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةِ لَوْضِي قرماني، پس جس شخص نے سي نيكي كا اراده كيا، فَلَمْ يَعْمَلْهَا كُتَبَهَا اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عِنْدَهُ لَكِن اللهِ كُر شيس سكا الله تعالى الله الله حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا كَامل نَيكي لكم ليتا ب اور اگر ارادے كے مطابق اسے كر اللهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِمِائَةِ ضِعْفِ إلى مجھى ليتا ہے تو الله تعالى ايك نيكى كے بدلے وس نيكيوں سے لے کر سات سو گنا' بلکہ اس سے بھی زیادہ نیکیوں کا كَتَبَهَا اللهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَأُمِلَةً، وَإِنْ هَمَّ بِهَا ثُوابِ اس كے لئے لكھ ديتا ہے اور اگر كسى نے كسى برائی کا ارادہ کیا' لیکن اسے کیا نہیں' تو اللہ تعالی اسے بھی اینے پاس ایک کامل نیکی لکھ لیتا ہے اور اگر ارادے کے مطابق اس برائی کو کر لیتا ہے تو اللہ تعالی ایک ہی برائی لکھتا ہے۔ (بخاری و مسلم)

أَضْعَافٍ كَثِيْرَةٍ، وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا فَعَملَهَا كَتَبَهَا اللهُ سَيِّئَةً وَاحدَةً» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب من هم بحسنة أو سيئة، وكتاب التوحيد \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب إذا هم العبد بحسنة كتبت، وإذا هم بسئية لم تكتب.

اا- فوائد: جو بات نبی طرفیظ الله تبارک و تعالی کے حوالے سے بیان فرمائیں 'اسے حدیث قدسی کما جاتا ہے۔ یہ الله تعالی این پینمبر کو الهام کے ذریعے سے آگاہ فرماتا ہے۔ اس میں الله کی اس وسعت فضل و کرم کا بیان ہے جو وہ اینے بندول کے ساتھ فرماتا ہے اور قیامت والے دن بھی فرمائے گا۔

١٢ - وَعَن أَبِي عَبْدِ الرَّحْمُ ن ١٢ / ١٢ - حضرت ابو عبدالرحمٰن عبدالله بن عمر بن عَبْدِ اللهِ بْن عُمَرَ بْن الخَطَّاب، رَضِيَ اللهُ فَ خطاب بَيْنَ اللهِ عَبِي كه مين في سنا رسول الله طاليكم عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُهُولَ اللهِ عَلَيْهُ يَقُولُ: فرمات سے کے "تم سے کیلی امتوں میں سے تین شخص

تھے جو ایک ساتھ سفریر نکلے' حتیٰ کہ رات ہو گئی' چنانچہ رات گزارنے کے لئے وہ ایک غار میں داخل ہو گئے۔ تھوڑی ہی دریے بعد بہاڑ ہے ایک بڑا سا پھر لڑھک کر نیج آیا جس نے غار کے وهانے کو بند کر دیا۔ یہ و مکھ کر الصَّخْرَةِ إِلَّا أَنْ تَدْعُوا اللهُ بِصَالِحِ انهوں نے آپس میں مشورہ کیا' ان کی سمجھ میں یمی بات آئی کہ اس اہتلاء سے نجات کی میں صورت ہے کہ تم اینے اعمال صالحہ کے واسطے سے اللہ سے دعاء کرو۔ چنانچہ انہوں نے اینے اینے عمل کے حوالے سے وعائیں کیں۔ ان میں سے ایک نے کما: یا اللہ! تو جانا ہے ' میرے بوڑھے مال باب تھے اور شام کو میں سب سے پہلے انہی کو دودھ بلاتا تھا' ان سے پہلے میں اہل و عیال کو اور خادم و غلام کو نہیں بلاتا تھا۔ ایک دن در ختوں کی تلاش میں میں دور نکل گیا اور جب واپس لوث كر آيا تو والدين سو چكے تھے میں نے شام كا دورھ دوہا اور ان کی خدمت میں لے کر حاضر ہوا تو دیکھا کہ وہ سوئے ہوئے ہیں' میں نے ان کو جگانا بھی پیند نہیں کیا اور ان سے قبل اپنے اہل اور غلاموں کو دودھ پلانا بھی گوارا نہیں کیا۔ میں دودھ کا پیالہ ہاتھ میں پکڑے' ان کے سرمانے کھڑا' ان کے جاگنے کا انتظار کرتا رہا' جب کہ بیج بھوک کے مارے میرے قدموں میں بلبلاتے رہے 'حتیٰ کہ صبح ہو گئی اور وہ بیدار ہوئے ' میں نے انہیں ان کے شام کے جھے کا دودھ بلایا اور انہوں نے پا۔ یااللہ اگر میہ کام میں نے صرف تیری رضا کے لئے کیا تھا' تو ہم اس چٹان کی وجہ سے'جس نے غار کا منه بند کر دیا ہے 'جس مصیبت میں بھنس گئے ہیں' اس سے ہمیں نجات عطا فرما دے۔ اس دعاء کے نتیجے میں وہ چٹان تھوڑی سی سرک گئی' کیکن ابھی اس سے باہر نکلنا ممکن نہیں تھا۔ دو سرے شخص نے دعاء کی کیا الله! میری چیا زاد بهن تھی جو مجھے سب سے زیادہ

«انْطَلَقَ ثَلاثَةُ نَفَر مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَتَّى آوَاهُم المَبيْتُ إلى غَار فَدَخَلُوه ، فَانْحَدَرَٰتْ صَخْرَةٌ مِنَ الجَبَلِ فُسَدَّتْ عَلَيْهِمُ الغَارَ، فَقَالُوا: إِنَّهُ لا يُنْجِيْكُمْ مِنْ هٰذِهِ أَعْمَالكُمْ. قَالَ رَجُلٌ مِنْهُمُ: اللَّهُمَّ كَانَ لِي أَبُوَانِ شَيْخَانِ كَبيرَانِ، وَكُنْتُ لا أَغْبقُ قَبْلَهُمَا أَهْلاً وَلا مَالاً. فَنَأَى بي طَلَبُ الشَّجَرِ يَوْماً فَلَمْ أُرِحْ عَلَيْهِمَا حَتَّى نَامَا فَحَلَبْتُ لَهُمَا غَبُوقَهُمَا فَوَجَدْتُهُمَا نَائِمَين، فَكُرهتُ أَنْ أُوقظَهُمَا وَأَنْ أَغْبِقَ قَبْلَهُمَا أَهْلاً أو مَالًا، فَلَبَثْتُ \_ والقَدَحُ عَلَى يَدي \_ أنتظر استِيقاظهُما حَتَّى بَرقَ الفَجْرُ وَالصَّبْيَةُ يَتَضَاغُونَ عِنْدَ قَدَمي فاستَيْقَظَا فَشَرِبَا غَبُوقَهُما، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذْلِكَ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ فَفَرِّجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فِيْهِ مِنْ هٰذِهِ الصَّخْرَة، فَانْفَرَجَت شَيْئًا لا يَسْتَطِيعُونَ الخُرُوجَ مِنْهُ. قَالَ الآخَرُ: اللَّهُمَّ إِنَّهُ كَانَتْ لِي الْبَنَّةُ عَمٍّ كَانَتْ أَحَبَّ النَّاسَ إِلَيَّ - وَفِي رَوَايَةٍ: كُنْتُ أُحبُّهَا كَأَشَدَّ مَا يُحِبُّ الرِّجَالُ النِّسَاءَ ـ فَأَرَدْتُهَا على نَفْسِهَا فَامْتَنَعَتْ مِنِّي حَتَّى أَلَمَّتْ بِهَا سَنَةٌ مِنَ السِّنِينَ فَجَاءَتْنِي فَأَعْطَيْتُهَا عِشْرِينَ وَمِائَةَ دِيْنَارِ على أَنْ تُخَلِّيَ بَيْنِي وَبَيْنَ نَفْسها فَفَعَلَتُ ، حَتَّى إِذَا قَدَرْتُ عَلَيْهَا \_ وفي رَوَايَةٍ: فَلَمَّا قَعَدْتُ بَيْنَ رِجْلَيْهَا \_ قَالَتْ: اتَّق اللهَ وَلا تَفُضَّ الخَاتَمَ إِلاَّ بحَقِّهِ، فَانْصَرَفْتُ عَنهَا وَهِيَ أَحَبُّ النَّاسُ إِلَيَّ وَتَرَكْتُ الذَّهَبَ الذِي أَعْطَيْتُهَا، اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَلكَ ابْتغَاءَ وَجهكَ فَافْرُج عَنّا مَا نَحنُ فِيهِ، فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ غَيْرَ أَنَّهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ الخُسرُوجَ مِنهَا. وَقَالَ النَّالِثُ اللَّهُ مَّ الْخُروْتُ أَجَرَاءَ وَأَعْطَيْتُهُم أَجْرَهُمْ غَيْرَ رَجُلِ وَاحِد تَرَكَ الذي لَهُ وَذَهَب، فَشَمَّرْتُ رَجُلٍ وَاحِد تَرَكَ الذي لَهُ وَذَهَب، فَشَمَّرْتُ أَجْرَهُ حَتَّى كُثُرَتْ مِنْهُ الأَمْوَالُ، فَجَاءَنِي بَعْدَ حِينِ فَقَالَ: يَا عَبْدَ الله أَدَّ إِلَيَّ أَجْرِي، فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللهِ أَدُ إِلَيَّ أَجْرِي، فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللهِ فَقَالَ: فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللهِ فَقَالَ: فَقَالَ: يَا عَبْدَ اللهِ فَقَالَ: فَقَالَ: فَا عَبْدَ اللهِ فَقَالَ: فَالْتَهُمْ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِعَاءَ وَجُهكَ فَافُرُجُ عَنَا مَا نَحْنُ فِيْهِ، فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ فَا فَرَجُوا يَمْشُونَ» مُتَقَقٌ عَلَيْه.

محبوب تھی (دوسری روایت کے الفاظ یہ بین) میں اس سے اتن شدید محبت کرتا تھا جتنی کہ زیادہ سے زیادہ محبت مردول کو عورتول سے ہو سکتی ہے۔ بس میں نے (ایک مرتبہ) اس سے اپنی نفسانی خواہش یوری کرنے کا ارادہ کیا لیکن وہ آمادہ نہیں ہوئی اور اس نے انکار کر دیا۔ حتیٰ کہ ایک وقت آیا کہ قط سالی نے اسے میرے یاس آنے پر مجبور کر دیا' میں نے اسے اس شرط پر ایک سو بیس وینار دیئے کہ وہ میرے ساتھ خلوت اختیار كرے ' چنانچه وه آماده هو گئی۔ جب میں اس ير قادر هو گیا (اور وہ میرے قابو میں آگئی) دو سری روایت کے الفاظ ہیں۔ جب میں (اپنی نفسانی خواہش یوری کرنے ك لئے) اس كى دونوں ٹائلوں كے درميان بيٹھ گيا' تو اس نے کہا ''اللہ سے ڈر! اور اس مہر کو ناحق مت توڑ'' (اس کے ان الفاظ نے یا اللہ تیرا خوف مجھ پر طاری کر دیا) اور میں اس سے دور ہو گیا (اسے چھوڑ دیا) حالانکہ وہ لوگوں میں سے سب سے زیادہ مجھے بیاری تھی اور میں نے سونے کے وہ دینار بھی چھوڑ دیئے جو میں نے اسے دیئے تھے۔ یااللہ! اگر میں نے بید کام تیری رضاکے لئے کیا تھا تو یہ نازل شدہ مصیبت ہم سے دور فرما دے! چنانچه وه چٹان کچھ اور سرک گئی' لیکن باہر نکلنے کا راسته اب بھی نہیں بنا۔ تیسرے نے دعاء کی۔ یا اللہ! میں نے کچھ مزدوروں کو اجرت پر رکھا تھا' سب کو میں نے ان کی اجرت عطا کر دی ' صرف ایک مزدور اینی مزدوری لئے بغیر چلا گیا تھا۔ میں نے اس کی مزدوری کی رقم کو کاروبار میں لگا دیا' حتیٰ کہ اس سے بہت سامال بن گیا۔ پھے عرصے کے بعد وہ ایک دن آیا اور آکر کما "اللہ کے بندے! مجھے میری اجرت اداکر دے" میں نے کما" یہ اونٹ ' گائے ' بکریاں اور غلام جو تجھے نظر آرہے ہیں ' پیہ سب تیری اجرت کا ثمر ہے" اس نے کما "اللہ کے

بندے! مجھ سے مذاق نہ کر" میں نے کما "میں تجھ سے مذاق نهیں کر رہا" (حقیقت بیان کر رہا ہوں) چنانچہ (میری وضاحت یر) وہ سارا مال لے گیا' اس میں سے اس نے کچھ نہ چھوڑا۔ یا اللہ! اگر میں نے بیہ کام صرف تیری رضا کی خاطر کیا ہے تو سے مصیبت جس میں ہم کھنسے ہوئے ہیں' دور کر دے! پس وہ چٹان بالکل سرک گئی اور غار کامنہ کھل گیا اور سب باہر نکل آئے۔

(بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الأنبياء، باب ﴿أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم﴾ حديث الغار، وكتاب الإجارة \_ وصحيح مسلم، كتاب الرقاق، باب قصة أصحاب الغار الثلاثة، والتوسل بصالح الأعمال.

١١. فوائد: معلوم ہوا کہ نیک اعمال کے وسلے سے دعاء کرنی جائز ہے تاہم توسل بالذات ایک بدعی عمل ہے جس سے اجتناب کیا جائے' کیونکہ ایک تو اس پر کوئی شرعی دلیل نہیں ہے۔ دوسرے' پیہ خیرالقرون کے تعامل کے خلاف ہے۔ (۲) والدین کی خدمت کو اولیت دی جائے 'حتیٰ کہ بیوی بچوں سے بھی۔ (۳) اللہ کے ڈر سے گناہ سے رک جانا' نہایت فضیلت والا عمل ہے۔ (۴) مزدوروں کے ساتھ اچھا معالمہ کیا جائے' جس کا حق رہ گیا ہو' اسے بمتر طریقے سے اداکیا جائے۔ (۵) اخلاص 'خشوع و خضوع اور الحاح و زاری سے کی گئی دعاء قبول ہوتی ہے۔ (۲) الله تعالی این نیک بندوں کی خرق عادت کے طور پر بھی مدد فرماتا ہے ' جے کرامت کما جاتا ہے۔ گویا انبیاء کے معجزوں کی طرح اولیاء اللہ کی کرامات بھی برحق ہیں۔ تاہم معجزات اور کرامات ' دونوں صرف اللہ کی مشیت سے ظہور پذیر ہوتی ہیں۔ ایسانہیں ہے کہ انبیاء و اولیاء جب جاہیں معجزات اور کرامات کا اظہار کر سکتے ہیں۔

# ۲ . توبه کابیان

علماء نے کہا ہے کہ توبہ ہر گناہ سے واجب ہے۔ اگر گناہ کا تعلق اللہ ہے ہے' کسی آدمی کا حق اس سے متعلق نہیں ہے تو ایسے گناہ سے توبہ (کی قبولیت کے لئے) تین شرطیں ہیں' پہلی ہے کہ اس گناہ کو چھوڑ دے ، جس سے وہ توبہ کر رہا ہے دوسری سے کہ اس یر ندامت (بشیمانی) کا اظهار کرے۔ تیسری کیہ وہ پختہ وَالثَّالِثُ: أَنْ يَعْزِمَ أَنْ لا يَعُودَ إِلَيْهَا اراده كرے كه آئنده كمي يه كناه نهيں كرے كا- اگر تین شرطوں میں سے ایک بھی شرط مفقود ہو گی' تو توبہ وَإِنْ كَانَتِ المَعْصِيَةُ تَتَعَلَّقُ بِآدَمِيِّ صَحِح نهي هو كي- اور اگر اس كناه كا تعلق دوسرے

#### ٢ ـ بَابُ التَّوْبَة

قال العلماءُ: التَّوْبَةُ وَاجبَةٌ مِنْ كُلِّ ذَنْب، فَإِنْ كَانَتِ المَعْصِيّةُ بَيْنَ العَبْدِ وَبَيْنَ اللهِ تَعَالَى لا تَتَعَلَّقُ بِحَقِّ آدَمِيٍّ؛ فَلَهَا ثَلاثَةُ

أُحَدُهَا: أَنْ يُقْلِعَ عَنِ المَعْصِيَةِ. وَالثَّانِي: أَنْ يَنْدَمَ عَلَى فِعْلِهَا.

أَبَداً. فَإِنْ فُقِدَ أَحَدُ الثَّلاَثَةَ لَمْ تَصِحَّ تَوْبَتُهُ.

وُجُوبِ التَّوْبَةِ:

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَيُوبُولُ إِلَى ٱللَّهِ [النور: ٣١]، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَسْتَغْفِرُواْ رَبُّكُو ثُمُّ ثُولُواً إِلَيْهِ ﴾ [هـود: ٣]، وَقَـالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ نيز فرمايا "الله ايمان والوا الله كي طرف خالص توبه تَوْبَةُ نَصُوحًا ﴾ [التحريم: ٨].

> ١٣ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ بَيْكُ يَقُولُ: «وَاللهِ إِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي اليَوم أَكْثَرَ منْ سَبْعِينَ مَرَّةً» رَوَاهُ البُخَارِيُّ.

فَشُرُوطُهَا أَزْبَعَةٌ: هٰذه الثَّلاثَةُ، وَأَنْ يَسْرَأ آدميول سے ب تواس كے لئے چار شرطيں ہيں۔ تين منْ حَقّ صَاحِبِهَا؛ فَإِنْ كَانَتْ مَالًا أَو نَخْوَهُ وَى جو الجمي نذكور موكي اور چوتقي م كه وه صاحب رَدُهُ إِلَيْهِ، وَإِنْ كَانَتْ حَدَّ قَذْفِ وَنَحْوَهُ حَلَّ كاحْق اداكر، أكر كسى كامال يا الى فتم كى كوئى چيز مَكَّنَهُ مَنْهُ أَو طَلَبَ عَفْوَهُ، وَإِنْ كَانَتْ غِيْبَةً ناجائز طريق سے لى ہو تو اسے واپس كرے كى ير اسْتَحَلَّهُ مِنْهَا. وَيَجِبُ أَنْ يَتُوبَ مِنْ جَمِيْع تهمت وغيره لكائي هو تو اس كي حد اين نفس ير لكواك يا الذُّنُوب، فَإِنْ تَابَ مِنْ بَغْضِهَا صَحَّتَ اس سے معافی طلب کرے اس کو راضی کرے 'اگر کی تَوْبَتُهُ عِنْدَ أَهْلِ الحَقِّ مِنْ ذَٰلِكَ الذَّنْبِ، الك يا چند الك كناه سے توبہ كرے كا تو اہل سنت كے وَبَقِيَ عَلَيْهِ البَاقِي. وَقَدْ تَظَاهَرَتْ دَلائِلُ زويك توبه توضيح ہے۔ ليكن يه توبه صرف اس كناه سے الكِتَاب، وَالسُّنَّةِ، وَإِجْمَاعُ الأُمَّةِ عَلَى موكَى ووسرے كناه اس كے ذم باقى رہيں گے۔ (جب تک ان سے بھی بشرائط مذکورہ توبہ نہیں کرے گا) توبہ کے وجوب پر کتاب و سنت کے بکثرت دلائل اور امت كااجماع ہے۔

الله تعالى نے فرمایا: اے مومنو! سب کے سب الله کی جَمِعًا أَيُّهَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُونَ تُفْلِحُونَ ﴾ طرف رجوع (توبه) كرو! شايدتم كامياب بو جاؤ"

اور فرمایا "اینے رب سے استعفار کرو اور اس کی طرف رجوع کرو"

۱/ ۱۳ حضرت ابو ہررہ ہنائی روایت کرتے ہیں کہ میں نے سنا' رسول اللہ طلق اللہ فرماتے تھے ''اللہ کی قشم! میں دن میں ۷۰ مرتبہ سے زیادہ اللہ سے گناہوں کی بخشش مانگتا اور اس کی بارگاہ میں توبہ کرتا ہوں۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الدعوات، باب استغفار النبي ﷺ في اليوم والليلة. ۱۳- فوائد: اس میں توبہ و استغفار کی ترغیب ہے کہ جب نبی ملٹائیا، جو مغفور تھے، اللہ نے آپ کے الگلے بچھلے تمام گناہ معاف فرما دیئے تھے ' جو دراصل گناہ بھی نہیں تھے بلکہ حنات الابرار سئیات المقربین کے مطابق خلاف اولیٰ کام تھے' جنہیں گناہ سے تعبیر کر دیا گیا۔ تو پھر ہم عام لوگ کس طرح توبہ و استغفار سے بے نیاز رہ سکتے ہیں جب کہ از فرق تابہ قدم (سرسے لے کریاؤں تک) ہم گناہوں میں ڈوبے ہوئے ہیں۔ (۲) توبہ کی کثرت اور اس کا استمرار ضروری ہے تا کہ غیر شعوری گناہ بھی معاف ہوتے رہیں۔ اگلی حدیث میں بھی توبہ کی تاکید ہے۔ ١٤ \_ وَعَن الأَغَرّ بْن يَسَارِ المُزَنِيِّ ٢ / ١٣ . حضرت اغربن ليار مزني روايت كرتي

رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عِينَ لَهُ رسول الله الله الله عَنْهُ عَنْهُ قَالَ: الله لوكو! الله كي «يَا أَيُّهَا النَّاسُ تُوبُوا إلى اللهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ طرف توبه (رجوع) كرو! مين باركاه اللي مين روزانه سو فَإِنِّي أَتُوبُ فِي اليَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ» رَوَاهُ مُسْلِمٌ. مرتب توب كرتا مول- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر، باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه.

وَفِي رِوَايَةٍ لِمُسْلِم: ۚ «للهُ أَشَدُّ فَرَحاً بتَوبَةِ رَاحِلَتِهِ بِأَرْضِ فَلاَةٍ، فَأَنْفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَائِهُ فَأَيْسَ مِنْهَا، فَأَتَى شَجَرَةً فَاضْطَجَعَ فِي ظِلِّهَا ، وَقَدْ أَيسَ مِنْ رَاحِلَتِهِ ، فَيْنَمَا هُوَ كَذٰلِكَ إِذْ هُوَ بِهَا قَائِمَةً عِنْدَهُ، فَأَخَذَ بخطَامِهَا ثُمَّ قَالَ مِنْ شِدَّةِ الفَرَحِ: اللَّهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطَأَ مِنْ شِدَّةِ الفَرَحِ».

١٥ \_ وَعَنْ أَبِي حَمْزَةَ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ٣ / ١٥ - حضرت ابو حمزه انس بن مالك انصارى والني ' الأَنْصَارِيِّ خَادِم رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، رَضِيَ اللهُ مُ رسول الله طَلْقَيْم كَ خادِم عن روايت ب كه رسول عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْ : «لَلَّهُ أَفْرَحُ الله النَّهُ لِللهِ عَلَى الله تعالَى الله تعالَى الله عنه عنه عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ عِنْهِ : بِتَوبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِكُمْ سَقَطَ عَلَى بَعِيرِهِ اس شخص سے کمیں زیادہ خوش ہوتا ہے جس نے کی وَقَدْ أَضَلَّهُ في أَرْضِ فَلاةٍ» مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . جِنگل بيابان مين اپنا اونث مم كرك پجرياليا بهو- (بخارى و مسلم) اور مسلم کی ایک روایت کے الفاظ اس طرح بیں عَبْدِهِ حِيْنَ يَتُوبُ اللَّهِ مِنْ أَحَدِكُمْ كَانَ عَلَى : يقينا الله تعالى اين بندے كى توبہ سے جب وہ اس كَى طرف توبہ کرتا ہے' اس آدمی سے بھی زیادہ خوش ہوتا ہے جو کسی جنگل بیابان میں اپنی سواری پر سوار ہو' اسی یر اس کے کھانے ' پینے کا سامان بھی ہو کہ وہ سواری اس سے چھوٹ جائے۔ (تلاش بسیار کے بعد) وہ اس سے مابوس ہو کر ایک درخت کے سائے تلے آگر لیٹ جائے جب کہ وہ سواری سے مایوس ہو چکا ہو۔ کہ اتنے میں اچانک وہ سواری اس کے سامنے آکھڑی ہو' وہ اس کی مہار کیر کر خوشی کی شدت میں کہہ ڈالے "اے الله! تو ميرا بنده ہے اور ميں تيرا رب" فرط خوشي ميں وه غلطی کر جائے۔

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الدعوات، باب التوبة \_ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب الحض على التوبة.

۵- فوا کد: اس میں بھی توبہ کی ترغیب اور نضیلت ہے۔ الله تعالی توبہ سے برا خوش ہو تا ہے۔ (۲) جو غلطی بغیر قصد و ارادہ کے ہو جائے اس پر مواخذہ نہیں۔ (۳) تاکید کے لئے قشم کھانا جائز ہے۔ (۴) تفہیم و توضیح کے لئے مثال بیان کی جا سکتی ہے۔

٢ / ١٦ - حضرت ابو موسىٰ عبدالله بن قبيس اشعرى رايشيد ١٦ \_ وَعَنْ أَبِي مُوسَى عَبْدِ اللهِ بْنِ سے روایت ہے کہ نبی طاق کے فرمایا: اللہ تعالی رات قَيْسِ الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ کو اینا ہاتھ پھیلاتا ہے تاکہ دن کو برائی کرنے والا قَالَ: «إِنَّ اللهَ تَعَالَى يَبْسُطُ يَدَهُ بَاللَّيْل مِنْ مَغْرِبهَا » رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

لِيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَارِ، وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ (رات كو) توبه كر لے اور دن كو اپنا ہاتھ پھيلاتا ہے لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ، حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ تَاكه رات كو كناه كا ارتكاب كرنے والا (ون كو) توبه كر لے۔ (پیر سلسلہ اس وقت تک جاری رہے گا) جب تک سورج مغرب سے طلوع نہ ہو۔ (جو قرب قیامت کی ایک بڑی نشانی ہے' اس نشانی کے ظاہر ہونے کے بعد توبه کا دروازہ بند ہو جائے گا) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب غيرة الله تعالى.

۱۲- فوائد: اس میں الله کی ایک صفت اس کا ہاتھ ہے 'بیان کی گئی ہے۔ یہ ہاتھ کس طرح ہے اور اسے وہ کس طرح پھیلاتا ہے؟ اس کی حقیقت و کیفیت کو ہم جان سکتے ہیں نہ بیان کر سکتے ہیں۔ البتہ اس کی حقیقت و کیفیت کے علم اور تاویل و تشبید کے بغیراس پر ایمان رکھنا ضروری ہے۔ اس میں اس امر کی ترغیب ہے کہ رات یا دن ی جس گھڑی میں بھی کوئی گناہ ہو جائے انسان بلا تاخیر توبہ کے لئے بارگاہ اللی میں جھک جائے۔

١٧ \_ وَعَنْ أَبِي هُوَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ٤ / ١٠ - حضرت ابو بريره والتي سے روايت ہے كہ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ تَابَ قَبْلَ رسول الله طَلَيْهِم نِ فرمايا ، جو شخص ، سورج كم مغرب أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا تَابَ اللهُ عَلَيْهِ » عطلوع بونے سے قبل ، توبہ كر لے گا الله تعالى اس کی توبہ قبول فرمائے گا۔ (مسلم) رَوَاهُ مُسْلِمٌ. تخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب أستحباب الاستغفار.

۱- فواكد: توبه كے لغوى معنى وجوع كرنا بين - انسان جب كناه كرتا ہے تو الله سے دور ہو جاتا ہے كر توبه كرتا ہے تو گویا اس دوری سے اللہ کی طرف رجوع کر کے اس کے قرب اور مغفرت کی خواہش کرتا ہے۔ اسی رجوع الى الله كا نام توبہ ہے۔ اور تياب الله عليه (الله اس پر رجوع فرماتا ہے) كا مطلب ہے 'الله اس كى توبہ قبول فرمالیتا ہے۔

١٨ - وَعَـنْ أَبِي عَبْدِ الـرَّحْمٰن ٢ / ١٨ - ابو عبدالرحل عبدالله بن عمر بن خطاب را عَبْدِ الله بْنِ عُمَرَ بْنِ الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَصْرَ اللهُ عَمْرَ بْنِ الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَبِي كريم طَلْقَالِمُ نَ فرمايا: بِ شُك عَنْهُمَا عَن النَّبِيِّ عَلَى قَالَ: ﴿إِنَّ اللهُ عَزَّ الله تعالى بندے كى توبہ اس وقت تك قبول فرماتا ہے جب تک اسے غرغرہ شروع نہ ہو الینی عالم نزع اس یر وَجَلَّ يَقْبَلُ ۚ تَوْبَةُ العَبْدِ مَا لَمْ يُغَرْغِرْ» طاری نه ہو)

رَوَاهُ التِّر مذي وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ. (اس ترندى في روايت كيا اور كما كه يه حديث حسن ہے-) تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب التوبة مقبولة قبل الغرغرة.

۱۸- فوا کد: غرغوہ کا مطلب ' روح کا جسم سے نکل کر گلے تک آجانا ہے ' یعنی نزع (جان کنی) کا وقت۔ حدیث کے حسن ہونے کا مطلب ہے کہ اس کی سند' بغیر کسی شذوذ اور علت کے متصل ہے۔ تاہم اس کے راوی صحیح

مدیث کے راویوں سے کم تر ہیں۔ محدثین کے نزویک مدیث حسن بھی مدیث صحیح کی طرح ، قابل عمل ہے۔ ١٩ - وَعَنْ ذِرِّ بْن حُبِيشِ قَالَ: ٤/١٩ - زربن حبيش كت بين كه مين موزول ير مسح أَتَيْتُ صَفْوَانَ بْنَ عَسَّالٍ رَضِيَ أَللهُ عَنْهُ كُرن كامسله يوچين ك لئ حضرت صفوان بن عسال أَسْأَلُهُ عَنِ الْمَسْحِ على الخُفَّيْنِ فَقَالَ: كياس آيا انهول نے يوچھا اے زر! كيے آئے ہو؟ مَا جَاءَ بِكَ يَا زِرُ؟ فَقُلْتُ: ابْتِغَاءُ العِلْم، مِن نَي كَمَا عَلَم طلب كرن كَ كَ لَيْ آب نِ فرمايا: فَقَالَ: إِنَّ المَلائِكَةَ تَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لِطَالِبَ فَرْشَة الله ير طالب علم ك لئے بچھا ديتے ہيں'اس علم العِلْم رضًا بِمَا يَطْلُبُ، فَقُلْتُ: إِنَّهُ قَدْ (وبن) عَي خُوش ہو کرجو وہ حاصل کرتا ہے۔ میں نے کما حَكَّ َٰ فِيَ صَدْرِي المَسْحُ على الخُفَّيْنِ بَعْدَ كَه ميرے سينے ميں پيتاب پاضانے كے بعد موزوں پر الغَائطَ وَالبَوْلِ، وَكُنْتَ امْرَءا من أَصْحَابِ مسح كرنے كى بابت اشتباہ پيدا ہو گيا ہے۔ آپ نبی طالیکم النَّبِيُّ عَلَيْهُ، فَجِئْتُ أَسْأَلُكَ: هَلْ سَمِعْتَهُ كَ صحابه مين سے بين اس لئے مين آپ سے يوچھنے يَذْكُرُ فِي ذَٰلِكَ شَيْنًا؟ قَالَ: نَعَمْ، كَانَ كَ لِنَ آيا مول كَهُ كَيَا آپِ نَي اس كَي بابت نِي طَلْهَ الْمِ يَأْمُونَنَا إِذًا كُنَّا سَفْراً \_ أو مُسَافِرِينَ \_ أَنْ كو يجه بيان كرتے سا ہے؟ انهوں نے فرمايا "مال" " لا نَتْزِعَ خِفَافَنَا ثَلاثَةَ أَيَّامِ وَلَيَالِيَهُنَّ إلا مِنْ آپ بب بم مافر موت عم ويت تھ كه بم ايخ موزے تین دن اور تین راتیں نہ آثاریں (یعنی آثی مت تک ان پر مسح کرتے رہیں) گر جنابت سے العنی اگر انسان جنبی ہو جائے تو پھر اس کے لئے عسل ضروری ہے' اس لئے موزے اتارنے ضروری ہوں گے) کیکن بیشاب' یاخانے اور نیند سے (لعنی ان چیزوں سے موزے اتارنے کی ضرورت نہیں ہے' ان کے بعد بدستور مسح جائز ہے) میں نے کما: کیا آپ نے نبی مالیکیا کو محبت کے بارے میں بھی کچھ بیان کرتے ہوئے سا ہے؟ انہوں نے کہا "ہاں"۔ ہم ایک سفر میں رسول الله مالیا کے ساتھ تھ' ہم ایک وقت آپ کے پاس تھے کہ ایک اعرابی (بدو) نے آپ کو نمایت اونجی آواز سے يكارا- يا محمراً !- نبي ملتَّالِيم في الله الله الله الله جواب دیا کہ میں یہاں ہوں۔ میں نے اس سے کما' افسوس ہے ' تجھ رہا اپنی آواز پست کر' تو نبی ماٹھیلم کے پاس ہے اور اس طرح اونچی آواز سے بولنا تیرے لئے منوع ہے۔ اس نے کما' اللہ کی قتم! میں تو آواز پست

جَنَابَةٍ، لٰكِنْ مِنْ غَائِفٍ وَبَوْلٍ وَنَوْمٍ. فَقُلْتُ: هَلْ سَمِعْتَهُ يَلْأُكُرُ فِي الهَوَى شَيْئاً؟ قَالَ: نَعَمْ كُنَّا مَعَ رَسُولِ الله ﷺ فِي سَفَرٍ، فَبَيْنَا نَحَنُ عِنْدَهُ إِذْ نَادَاهُ أَعْرَابِيُّ بِصَوْتٍ لَهُ جَهْوَرِيِّ: يَا مُحَمَّدُ، فَأَجَابَهُ رسولُ اللهِ ﷺ نَحْواً مِنْ صَوْتِهِ: «هَاؤُمُ»، فَقُلْتُ لَهُ: وَيْحَكَ اغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ فَإِنَّكَ عِنْدَ النَّبِي عِينِهِ، وَقَدْ نُهيتَ عَنْ هٰذَا! فَقَالَ: وَاللهِ لَا أَغْضُضُ. قَالَ الأَعْرَابِيُّ: الْمَرْءُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَمَّا يَلْحَقْ بِهِمْ؟ ۖ قَالَ النَّبِيُّ عَلِيُّةُ: «المَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبُّ يَوْمَ القِيَامَةِ» فَمَا زَالَ يُحَدِّثُنَا حَتَّى ذَكَرَ بَاباً مِنَ المَغْرِبِ «مَسِيرَةُ عَرْضِهِ أَو يَسِيْرُ الرَّاكِبُ فِي عَرْضِهِ أَرْبَعِينَ أَو سَبْعِينَ عَاماً». قَالَ سُفْيَانُ أَحَدُ الرُّوَاةِ: «قِبَلَ الشَّامِ خَلَقَهُ اللهُ تَعَالَى يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ

حسن صحيح.

مَفْتُوحاً للتَّوبَةِ لا يُغْلَقُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ سَيس كرول كا اعرابي نے (مزید) كما كه آدمى كچھ لوگول مِنْهُ الله والماليك وغيره وقال: حديث سے محبت كرتا ہے دران حاليك وہ ان سے نہيں ملا؟ (بير گویا اس کا سوال تھا جو اس نے کیا) نبی ساتھ کیا نے جواب میں ارشاد فرمایا "آدمی" قیامت کے روز ان لوگول کے ساتھ ہو گاجن ہے اس کو محبت ہو گی" پھر آپ ہم سے گفتگو فرماتے رہے ' حتیٰ کہ آپ نے مغرب کی جانب ایک دروازے کا ذکر فرمایا جس کی چوڑائی کی مسافت ۴۰ یا ۷۰ سال ہے یا یوں فرمایا کہ اس کی چوڑائی میں ایک سوار ۴۰ یا ۷۰ سال چلتا رہے۔ حضرت سفیان۔ کیے از راویان حدیث۔ فرماتے ہیں کہ بیہ دروازہ شام کی طرف ہے' اللہ تعالیٰ نے اس دروازے کو اس وقت پیدا فرمایا جب اس نے آسان و زمین کی تخلیق کی اور اسی وقت سے یہ توبہ کے لئے کھلا ہوا ہے' یہ اس وقت تک بند نہیں ہو گاجب تک سورج اس (مغرب) کی طرف سے طلوع نہیں ہو گا۔ (روایت کیا اس کو ترمذی وغیرہ نے ' اور کہایہ حدیث حسن صحیح ہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما جاء في فضل التوبة والاستغفار، وما ذكر من رحمة الله لعباده \_ وسنن نسائى، كتاب الطهارة، باب التوقيت في المسح على الخفين للمسافر - وسنن ابن ماجة، كتاب الطهارة وكتاب الفتن.

9- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ موزوں پر مسح کرنا جائز ہے۔ اس کی مدت مسافر کے لئے تین دن اور تین راتین اور مقیم کے لئے ایک دن اور ایک رات ہے۔ جواز مسح کے لئے یہ شرط ہے کہ موزے پاک ہول اور كامل طمارت كے بعد ينے گئے موں علاوہ ازيں شخنے و ملكے موئے مول حدث اصغر (يعني وضوء اوٹ جانے) کی صورت میں پیروں کو دھونے کی بجائے' موزوں پر مسح کر لینا کافی ہو گا۔ اور وضوء' سونے سے' پیشاب پاخانہ كرنے سے يا ہوا خارج ہونے سے ٹوٹ جاتا ہے۔ البتہ حدث اكبر (مثلاً جنابت وض اور نفاس) كى صورت میں موزے اتار کر عسل کرنا ضروری ہے۔ گویا حدث اکبر سے مسح کا جواز ختم ہو جائے گا' جیسے مت گزرنے سے ختم ہو جاتا ہے۔ اسی طرح بے وضو ہونے کی حالت میں موزے اتارنے سے بھی یہ جواز ختم ہو جائے گا۔ تاہم اگر مدت ختم ہو جائے' یا موزے اتار دیئے جائیں جب کہ ابھی وضوء برقرار ہو تو ان دونول صورتول میں كمل وضوء كرنے كى بجائے 'صرف پيروں كا دھو لينا كافى ہو گا (فقہ السنہ - للسيد سابق) - (٢) باوضوء ہونے كى حالت میں موزے اتار دیے جائیں تو کوئی حرج نہیں'کیونکہ پاؤل طاہر ہیں۔ دیکھتے المسے علی الجوربین للقاسی کے

آخر میں شیخ البانی کا رسالہ (۳) انسان کو نیک لوگوں ہے محبت رکھنی چاہئے تا کہ قیامت والے دن اس کا شار زمرہ صالحین میں ہو۔ اس حدیث سے اور بھی متعدد مسائل معلوم ہوتے ہیں 'جنہیں بہ اونیٰ تامل ہر صاحب شعور سمجھ سکتاہے۔

۸ / ۲۰ - حضرت ابو سعيد سعد بن مالک بن سنان الخدرى بنالفن سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملاکیم نے نَبِيَّ اللهِ ﷺ قَالَ: "كَأَنَ فِيْمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ فرمايا: تم سے پہلے لوگوں میں ایک شخص تھا' اس نے ننانوے (۹۹) قتل کئے' اس نے روئے زمین کے سب سے برے عالم کی بابت لوگوں سے یوچھا' تو اسے ایک راہب (یادری) کا بتہ بتلایا گیا' اس نے اس سے جا کر فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوبَةٍ؟ فَقَالَ: لا، فَقَتَلَهُ فَكَمَّلَ يوجِها كه اس في ننانو عقل ك بين كيااس كي توب بهِ مِائَةً، ثُمَّ سَأَلَ عَن أَعْلَم أَهْلِ الأرْضِ، قبول بو عَتى ہے؟ اس نے كما "نتيس" اس نے اس فَدُلَّ عَلَى رَجُلِ عَالِم فَقَالَ أَ: إِنَّهُ قَسَلَ مِائَةً بإدرى كو بهى قُلْ كرك سوكى تعداد بورى كرلى' اس نے پھر پوچھا کہ مجھے سب سے بڑا عالم بتلاؤ؟ اسے ایک عالم کی نشاندہی کی گئی' اس نے اس سے جاکر بوچھا کہ اس نے سو آدمی قتل کئے ہیں'کیااس کی توبہ قبول ہو سكتى ہے؟ اس عالم نے كما "بال كون ہے جو اس كے اور اس کی توبہ کے درمیان حائل ہو؟ جا' فلاں زمین پر چلا جا! وہال بکھ ایسے لوگ ہیں جو اللہ کی عبادت کرتے ہیں' تو بھی ان کے ساتھ اللہ کی عبادت کر اور اپنی زمین کی طرف واپس نہ آنا' یہ برائی کی زمین ہے۔ چنانچہ اس نے نیکوں کی اس نبتی کی طرف سفر شروع کر دیا' ابھی اس نے آدھا راستہ ہی طے کیا تھا' کہ اسے موت آگئی (اس کی روح کو لینے کے لئے) رحمت کے فرشتے اور عذاب کے فرشتے دونوں ہی آگئے اور ان کے مابین جھڑا شروع ہو گیا۔ ملائکہ رحمت نے کہا'وہ تائب ہو کر آیا تھا اور ول کی بوری توجہ سے وہ اللہ کی طرف آنے والا ہے۔ عذاب کے فرشتے بولے' اس نے کھی بھلائی کا کام نہیں کیا (اس کئے وہ عذاب کا مستحق ہے) ان فرشتوں کے مابین میہ جھگڑا جاری تھا کہ ایک فرشتہ' آدمی کی شکل

٢٠ ـ وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ سَعْدِ بْن مَالِك بْنِ سَنَانِ الخُدريِّ رضى الله عنه أنَّ رَجُلٌ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ نَفْساً، فَسَأَلَ عَنْ أَعْلَم أَهْل الأرْض، فَدُلَّ عَلَى رَاهِب، فَأَتَاهُ ۚ فَقَالَ: إِنَّهُ قَتَلَ تِسْعَةً وتِسْعِينَ نَفْسًا، نَفْسِ فَهَلْ له مِّنْ تَوبَةً؟ فَقَالَ: نَعَمْ، وَمَنْ يَحُوَّلُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ التَّوبَةِ؟ انطَلِقْ إلى أَرْض كَذَا وَكَذَا، فَإِنَّ بِهَا أُنَاساً يَعْبُدُونَ اللهَ تَعَالَى فَاعْبُدِ اللهَ مَعَهُمْ، وَلا تَرْجعْ إلى أَرْصكَ فَإِنَّهَا أَرْضُ سُوْءٍ، فَانْطَلَقَ حَتَّى إِذَا نَصَفَ الطَّريقَ أَتَاهُ المَوتُ، فَاخْتَصَمَتْ فِيهِ مَلائِكَةُ الرَّحْمَةِ وَمَلائِكَةُ العَذَابِ. فَقَالَتْ مَلائِكَةُ الرَّحْمَةِ: جَاءَ تَائِباً مُقْبلاً بِقَلبهِ إلى اللهِ تَعَالَى، وَقَالَتْ مَلائِكَةُ العَذَابَ: إِنَّه لَمْ يَعْمَلْ خَيْراً قَطُّ، فَأَتَاهُمْ مَلَكٌ فِي صُورَةٍ آدَمِيٌّ فَجَعَلُوهُ بَيْنَهُمْ \_ أَيْ حَكَماً \_ فَقَالَ: قِيسُوا مَا بَيْنَ الأَرْضَيْنِ فإلى أَيَّتِهِمَا كَانَ أَدْنَى فَهُوَ لَهُ، فَقَاسُوا فَوَجَدُوهُ أَدْنَى إلى الأرض الَّتِـى أَرَادَ، فَقَبَضَتْـهُ مَــلائِكَــةُ الرَّحْمَةِ» متفقٌ عليه. وَفِي روَايَةٍ في الصَّحِيح: «فَكَانَ إلى القَرْيَةِ الصَّالِحَةِ أَقْرَبَ ۚ بِشِبْرِ، فَجُعِلَ مِنْ أَهْلِهَا»، وفي بصَدْرِهِ نَحْوَهَا".

رِوَايَةٍ فِي الصَّحيح: «فَأُوحَى اللهُ تَعَالَى مِن آيا اس انهول نے اپنا تَكُم بناليا اس نے فيصلہ ديا ، إِلَى هَذِهِ أَنْ تَبَاعَدِي، وَإِلَى هَذِهِ أَنْ تَقَرَّبِي، وونوں زمینوں کے مابین مسافت کو نابو (یعنی جس علاقے وَقَالَ: قِيسُوا ما بِينَهُما، فَوَجَدُوهُ إلى هَذِهِ عَوه آيا تَها وبال سے يمال تك كا فاصله اور يمال سے أَقْرَبَ بِشِبْرِ فَغُفِرَ لَهُ ، وفي روايةِ: «فَنَأَى مَكُول كَ علاقے كا فاصله ، دونوں كى پيائش كرو) ان دونوں میں سے وہ جس کے زیادہ قریب ہو' وہی اس کا حكم ہو گا۔ چنانچ انہوں نے بيائش كى تو انہوں نے اس زمین کو زیادہ قریب پایا جس کی طرف وہ ارادہ کئے جا رہا تھا' پس اسے رحمت کے فرشتوں نے اپنے قبضے میں لے ليا- (متفق عليه)

اور صحیح کی ایک اور روایت میں اس طرح ہے' یں پیائش میں وہ نیکوں کی نستی کی طرف ایک بالشت زیادہ قریب نکلا' چنانچہ اسے اس نستی کے نیک لوگوں میں ہے کر دیا گیا۔

نیز "صحیح" ہی کی ایک اور روایت کے الفاظ ہیں کہ اللہ نے اس زمین کو (جمال سے وہ آرہا تھا) حکم دیا که تو دور ہو جا اور ارض صالحین کو (جس کی طرف جا رما تها) تکم دیا که تو قریب موجا اور فرمایا که ان دونول کے مابین فاصلہ نابو' جب انہوں نے نایا تو ارض صالحین كى طرف اسے ايك بالشت زيادہ قريب يايا' پس اسے بخش دیا گیا اور ایک روایت میں ہے کہ وہ اپنے سینے کے سمارے (بطور کرامت) سرک کر پہلی زمین سے دور ہو کر (تھوڑا سا) دو سری طرف ہو گیا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل - وصحيح مسلم، كتاب التوبة، بأب قبول توبة القاتل.

٠٠- فوا كد: اس سے معلوم ہوا كر كناه كار سے كناه كار ترين شخص كے لئے بھى توبه كا دروازه كھلا ہوا ہے اور الله تعالی ہر ایک کی توبہ قبول فرما تا ہے ' بشرطیکہ خالص توبہ ہو (جس کی شرائط پہلے گزر چکی ہیں)۔ (۲) علماء کی ذمے داری ہے کہ وہ مسلم بتلاتے وقت' سائل کی نفسیات اور اس کی مشکلات کو سامنے رکھیں اور ایسی حکمت عملی اختیار کریں کہ جس سے اللہ کے تھم میں بھی تبدیلی نہ آئے اور سائل بھی اللہ کی رحمت سے مایوس ہو کر گناہوں پر مزید دلیرنہ ہو۔ (۳) نیک لوگوں کے ساتھ رہنا بھتر اور بدول کے ساتھ رہنا خطرناک ہے۔ (۴) بوقت

ضرورت فرشتے اللہ کے تھم سے انسانی صورت میں آتے ہیں وغیرہ وغیرہ۔

٢١ \_ وَعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ كَعْبِ بْنِ ١١/٩ - عبدالله بن كعب بن مالك سے روايت ہے - سي عیداللہ 'حضرت کعب کے بیٹول میں سے ان کا رہبرتھا' جب وہ آئکھوں کی بینائی سے محروم ہو گئے تھے' یہ کتے ہیں کہ میں نے (اپنے باپ) کعب بن مالک رہائیں کو وہ واقعہ بیان کرتے ہوئے ساہے جب وہ غزوہ تبوک میں نی ملالی سے پیچے رہ گئے تھے۔ حضرت کعب ان نے بیان فرمایا۔ جب بھی نبی ملٹھایا نے کوئی غزوہ (جماد) کیا' میں آپ سے پیچھے نہیں رہا' سوائے غزوہ تبوک کے (اس غزوہ میں میں آپ کے ساتھ نہیں گیا) البتہ غزوہ بدر میں بھی میں پیچھے رہا تھا' لیکن غزوۂ بدر میں پیچھے رہنے والوں پر ناراضی کا اظهار نہیں کیا گیا تھا۔ اس غزوہ میں تو دراصل رسول الله ملی اور مسلمان قافلہ قریش کے تعاقب میں نکلے تھے (یعنی ابتداءً جہاد کی نیت نہیں تھی) یماں تک کہ اللہ نے ان کو اور ان کے دشمنوں کو بغیر وعدے (بغیر ارادہ و اعلان قبال) کے ایک دوسرے کے مقابل جمع (صف آرا) کر دیا اور عقبه کی رات (منی میں) میں حاضر تھا جب ہم نے اسلام پر نبی ملٹی کیا سے عمد وفا باندها تها. اگرچه واقعه بدر كا چرچا لوگون مين عقبه كي رات سے زیادہ ہے الیکن مجھے بدر کی حاضری سے اس رات کی حاضری زیادہ محبوب ہے (کیونکہ اس کی اہمیت بهت زیادہ ہے) اور میرے غزوہ تبوک میں رسول اللہ اللہ سے پیچیے رہنے کا واقعہ اس طرح ہے کہ میں اتنا زیاده قوی اور اتنا زیاده خوش حال مجھی نهیں تھا جتنا اس وقت تھا جب میں غزوہ تبوک میں آپ سے پیچھے رہا۔ الله كى قتم ميرے پاس تھى اكشى دو سواريال نهيس ہوئى تھیں' جب کہ اس موقع پر مجھے بیک وقت دو سواریاں میسر تھیں (مطلب سے ہے کہ اسباب و وسائل کے اعتبار سے میرے پیھیے رہنے کا کوئی جواز نہیں تھا) اور رسول

مَالِكٍ، وَكَانَ قَائِدَ كَعْبِ رضِي الله عنه مِنْ بَنِيهِ حِيْنَ عَمِيَ قَالَ: أَ سَمِعْتُ كَعْبَ بْن مَالِكِ رَضِي الله عنه يُحَدِّثُ بِحَدِيثِهِ حِيْنَ تَخَلُّفَ عن رسولِ الله ﷺ في غَزْوَةِ تَبُوكَ. قَالَ كَعْبٌ: لَمْ أَتَخَلَّفْ عَنْ رسولِ الله ﷺ، في غَزْوَةٍ غَزَاْهَا قَطُّ إِلا فِي غَزَوَةٍ تَبُوكَ، غَيْرَ أَنِّي قَدْ تَخَلَّفْتُ في غَزوةِ بَدْرٍ، وَلَمْ نُعَاتَبُ أَحَدُ تَخَلَّفَ عَنْهُ، إِنَّمَا خَرَجَ رسولُ الله ﷺ والمُسْلِمُونَ يُريدُونَ عيرَ قُرَيْش حَتَّى جَمَعَ اللهُ تَعَالَى بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ عَدُوِّهِمْ عَلَى غَيْر مِيْعَادٍ. وَلَقَدْ شَهِدْتُ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ لَيْلَةَ العَقَبَةِ حِيْنَ تَوَاتَقْنَا على الإسْلام، وَمَا أُحِبُّ أَنَّ لِي بِهَا مَشْهَدَ بَدْرٍ، وإِنْ كَانَّتْ بَدْرٌ أَذْكَرَ فِي النَّاسِ مِنْهَا. وَكَانَ مِن خَبَرى حينَ تَخَلُّفُتُ عَـنْ رسولِ الله ﷺ، في غَزْوَةِ تَبُوكَ أَنِّي لَمْ أَكُنْ قَطُّ أَقْوَى وَلا أَيْسَرَ مِنِّى حِيْنَ تَخَلَّفْتُ عَنْهُ في تِلْكَ الغَزْوَةِ، وَاللهِ مَا جَمَعْتُ قَبْلَهَا رَاحِلَتُيْنِ قَطُّ حَتَّى جَمَعْتُهُمَا فِي تِلْكَ الغَزْوَةِ، وَلَمْ يَكُنْ رسولُ الله ﷺ يُريدُ غَزْوَةٌ إلا وَرَّى بِغَيْرِهَا حَتَّى كَانَتْ تِلْكَ الغَزْوَةُ، فَغَزَاهَا ۚ رَسُولُ الله ﷺ في حَرِّ شُدِيدٍ، واسْتَقْبَلَ سَفَراً بَعِيداً وَمَفَازاً، واسْتَقْبَلَ عَدَداً كَثِيراً، فَجَلَّى للْمُسلِمِينَ أَمْرَهُمْ لِيَتَأَهَّبُوا أُهْبَةَ غَزْوهِمْ فَأَخْبَرَهُمْ بِوَجْهِهِمُ الذي يُريدُ، وَالمُسلِمُونَ مَعَ رسولِ الله كَثِيرٌ وَلا يَجْمَعُهُم كِتَابٌ حَافِظٌ

الله طن يلم جب بھی کسی غزوے کا ارادہ فرماتے تو آپ اس کے غیر کے ساتھ توریہ فرماتے (یعنی سفر کی اصل سمت چھوڑ کر عام طور پر دو سری سمت کا ذکر یا اسے اختیار فرماتے' تاکہ دشمن سے اصل حقیقت مخفی رہے) حتیٰ کہ یہ غزوہ تبوک ہوا۔ رسول اللہ طالیا نے جس وقت بیه غزوه فرمایا ' سخت گرمی کاموسم تھا' سفر بھی دور کا اور جنگل بیابانوں کا تھا اور جس دستمن سے مقابلہ تھا' وہ بھی بہت بڑی تعداد میں تھا' اس لئے آپ نے (توریے کی بجائے) اینے معاملے (لعنیٰ اس محاذ جنگ) کو مسلمانوں کے سامنے کھول کر بیان فرما دیا تاکہ وہ اس کے مطابق بھرپور تیاری کرلیں' پس آپ نے انہیں وہ ست بھی بتلا دی جس کا آپ ارادہ فرما رہے تھے۔ مسلمان ' رسول اللہ مانیم کے ساتھ بڑی تعداد میں تھے اور کوئی یادداشت کی کتاب الی نہیں تھی جس میں ان کے نام درج ہوتے (اس سے ان کی مراد رجٹر تھا) حضرت کعب مالٹہ فرماتے ہں' اس لئے اگر کوئی شخص جنگ سے غیرحاضر رہتا تو وہ یمی گمان کرتا کہ وہ رسول اللہ ملٹائیم سے مخفی رہے گا اور وحی اللی کے بغیراس کی غیر حاضری آپ کے علم میں نہیں آئے گی اور یہ غزوہ بھی رسول الله طنی کیا نے اس وقت فرمایا جب کھل یک چکے تھے اور ان کا سامیہ عمدہ اور خوشگوار تھا اور میں انہی (پھلوں اور سابوں) کی طرف میلان رکھتا تھا۔ پس رسول اللہ ساٹھیا نے اور آپ کے ساتھ مسلمانوں نے تیاری کی۔ (اور میرا حال یہ تھا کہ) صبح کو آتا تاکہ آپ کے ساتھ تیاری کروں' لیکن بغیر کوئی فیصلہ کئے لوٹ جاتا اور اینے دل میں کہتا که میں جب جاہوں گا (شریک جنگ ہو جاؤں گا) میں یوری طرح وسائل ہے بسرہ ور ہوں۔ میری نیمی (گومگو کی) حالت رہی اور لوگ جماد کی تیاری میں لگے رہے۔ پھر رسول اللہ مالی اور آپ کے ساتھ مسلمان ایک مبح

\_يريدُ بذلِكَ الدِّيوانَ .. قَالَ كَعْبٌ: فَقَلَّ رَجُلٌ يُرِيدُ أَنْ يَتَغَيَّبَ إلا ظَنَّ أَنَّ ذٰلِكَ سَيَخْفَى بهِ مَا لَمْ يَنْزِل فِيه وَحْيٌ مِنَ اللهِ، وَغَـزَا رسـولُ الله ﷺ تِلْكَ الغَـزْوَةَ حَيْنَ طَابَتِ الثِّمَارُ وَالظِّلالُ فَأَنَا إِلَيْهَا أَصْعَرُ فَتَجَهَّزَ رسولُ الله ﷺ والمُسْلِمُونَ مَعَهُ، وَطَفَقْتُ أَغْدُو لِكَي أَتَجَهَّزَ مَعَه، فَأَرْجِعُ وَلَمْ أَقْضِ شَيْئاً، وَأَقُولُ فِي نَفْسِي: أَنَا قَادُرٌ عَلَّى ذٰلِك إِذَا أَرَدْتُ، فَلَمْ يَزَلُ يَتَمَادَى بِي حَتَّى اسْتَمَرَّ بِالنَّاسِ الجِدُّ، فَأَصْبَحَ رَسُولُ اللهُ ﷺ غَادِيًا وَالمُسْلِمُونَ مَعَهُ، وَلَمْ أَقْضِ مِنْ جِهَازِي شَيْئاً، ثُمَّ غَدَوْتُ فَرَجَعْتُ وَلَمْ أَقْضِ شَيْئاً فَلَمْ يَزَلْ يَتَمَادَى بِي حَتَّى أَسْرَعُوا وَتَفَارَطَ الغَزْوُ، فَهَمَمْتُ أَنْ أَرْتَحِلَ فَأَدُركَهُمْ، فَيَا لَيْتَنِي فَعَلْتُ، ثُمَّ لَمْ يُقَدَّرْ ذَلك لِي، فَطَفِقْتُ إِذَا خَرَجْتُ فِي النَّاس بَعْدَ نُحرُوج رسـولِ الله ﷺ يَحْزُنُنِي أَنِّي لا أَرَى لِيَ أُسْوَةً، إلا رَجُلاً مَغْمُوصاً عَلَيْهِ فِي النَّفَاق، أو رَجُلًا مِمَّنْ عَذَرَ اللهُ تعالَى مِنَ الضُّعَفَاءِ، وَلَمْ يَذْكُرْنِي رسولُ الله بَيْكِيْ حَتَّى بَلَغَ تَبوكَ، فَقَالَ وَهُوَ جَالِسٌ فِي القَوم بتَبُوكَ: «مَا فَعَلَ كَعْبُ بْنُ مَالِكِ؟» فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي سَلِمَةً: يَا رسولَ الله حَبَسَهُ بُـرْدَاهُ، وَالنَّظَـرُ فـي عِطْفَيْـهِ. فَقَـالَ لَـهُ مُعَىاذُ بُن جَبَلِ رضِي الله عنه: بنُسَ مَا قُلْتِ؛ وَاللهِ يَا رسولَ الله ما عَلِمْنَا عَلَيْهِ إِلا خَيْراً، فَسَكَتَ رسولُ الله ﷺ. فَبَيْنَا هو عَلَى ذٰلِكَ رَأَى رَجُلًا مُبْيضًا يَزُولُ بِهِ

įψ

1

کو جماد پر روانہ ہو گئے اور میں اپنی تیاری کے سلسلے میں کوئی فیصلہ ہی نہیں کر پایا' میں پھر صبح آیا اور لوٹ گیا اور کوئی فیصله نهیں کر سکا۔ پس میری کیفیت نہی رہی' حتیٰ کہ مجاہدین تیزی سے آگے جا رہے تھے اور جہاد کا معاملہ بھی آگے بوھ گیا' میں نے ارادہ کیا کہ میں بھی سفرير روانه ہو جاؤل اور ان كو جا ملول 'اے كاش! ك میں ایبا کر لیتا۔ لیکن یہ میرے مقدر میں نہ ہوا۔

رسول الله ماليكيم كے چلے جانے كے بعد 'جب ميں لوگوں میں نکلتا تو یہ بات میرے لئے حزن و ملال کا باعث بنتی کہ میرے سامنے اب کوئی نمونہ ہے تو صرف ایسے مخص کا جو نفاق سے مطعون ہے (یا نفاق کی وجہ سے لوگوں میں حقیر ہے) یا ایسے کمزور لوگوں کا'جن کو اللہ نے معذور قرار دیا۔ سارے رائے رسول اللہ ساتھا کو میں یاد نہیں آیا' یہاں تک کہ آپ تبوک پہنچ گئے' تبوك ميں جب آپ لوگوں ميں تشريف فرماتھ' آپ كو ميرا خيال آيا' يوچها "كعب بن مالك نے كيا كيا؟" بنو سلمہ کے ایک آدمی نے کما "اس کو اس کی دو چادروں اور اینے دونوں پہلوؤں کو دیکھنے نے روک لیا ہے العنی فَلَمَّا سَلَّمْتُ تَبَسَّمَ تَبَسُّمَ المُغْضَب ثُمَّ قَالَ: وولت أور اس ك عجب اور كبرن اس نبيس آن دیا) معاذ بن جبل می اللہ نے اس سے کما "تونے ٹھیک نہیں کما۔ اللہ کی قتم! یا رسول اللہ! ہم نے اس کے اندر خیر کے علاوہ کچھ نہیں جانا" رسول الله اللہ اللہ عاموش رے۔ یہ باتیں ہو رہی تھیں کہ آپ نے ایک سفید یوش آدمی کو ریگستان سے آتے ہوئے دیکھا' رسول اللہ الله في الله خيثمه مو" اور واقعى وه ابو خيثمه انصاری تھے اور بیہ وہ شخص ہیں جنہوں نے (ایک مرتبہ) ایک صاع تھجور (ڈھائی کلو' تقریباً) تھجور کا صدقہ کیا تو منافقین نے انہیں طعنہ دیا تھا (لیعنی اس کے تھوڑے ہونے کا) حضرت کعب اللہ نے کہا۔ جب مجھے یہ خبر پینی

السَّرَابُ، فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: «كُنْ أَبَا خَيْنَمَةَ"، فَإِذَا هُوَ أَبُو خَيْثَمَةَ الأَنْصَارِيُ وَهُوَ الذي تَصَدَّقَ بصَاعِ التَّمْرِ حِيْنَ لَمَزَهُ المُنَافِقُونَ، قَالَ كَعْبٌ : فَلَمَّا بَلَغَنِي أَنَّ رسولَ الله ﷺ قَدْ تَوَجَّهَ قَافِلًا من تَبُوكَ حَضَرَني بَثِّي، فَطَفِقْتُ أَتَذَكُّرُ الكَذبَ وَأَقُولُ: بِمَ أَخْرُجُ مِنْ سَخَطِهِ غَداً، وَأَسْتَعِينُ عَلَى ذٰلكَ بِكُلِّ ذِي رَأْي مِنْ أَهْلِي، فَلَمَّا قِيْلَ: إِنَّ رسولَ الله ﷺ قَدْ أَظَلَّ قَادِماً زَاحَ عَنِّي البَّاطِلُ حَتَّى عَرَفْتُ أَنِّي لَمْ أَنْجُ مِنْهُ بِشَيءٍ أَبَداً، فَأَجْمَعْتُ صِدْقَهُ، وَأَصْبَحَ رسولُ الله ﷺ قَادماً، وَكَانَ إِذَا قَدِمَ مِن سَفَرٍ بَدَأً بِالمَسْجِدِ فَرَكَعَ فِيه رَكْعَتَيْن ثُمَّ جَلَسَ للنَّاس، فَلَمَّا فَعَلَ ذٰلكَ جَاءَه المُخَلَّفُونَ يَغْتَـذِرُونَ إِلَيْـهِ وَيَحلِفُونَ لَهُ، وكَانُوا بِضْعاً وَثَمانِينَ رَجُلاً فَقَبلَ مِنْهُمْ عَلانِيَتَهُمْ وَبَايَعَهُمْ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ وَوَكُلَ سَرَائِرَهُمْ إلى اللهِ تعالَى حَتَّى جَنْتُ. تَعَالَ، فَجِئْتُ أَمْشِي حَتَّى جَلَّسْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ، فَقَالَ لِي: مَا خَلَّفَكَ؟ أَلَمْ تَكُنْ قَدِ ابْتَعْتَ ظَهْرَكَ! قَالَ: قُلْتُ: يَا رسولَ الله إنِّي واللهِ لَو جَلَسْتُ عِنْدَ غَيْرِكَ من أَهْل الدُّنْيَا لَرَأَيْتُ أَنِّي سَأَخْرُجُ مِنْ سَخَطِهِ بِعُذْرٍ؛ لَقَدْ أُعْطِيْتُ جَدَلًا، وَلٰكِنَّنِي وَاللهِ لَقَدْ عَلِمْتُ لَئِنْ حَدَّثْتُكَ اليَومَ حَدِيْثَ كَذِبِ

تَرْضَى به عَنِّي لَيُوشكَنَّ اللهُ [أن] يُسْخِطَكَ

عَلَيَّ، وَإِنْ حَدَّثْتُكَ حَدِيْثَ صِدْقِ تَجِدُ

عُليَّ فِيهِ إِنِّي لأرْجُو فِيهِ عُقْبَى اللهِ عَزَّ

کہ رسول اللہ ملٹایام نے تبوک سے واپسی کا سفر شروع فرما دیا ہے تو مجھ پر غم کی کیفیت چھا گئی اور جھوٹے بمانے گھڑنے کا سوچنے لگا اور (دل میں) کہنا کہ کل (جب آپ واپس تشریف لائیں گے تو) آپ کی ناراضی ہے میں کیسے بچوں گا؟ اور اس معاملے میں میں اپنے گھر کے ہر سمجھ دار آدمی سے بھی مدد طلب کرتا رہا۔ جب مجھے بتلایا گیا کہ اب رسول اللہ ملٹھیل آنے ہی والے میں تو (جھوٹے بہانے گھڑنے کا) باطل خیال میرے دل سے دور ہو گیا اور مبری سمجھ میں سے بات آگئ کہ میں جھوٹ سے مجھی بچاؤ حاصل نہیں کر سکوں گا' چنانچہ میں نے پچ بولنے کا پختہ ارادہ کر لیا۔ صبح کو رسول اللہ ملٹھیام تشریف لے آئے۔ آپ کا معمول تھا کہ جب سفرے واپس آتے تو سب سے پہلے مسجد میں جاکر دو رکعت نماز ادا فرماتے ' پھرلوگوں کے سامنے بیٹھ جاتے۔ اس سفرے بھی واپسی پر جب آپ نے ایساہی کیا' تو منافقین نے آ آ كرعذر بيش كرنے اور حلف اٹھانے شروع كر ديئے اور یہ کچھ اویر ای (۸۰) آدی تھے۔ آپ نے ان کے ظاہری عذر کو قبول فرما لیا' ان سے بیعت لی' ان کے لئے مغفرت کی دعاء فرمائی اور ان کی باطنی کیفیت کو اللہ کے سپرو کر دیا۔ میں بھی آپ کی خدمت میں حاضر ہو گیا' جب میں نے سلام کیا تو ایسے مسکرائے جس سے ناراضی كا اظهار موتا تها كهر فرمايا أك آجاؤ! مين آك آكر آپ کے سامنے بیٹھ گیا' آپ نے مجھ سے یوچھا "تہیں کس چیز نے (جماد سے) پیچھے رکھا؟" کیا تم نے اپنی سواری نمیں خرید کی تھی؟" میں نے کما یا رسول اللہ! الله کی قتم! میں آپ کے علاوہ کسی اور کے پاس بیضا ہوتا تو یقینا میں کوئی (جھوٹ موٹ) عذر کر کے اس کی ناراضی سے نیج جاتا ، مجھے بحث و تکرار کا برا ملکہ حاصل ہے۔ لیکن اللہ کی قتم! مجھے معلوم ہے کہ اگر آج میں

وَجَلَّ، والله مَا كَانَ لِي مِنْ عُذْرٍ، وَاللهِ مَا كُنْتُ قَطُّ أَقْوَى وَلا أَيْسَرَ مِنِّي حِيْنَ تَخَلَّفْتُ عَنْكَ. قَالَ: فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: ﴿أَمَّا هٰذَا فَقَدْ صَدَقَ، فَقُمْ حَتَّى يَقْضَى اللهُ فِيْكَ»، وَسَارَ رجَالٌ مِنْ يَنِي سَلِمَةَ فَاتَّبَعُونِي، فَقَالُوا لِي: واللهِ مَا عَلِمْنَاكَ أَذْنَبْتَ ذَنْباً قَبْلَ هٰذَا، لَقَدْ عَجَزْتَ في أَنْ لا تَكُونَ اعْتَدَرتَ إلى رسولِ الله عِي بمَا اعْتَذَرَ إِلَيْهِ المُخَلَّفُونَ فَقَدْ كان كَافِيَكَ ذَنْبَكَ اسْتِغْفَارُ رسول الله عِي لَكَ. قَالَ: فَواللهِ مَا زَالُوا يُؤَنِّبُونَنِي حَتَّى أَرَدْتُ أَنْ أَرْجِعَ إلى رسولِ اللهِ ﷺ فَأُكَذِّبَ نَفْسى، ثُمَّ قُلْتُ لَهُمْ: هَلْ لَقِيَ هٰذا مَعِي مِنْ أَحَدٍ؟ قَالُوا: نَعَمْ لَقِيَهُ مَعَكَ رَجُلانِ قَالا مِثْلَ مَا قُلْتَ، وَقِيلَ لَهُمَا مِثْلُ ما قِيلَ لَكَ، قَالَ: قُلْتُ: مَن هُمَا؟ قَالُوا: مُرَارَةُ بْنُ الرَّبيْعِ العَمْرِيُّ، وَهِلالُ بْنُ أُمِّيَّةَ الوَاقِفِيُّ؟ قَالَ : ۗ فَذَكَرُوا لِي رَجُلَيْن صَالِحَيْن قَدْ شَهِدَا بَدْراً فِيْهِمَا أُسُوَةٌ. قالَ: فَمَضَّيْتُ حِيْنَ ذَكَرُوهُمَا لِي. وَنَهَى رسولُ الله ﷺ عَنْ كَلامِنَا أَيُّهَا النَّلاثَةُ مِنْ بين مَنْ تَخَلُّفَ عَنْهُ، قَالَ: فَاجْتَنَّبَنَا النَّاسُ \_ أُو قالَ: تَغَيَّرُوا لَنَا \_ حَتَّى تَنكَّرَتْ لِي في نَفْسِي الأرْضُ، فَمَا هِيَ بِالأَرْضِ الَّتِي أَعْرِفُ، فَلَبْثَنَا على ذلكَ خَمْسيْنَ لَيْلَةً. فَأَمَّا صَاحبَايَ فَاسْتَكَانَا وَفَعَدَا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكِيَانِ، وَأَمَّا أَنَا فَكُنْتُ أَشَبَ الْقَوْمِ وَأَجْلَدَهُمْ، فَكُنْتُ أَخْرُجُ فَأَشْهَدُ الصَّلَاةَ معَ المُسْلِمِينَ، وَأَطُوفُ فِي الأَسْوَاقِ وَلا يُكَلِّمُنِي أَحَدٌ،

وَآتِي رسولَ الله ﷺ فَأُسَلِّمُ عَلَيْهِ، وَهُوَ فِي آپ كے سامنے جھوٹ بول كر سرخ رو ہو جاؤل اور آب مجھ سے راضی ہو جائیں' تو عقریب اللہ تعالی (وحی کے ذریعے سے مطلع فرماکر) آپ کو مجھ سے ناراض کر دے گا اور اگر میں آپ سے سی بات عرض کر دول تو اس کی وجہ سے آپ مجھ پر ناراض ہوں گے لیکن اس میں مجھے اللہ سے اچھے انجام کی امید ہے۔ (اس لئے سچ سے عرض کرتا ہوں کہ) اللہ کی قتم! (جماد میں آپ کے ساتھ جانے میں) مجھے کوئی عذر نہیں تھا' اللہ کی قشم! میں اتنا طاقت ور اتنا خوش حال تجهی نهیس رما جتنا میں اس وقت تھا جب آپ سے پیچھے رہا۔ رسول اللہ ملتی کیا نے فرمایا "اس شخص نے یقینا سے کہا ہے ' پس تم یمال سے کھڑے ہو جاؤ' یہاں تک کہ تمہاری بابت اللہ تعالی فیصلہ فرمائے" میرے پیچھے بنو سلمہ کے کچھ لوگ آئے اور مجھ سے کہا ''اللہ کی قتم! ہمیں نہیں معلوم' کہ اس سے قبل تم نے کوئی گناہ کیا ہے' تم رسول الله طلَّ پیلم کے سامنے ایبا کوئی عذر پش کرنے سے کیوں قاصر رہے' جیما دو سرے پیھے رہے والول نے پیش کیا' تمہارے گناہ (کی معافی) کے لئے نہی کافی تھا کہ رسول اللہ سلطانیا تهمارے کئے مغفرت کی دعاء فرماتے" حضرت کعب نے فرمایا۔ اللہ کی قشم! مجھے وہ (میری سیائی یر) ملامت کرتے اور ڈانٹتے رہے' یہاں تک کہ میرے جی میں آیا که میں رسول الله طاقائیم کی خدمت میں دوبارہ حاضر ہو کر اپنی پہلی بات کی تکذیب کر دوں( اور کوئی جھوٹا عذر بیش کر دوں) لیکن پھر میں نے ان سے یو چھا کہ میرے ساتھ والا معاملہ کسی اور کو بھی پیش آیا ہے؟ انہوں نے کما' ہاں۔ تہمارے جیسا معاملہ دو اور آدمیوں کو بھی پیش آیا ہے اور انہوں نے بھی وہی بات کہی ہے جوتم نے کہی ہے اور انہیں بھی (بارگاہ رسالت سے) وہی کچھ کما گیاہے جو تہریں کما گیاہے۔ میں نے ان سے

مَجْلُسهِ بَعْدَ الصَّلاةِ، فَأَقُولُ في نَفْسِي: هَلْ حَرَّكَ شَفَتَهُ بِرَدِّ السَّلامِ أَمْ لا؟ ثُمَّ أُصَلِّي قَرِيْباً مِنْهُ وَأُسَارِقُهُ النَّظَرَ، فَإِذَا أَقْبَلْتُ عَلَى صَلاتِي نَظَرَ إِلَيَّ، وَإِذَا الْتَفَتُ نَخْوَهُ أَعْرَضَ عَنِّي، حَتَّى إذا طَالَ ذٰلِكَ عَلَى مِنْ جَفْوَةِ المُسْلِمِينَ مَشَيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ جدَارَ حَائط أبي قَتَادَةَ وَهُوَ ابْنُ عَمِّي وَأَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ فَوَاللهِ مَا رَدَّ عَلَيَّ السَّلامَ، فَقُلْت لَه: يَا أَبَا قَتَادَةَ أَنْشُدُكَ بِاللهِ هَلْ تَعْلَمُنِي أُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ ﷺ؟ فَسَكَتَ، فَعُدْتُ فَنَاشَدْتُه فَسَكَتَ، فَعُدْتُ فَنَاشَدْتُه فَقَالَ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَفَاضَتْ عَيْنَايَ، وَتَوَلَّيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ الجدَارَ. فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي في سُوقِ المَدِينَة إِذَا نَبَطَيٌّ منْ نَبَط أَهْل الشَّام مِمَّنْ قَدِمَ بِالطَّعَامِ يَبِيعُهُ بِالمَدينةِ يَقُولُ: مَنْ يَدُلُّ عَلَى كَعْبَ بْنَ مَالِّكِ؟ فَطَفقَ النَّاسُ يُشِيرُونَ لَهُ إِلَيَّ حَتَّى جَاءَنِي فَدَفَعَ إِلَيَّ كِتَاباً مِنْ مَلِكِ غَسَّانَ، وَكُنْتُ كَاتِباً. فَقَرَأْتُهُ فَإِذَا فِيْهِ: أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّهُ قَدْ بَلَغَنَا أَنَّ صَاحِبَكَ قَدْ جَفَىاكَ، وَلَـمْ يَجْعَلْكَ اللهُ بِـدَار هَـوَانِ ولا مَضْيَعَةٍ، فَالْحَقْ بِنَا نُواسِكَ فَقُلْتُ حِيْنَ قَرَأْتُهَا: وَهٰذِهِ أَيْضاً مِنْ البَلاءِ فَتَيَمَّمْتُ بِهَا التَّنُّورَ فَسَجَرْتُهَا، حَتَّى إِذَا مَضَتْ أُرْبَعُونَ مِنَ الخَمْسِينَ واسْتَلْبَثَ الوَحْيُ إِذَا رَسُولُ رَسُولِ اللهِ ﷺ يَأْتِيْنِي، فَقَالَ: إِنَّ رِسُولَ الله ﷺ يَأْمُرُكَ أَنْ تَعْتَزِلَ امْرَأَتَكَ، فَقُلْتُ: أُطَلِّقُهَا، أَمْ مَاذَا أَفْعَلُ؟

قَالَ: لا بَل اعْتَرَلْهَا فَلاَ تَقْرَبَنَّهَا، وَأَرْسَلَ إلى صَاحِبَيَّ بِمِثْلُ ذَٰلِكَ. فَقُلْتُ لامْرَأَتِي: الْحَقِي بِأَهْلِكِ فَكُونِي عِنْدَهُمْ حَتَّى يَقْضِيَ اللهُ ُ في هذا الأَمْرِ، فَجَاءَتِ امْرَأَةُ هِلالِ بْن أُمَيَّةَ رسولَ الله ﷺ فَقَالَتْ لَهُ: يا رسولَ الله إنَّ هِلالَ بْنِ أُمَيَّةَ شَيْخٌ ضَائعٌ لَيْسَ لَهُ خَادِمٌ، فَهَلْ تَكْرَهُ أَنْ أَخْدُمَهُ؟ قَالَ: «لا، ولٰكِنْ لاَ يَقْرَبَنَّكِ» فَقَالَتْ: إنَّهُ واللهِ ما بهِ تُوزِيخ سے بتلا ہو كيا تھا)۔ مِنْ حَرَكَةٍ إلى شَيءٍ، ووالله مَا زَالَ يَبْكِى مُنَّذُ كَانَ مِنْ أَمْرِهِ مَا كَانَ إلى يَومِهِ هٰذَا. فَقَالَ لِي بَعْضُ أَهْلِيَ: لَو اسْتَأْذُنُّتَ رسولَ الله ﷺ في امْرَأَتِكَ، فَقَدْ أَذِنَ لامْرَأَةٍ هِلاكِ بْنِ أُمَيَّةَ أَنْ تَخْدِدُمَهُ ؟ فَقُلْتُ: لا أَسْتَأْذَنُ فِيْهَا رسولَ الله ﷺ، وَمَا يُدْرِيْنِي مَاذَا يقولُ رسولُ الله ﷺ إذَا اسْتَأْذُنْتُهُ وَأَنَا رَجُلُ شَابُّ! فَلَبْتُ بِذلكَ عَشْرَ لَيَالِ، فَكَمُلَ لَنَا خَمْسُونَ لَيْلَةً مِنْ حِينَ نُهِيَ عَنْ كَلاَمنَا.

> ثُمَّ صَلَّيْتُ صَلاةَ الفَجْر صَبَاحَ خَمْسينَ لَيْلَةً عَلَى ظَهْرِ بَيْتٍ منْ بُيُوتِنَا، فَبَيَّنَا أَنَا جَالسٌ عَلَى الْحَالِ الَّتِي ذَكَرَ اللهُ ُ تَعَالَى مِنَّا، قَدْ ضَاقَتْ عَلَىَّ نَفْسي وَضَاقَتْ عَلَىَّ الأرْضُ بِمَا رَحُبَتْ، سَمِعْتُ صَوْتَ صَارِخِ أَوْفَى عَلَى سَلْع يَقُولُ بِأَعْلَى سَاجِداً، وَعَرَفْتُ أَنَّهُ قَدْ جَاءَ فَرَجٌ. فَآذَنَ رسُولُ الله ﷺ النَّاسَ بتَوبَةِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْنَا حَيْنَ صَلَّى صَلاةً الفَجْر فَذَهَبَ قِبَلَ صَاحبَيَّ مُبَشِّرُونَ، وَرَكَضَ رَجُلٌ إِلَيَّ فَرَساً

یو چھا' وہ دو شخص کون ہیں؟ انہوں نے کما۔ ایک مرارہ بن رہیج عمری اور ہلال بن امیہ الوا قفی' یہ دونوں آدی' جن کا انہوں نے میرے سامنے ذکر کیا' نیک تھے اور جنگ بدر میں شریک ہوئے تھے اور ان میں میرے لئے نمونہ تھا۔ جس وقت انہوں نے ان دونوں آدمیوں کا میرے سامنے ذکر کیا تو میں اپنے سابقہ موقف پر جم گیا (اور میراوه تذبذب دور هو گیاجس میں میں ان کی زجرو

رسول الله طلي في في يحص ره جانے والول ميں سے ہم تینوں سے لوگوں کو گفتگو کرنے سے روک دیا۔ حضرت کعب عنے بیان کیا اوگ ہم سے کنارہ کش ہو گئے' یا یہ کما کہ لوگ ہمارے لئے بدل گئے' حتیٰ کہ زمین بھی میرے لئے میرے جی میں اور ی بن گی- بیہ زمین میرے لئے وہ نہ رہی جو میری جانی پیچانی تھی۔ اس طرح پچاس راتیں ہم نے گزاریں۔ میرے دوسرے اور دو ساتھی جو تھے وہ عاجز ہو گئے اور گھرول میں بیٹھے روتے رہے۔ لیکن میں بالکل جوان اور نہایت قوی و توانا تھا' بس میں گھرسے باہر نکلتا' مسلمانوں کے ساتھ نماز میں حاضر ہو تا اور بازاروں میں گھومتا پھر تا۔ ليكن مجھ = كلام كوكى نه كرتا۔ ميں رسول الله طاق يا كى خدمت میں بھی حاضر ہوتا اور آپ جب نماز کے بعد تشریف فرما ہوتے' تو آپ کو سلام بھی عرض کرتا اور اینے دل میں کہنا کہ سلام کے جواب میں آپ اپنے مبارک لبوں کو جنبش دیتے ہیں یا نہیں؟ پھر آپ کے صَوْتِهِ : يَا كَعْبَ بْنَ مَالِكِ أَبْشِر ، فَخَرَدْتُ قريب بى نماز پرهتا اور وزويده نظرول سے آپ كو ويكما ، (تو میں نے دیکھا کہ) جب میں نماز پر متوجہ ہو تا تو آپ میری طرف نظر فرماتے اور جب میں آپ کی طرف رخ كرتا تو آب مجھ سے اعراض فرما ليتے۔ يمال تك ك جب مسلمانوں کی (میرے ساتھ) سختی اور بے رخی زیادہ

توبَةُ اللهِ عليْكَ، حَتَّى دَخَلْتُ المَسْجِدَ فإذا رسولُ الله ﷺ جَالسٌ حَولَهُ النَّاسُ، فَقَامَ مِنَ المُهَاجِرِينَ غَيْرُهُ، فَكَانَ كَعْبٌ ٱلياد لَا يَنْسَاهَا لَطَلُّحَةً. قَالَ كَعْبٌ: فَلَمَّا عِنْدِكَ يا رسولَ الله أَمْ مِنْ عِنْدِ اللهِ؟ قَالَ: لا بَلْ مِنْ عِنْدِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ ، وَكَانَ رسولُ الله ﷺ إِذَا سُرَّ اسْتَنَارَ وَجْهُهُ حَتَّى كَأَنَّ وَجْهَهُ قِطْعَةُ قَمَرٍ، وَكُنَّا نَعْرِفُ ذلكَ مِنْهُ، فَلَمَّا جَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيه قُلْتُ: يا رسولَ الله إنَّ مِنْ تَوبَتِي أَنْ أَنْخَلِعَ مِنْ مَالِي صَدَقَةً إلى اللهِ وإلى رسولِهِ. فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: أَمْسكْ عَلَيْكَ بَعْضَ مَالِكَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكَ، فَقُلْتُ: إِنِّي أُمْسِكُ سَهْمِي الذي بِنَخَيْبَرَ. وَقُلْتُ: يا رسولَ الله إنَّ اللهَ تَعَالَى َ إِنَّمَا أَنْجَانِي بِالصِّدْقِ، وإنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ لا أُحَدِّثَ إِلَّا صِدْقاً مَا بَقِيتُ،

وَسَعَى سَاع مِنْ أَسْلَمَ قِبَلِي وَأَوْفَى عَلَى وراز ہو گئ تو ایک روز میں ابو قادہ رہائی کے باغ کی الجَبَل، وَكَأَنَ الصَّوتُ أَسْرَعَ مِنَ الفَرَس، ويوار بچاند كر اندر چلاكيا اور وه ميرا جيما زاد بھائي اور فَلَمَّا أَجَاءَني الذي سَمِعْتُ صَوتَهُ يُبَشِّرُنِي لوگول مين مجھے محبوب ترین تھا۔ میں نے اسے سلام کیا' نَزَعْتُ لَهُ ثُوَّبِيَّ فَكَسَوتُهُمَا إِيَّاهُ بِبشَارَتِهِ، لَيكن الله كي قتم! اس في ميرے سلام كاجواب نهيں وَاللهِ مَا أَمْلِكُ غَيْرَهُمَا يَومَئِذِ، وَاسْتَعَرْتُ ويا- مين في الله كي قتم نَ وَبَيْنِ فَلَبِسْتُهُمَا وَانْطَلَقْتُ أَتَاأَمَّمُ وَ عَكُر يُوچِهَا مُول كَيَا تُو مِيرِي بابت جانا ہے كہ ميں رسولَ الله ﷺ يَتَلَقّانِي النَّاسُ فَوجاً فَوجاً الله عليه اور اس كے رسول سے محبت كرتا بول؟ وہ يُهَنَّنُونَنِي بِالتَّوبَة وَيَقُولُونَ لِي: لِتَهْنِكَ خَامُوش رَمًّا مِينَ نَے دوبارہ فتم دے كر يوچها وہ خاموش رہا' حتیٰ کہ تیسری مرتبہ قشم دے کر بھی سوال دہرایا' تو اس نے بیہ کہا کہ اللہ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتا طَلْحَةُ بْنُ عُبَيْدِ الله رضِي الله عنه يُهَرُولُ ہے۔ جس ير ميرى آنكھوں سے (بے اختيار) آنسو جارى حَتَّى صَافَحَنِي وَهَنَّأَنِي، وَاللهِ مَا قَامَ رَجُلٌ هُو كُنَّ اور مين (جيس كيا تها ويسي بي) ويوار پهاند كروايس

اس اثناء میں ایک روز مدینے کے بازار میں جا رہا سَلَّمْتُ عَلَى رسولِ الله عِلَيْ قَالَ وَهُوَ يَبْرُقُ فَمَاكَهِ اجْإِنَكَ اللَّ شَامِ كَ نَبْطِيول مِين سے ايك نبطى كو وَجْهُهُ مِنَ السُّرور: أَبْشِرْ بِخَيْرِ يَوم مَرَّ مِين نِي كُنتِ (سَا) كه كون ہے جو كعب بن مالك كي عَلَيْكَ مُذْ وَلَدَتْكَ أَمُكَ، فَقُلْتُ: أَمِنْ طرف ميرى رہنمائى كرے؟ لوگ اسے ميرى طرف اشارہ کرنے لگے 'یہاں تک کہ وہ میرے پاس آگیا اور اس نے مجھے شاہ غسان کا ایک خط دیا 'میں بڑھا لکھا تو تھا ہی' میں نے اسے پڑھا اس میں اس نے لکھا تھا۔

"الابعد! ہمیں یہ بات کینی ہے کہ تمہارے ساتھی نے تم یر ظلم کیا ہے' اللہ تعالی نے تہیں ذلت کے گھر میں رہنے یا ضائع کرنے کے لئے نہیں بنایا ہے، ہم تہمیں وعوت دیتے ہیں کہ ہمارے پاس آجاؤ' ہم تم سے بوری مدردی کریں گے"۔

جس وقت میں نے یہ پڑھا تو میں نے کھا' یہ بھی ایک آزمائش ہے' میں نے اسے تور میں ڈال کر جلا ڈالا۔ حتیٰ کہ جب بچاس دنوں میں سے حالیس دن گزر گئے اور (میرے بارے میں) وحی کا سلسلہ بھی (ابھی

فَوَالله مَا عَلِمْتُ أَحَداً مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَبْلاهُ الله تعالى، في صِدْقِ الْحَدِيثِ مُنْذُ ذَكَرْتُ ذَلِكَ لِرَسُولِ الله ﷺ أَحْسَنَ مِمَّا أَبْلانِي الله تعالى، وَاللهِ مَا تَعَمَّدْتُ كِذْبَةً منذُ قلتُ ذلك لِرسولِ الله ﷺ إلَى يَوْمِي هٰذا، وإنِّي لأَرْجُو أَنْ يَحْفَظَنِي اللهُ تعالى فيمَا بَقِيَ، قال: فَأَنْزَلَ الله تعالى: ﴿ لَقَدَ تَاكِ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِيِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْمُسْرَةِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ: ﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوثُ تَحِيمٌ ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّفُواْ حَتَّى إِذَا ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ﴾ حَتَّى بَلَ غَ: ﴿ أَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ قَالَ كَعْبٌ: واللهِ مَا أَنْعَمَ اللهُ عَلَيَّ مِن نِعَمَةٍ قَطُّ بَعْدَ إِذْ هَدانِي اللهُ للإسلام أَعظَمَ في نَفْسِي مِنْ صِدْقِي رسولَ الله ﷺ أَنْ لا أَكُونَ كَذَبْتُهُ، فَأَهْلِكَ كما هلكَ الَّذينَ كَذَبُوا؛ إنَّ الله تعالى قال لِلَّذِينَ كَذَبُوا حِينَ أَنْزَلَ الْوَحْي شَرَّ مَا قالَ لأَحَدٍ، فقالَ الله تعالى: ﴿ سَيَحْلِفُونَ بِٱللَّهِ لَكُمْ إِذَا ٱنقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمُّ فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمْ لِنَهُمْ رِجُسُّ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ جَزَآءٌ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ يَعْلِفُونَ لَكُمْ لِنَرْضُواْ عَنْهُمْ فَإِن تَرْضَواْ عَنْهُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يَـرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ﴾ [التوبة: ٩٥، ٩٦].

قَالَ كَعْتُ: كُنَّا خُلِّفْنَا أَيُّهَا الثَّلاثَةُ عَـنْ أَمْـر أُولئِكَ الَّـذيـن قَبِـلَ منْهُـمْ رسُولُ اللهُ يَتَظِيرُ حِينَ حَلَفُوا لَهُ، فَبَايَعَهُمْ واسْتَغْفَرَ لهم، وأُرجَأَ رسولُ الله ﷺ أَمْرَنَا

تک) موقوف ہی تھا کہ میں نے رسول اللہ طلی ایک ایک قاصد کو اپنے پاس آتے ہوئے دیکھا' اس نے آگر كها كه رسول الله طلَّ الله عليها تهمين حكم ديتے ہيں كه تم ايني ہوی سے ربھی) علیحد گی اختیار کر لو! میں نے یوچھا' کیا میں اسے طلاق وے دول یا کیا کروں؟ اس نے کما' طلاق نہیں' اس سے علیحدگی اختیار کرو پس اس کے قریب مت جاؤ! اور میرے دو سرے دو ساتھیوں کو بھی آپ نے کی پیغام بھجوایا۔ میں نے اپنی بیوی سے کما' اینے گھر والوں کے پاس چلی جاؤ اور انہیں کے پاس رہو! یہاں تک کہ اللہ تعالی اس معاملے کا فیصلہ فرما وے۔ (میرے دو ساتھیوں میں سے ایک ساتھی) ہلال بن امیہ کی بیوی رسول الله طاق کیا کے پاس آئی اور آپ الصَّلدِقِينَ اللَّهِ التوبة: ١١٧-١١٩]، سے كما كه بلال بهت بورْ هے بين اور ان كے لئے كوئى خادم بھی نہیں ہیں' کیا اگر میں ان کی خدمت کروں تو آپ کو ناپند ہے؟ آپ نے فرمایا "نہیں" لیکن وہ تم ہے قربت (صحبت) نہ کریں" بیوی نے کھا' اللہ کی قشم' اب ان میں کسی چیز کی طرف حرکت کی طاقت ہی نہیں ہے۔ علاوہ ازیں' اللہ کی قتم! جب سے یہ معاملہ ہوا ہے' اس وقت سے اب تک' ان کا سارا وقت روتے ہوئے گزر تا ہے۔ (حضرت کعب رہائی، فرماتے ہیں) مجھ سے (بھی) میرے بعض گھر والوں نے کہا کہ اگر تم بھی رسول الله طلی الله سے اپنی ہوی کے بارے میں اجازت طلب کر لو (تو اجھا ہے) آپ نے (اجازت طلب کرنے یر) ہلال بن امیہ کی بیوی کو بھی تو ان کی خدمت کرنے کی اجازت عطا فرما دی ہے۔ میں نے کما' میں اس کی بابت رسول الله طلق الله على اجازت نهيس مانكون كا' مجھے نہیں معلوم 'جب میں آپ سے اجازت مانگوں گاتو آپ کیا جواب دیں گے' کیونکہ میں تو نوجوان آدمی ہوں (جب کہ ہلال بالکل بوڑھے ہیں) پس اس طرح وس

حَتَّى قَضَى الله تعالَى فيه بذلك؛ قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلثَّلَاثَةِ ٱلَّذِينَ خُلِّقُوا ﴾ وَلَيْسَ الَّذِي ذَكَرَ مِمَّا خُلِّفْنَا تَخَلُّفْنَا عِنِ الغَزْوِ، و إِنَّمَا هُوَ تَخْلَيْفُهُ إِيَّانَا وَإِرْجَاؤُهُ أَمْرَنَا عَمَّنْ لا يَقْدَمُ مِن سَفَرِ إِلَّا نَهَاراً في الضُّحَى، فإذَا قَدِمَ بَدَأَ بِالمُسْجِدِ فَصَلَّى فيهِ رَكْعَتيْن ثُمَّ جَلَسَ فِيهِ.

راتیں (مزید) گزر گئیں اور جب سے لوگوں کو ہم سے بات چیت کرنے سے رو کا گیا تھا' اب تک ہماری پیاس راتیں مکمل ہو گئی تھیں۔ میں نے بچاسویں رات کو صبح کو اینے گھروں میں سے ایک گھر کی چھت پر فجر کی نماز حَلَفَ له واعْتَذَرَ إِلَيْهِ فقبلَ مِنْهُ. متفقٌ يرهي يس مين (نمازيره كر) ابهي اس افسروگي كي حالت عليه. وفي رواية : أنَّ النَّبيَّ ﷺ خَرَجَ في مين بيها تها جس كا ذكر الله نے مارى بابت فرمايا ہے كه غَزْوَة تَبُوكَ يَوْمَ الخمِيس، وكانَ يُحِبُّ أَنْ ميرا ول مجھ بر تنگ ہو گيا اور زمين باوجود فراخي كے تنگ يَخْرُجَ يَوْمَ الخمِيس، وفي رواية: وكانَ بو كئ، كه مين نے ايك يكارنے والے كى آواز سى جو سلع بیاڑی برچڑھا ہوا تھا' وہ بہ آواز بلند کمہ رہا تھا "اے کعب بن مالک! خوش ہو جاؤ!" میں اسی وقت (فرط خوشی میں) سجدے میں گریٹا اور مجھے اندازہ ہو گیا کہ (اللہ کی طرف سے) کشادگی (معافی) آگئی ہے۔ رسول کہ اللہ عز و جل نے ہماری (تینوں کی) توبہ قبول فرما کی ہے۔ پس لوگ ہمیں خوش خری دینے کے لئے آنے شروع ہو گئے، میرے دونوں ساتھیوں کی طرف بھی خوش خبری دینے والے گئے' ایک شخص نے نمایت تیزی سے میری طرف گھوڑا دوڑایا اور اسلم قبیلے کا ایک آدمی میری طرف دو ژا آیا اور بهاژیر چڑھ گیا' پس اس کی آواز گھوڑے سے بھی تیز رفتار تھی۔ پس جب میرے باس وہ شخص آیا جس کی خوش خبری کی آواز میں نے سنی تھی تو میں نے اس کی خوش خبری کے بدلے میں اینے جسم کے دونوں کپڑے اتار کراسے پہنا دیئے۔ اللہ کی قتم! اس روز ان کے علاوہ میں کسی اور چیز کا مالک بھی نہیں تھا اور میں نے خود دو کیڑے عاریہ یا کے کر ینے۔ (پھر) میں رسول اللہ ملی سے ملاقات کا قصد کر کے چلا' (راستے میں) لوگ مجھے گروہ کے گروہ ملتے اور قبول توبه کی مبارک باد دیتے اور مجھ سے کتے کہ تہیں، مارک ہو کہ اللہ نے تمہاری توبہ قبول فرمالی۔ حتیٰ کہ

میں مسجد نبوی میں واخل ہو گیا۔ (میں نے دیکھا کہ) رسول الله ماليكيم تشريف فرما ہيں اور آپ کے گرد لوگ بن اپس طلحہ بن عبیداللہ لیکتے ہوئے کھڑے ہوئے وی کہ مجھ سے مصافحہ کیا اور مجھے مبارک باد پیش کی- اللہ کی قتم! مهاجرین میں سے ان کے علاوہ کوئی اور کھڑا نهیں ہوا۔ پس کعب' طلحہ کی اس بات کو بھی فراموش نہ كرتے . حضرت كعب فرماتے ہيں . جب ميں نے رسول نے فرمایا' اور آپ کاچرہ مبارک خوش سے چک رہاتھا' «حهیں بیہ دن مبارک ہو' جو تھماری زندگی کا' جب سے تہیں تمہاری مال نے جنا ہے 'سب سے بمترین دان ہے" میں نے یوچھا"یا رسول اللہ! یہ خوش خبری آپ کی طرف سے ہے یا اللہ کی طرف سے؟" آپ نے فرمایا۔ "ضین کلکہ اللہ کی طرف سے ہے" اور رسول الله ملي إلى جب خوش ہوتے تو آپ كا چرہ اس طرح كلنار ہوتا گویا کہ وہ چاند کا ایک مکڑا ہے اور اس سے ہم آپ کی (خوشی کو) بھیان لیتے۔ جب میں آپ کے سامنے يين كيا توميس نے كها "يا رسول الله! ميرى توبه كايہ جزء ہے کہ میں اینا (سارا) مال اللہ اور اس کے رسول کے رائے میں صدقہ کرتا ہوں" آپ نے فرمایا۔ "اپنا پھھ مال اینے لئے رکھ لو سے تمہارے لئے بہتر ہے" میں نے کما "اچھا" میں اپنا وہ حصہ رکھ لیتا ہوں جو خیبر میں ہے" اور میں نے (بیہ بھی) کما' یا رسول اللہ! اللہ تعالی نے مجھے یہ نجات سیائی کی بدولت عطا فرمائی ہے' اس لئے یہ بھی میری توبہ کا ایک حصہ ہے کہ (میں عهد کرتا ہوں کہ) جب تک میری زندگی ہے' میں ہمیشہ سے ہی بولول گا۔ پس اللہ کی قشم! جب سے میں نے رسول اللہ ملی میں نہیں جات کہ فرکیا میں نہیں جانا کہ مسلمانوں میں سے کسی یر اللہ تعالیٰ نے سیج بولنے کے

صلے میں وہ بہتر انعام فرمایا ہو جس سے اللہ نے مجھے نوازا۔ اللہ کی قتم! جب سے میں نے رسول اللہ طاقیا کے اس کا ذکر کیا ہے' اب تک میں نے جھوٹ نہیں بولا اور مجھے امید ہے کہ باقی زندگی میں بھی اللہ تعالی مجھے اس سے محفوظ رکھے گا۔ حضرت کعب فرماتے ہیں: ہمارے بارے میں جو آیات نازل ہو کیں' وہ حسب ذیل ہمارے بارے میں جو آیات نازل ہو کیں' وہ حسب ذیل ہمارے

"نقینا اللہ تعالی نے پیمبر پر اور ان مہاجرین و انصار پر رجوع فرمایا جنہوں نے عنگی کے وقت میں اس پیمبر کی پیروی کی 'بعد اس کے کہ قریب تھا کہ ان میں سے کچھ لوگوں کے ول پھر جائیں 'پھر رجوع کیا اللہ نے ان پر 'ب شک وہ بہت شفق اور نہایت مہربان ہے اور ان تین مخصوں پر بھی رجوع فرمایا (یعنی ان کی توبہ قبول ان تین مخصوں پر بھی رجوع فرمایا (یعنی ان کی توبہ قبول فرمائی) جو پیچھے رہ گئے 'بہاں تک کہ جب ان پر زمین باوجود فراخی کے عنگ ہو گئے اور انہیں یقین ہو گیا کہ ان کو بھی ان پر شک ہو گئے اور انہیں یقین ہو گیا کہ ان کو اللہ سے بچانے والا 'اللہ کے سواکوئی نہیں 'پھراللہ نے ان پر رجوع فرمایا 'تاکہ وہ توبہ کریں' یقینا اللہ تعالی ان پر رجوع کرنے والا نہایت مہربان ہے۔ اے ایمان مہربان ہے۔ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو! اور پچوں کے ساتھ ہو جاؤ"

حضرت كعب بوالظ فرماتے ہيں: اللہ كى قتم! جب محصے اللہ تعالى نے اسلام كى ہدايت سے نواذا اس كے بعد اللہ نے ہو انعامات مجھ پر فرمائ ان ميں سب سے برا انعام ميرے نزديك يہ ہے كہ ميں نے رسول اللہ ملتي كے سامنے ہے بولا اور جھوٹ بولنے سے گريز كيا۔ اگر ميں بھى جھوٹ بول ديتا تو اسى طرح ہلاك ہو جاتا جس طرح جھوٹ بولنے والے ہلاك ہوئ اس لئے كہ اللہ تعالى نے جب وحى نازل فرمائى تو جھوٹ بولنے والے ہلاك ہوئ اس طرح بحوث عرب ابھلا كما اس طرح كى كو

بھی نہیں کہا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کی بابت فرمایا:
"جب تم ان کی طرف لوٹ کر آؤ گے، تو یہ تمہمارے لئے قسمیں کھائیں گے، تا کہ تم ان سے اعراض کر لوئ پس (واقعی) ان سے اعراض فرماؤئ یہ پلید بیں اور ان کا ٹھکانا جنم ہے، بہ سبب اس کے جو یہ کمائی کرتے رہے۔ یہ تمہمارے لئے قسمیں کھائیں گے، تا کہ تم ان سے راضی ہو جاؤئ پس اگر تم ان سے راضی ہو جاؤئ پس اگر تم ان سے راضی ہو جاؤئ پس اگر تم ان سے راضی ہو گئے تو بیشک اللہ نافرمانوں سے (بھی) راضی نہیں ہو گا۔

حضرت کعب فرماتے ہیں: ہم تیوں ہیجھے رکھے کے ان لوگوں کے معاملے ہے 'جن کی (جھوٹی) قسموں کو رسول اللہ طاق کے الاعلمی کی وجہ ہے ) قبول فرمالیا تھا اور ان سے بیعت لی اور ان کے لئے مغفرت کی دعاء بھی فرمائی اور ہمارے معاملے کو رسول اللہ طاق کیا نے مفرخر فرما دیا 'حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں اس کا فیصلہ فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ (اور ان تین شخصوں پر رجوع فرمایا جو پیچھے رکھے گئے تھے)۔ یہ جو پیچھے رکھے مانے کا ذکر ہے تو اس سے مراد ہمارا غروے میں پیچھے رکھ رہنا نہیں بلکہ اس کا مطلب ہمیں پیچھے جھوڑ دینا اور ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے موخر کر دینا ہمارے معاملے کو ان لوگوں کے معاملے سے قبول فرما لیا۔

اور ایک دو سری روایت میں ہے۔ نبی سلی الم الم غزوہ اور آپ جمعرات کے دن نکلے اور آپ جمعرات کے دن سفر کرنا پند فرماتے تھے۔ ایک اور روایت میں ہے۔ آپ سفر سے واپس آتے تو چاشت کے وقت آگے (یعنی رات کو نہ آتے) اور آکر سب سے پہلے مسجد میں انٹریف لے جاتے وہاں دو رکعتیں پڑھتے اور پھر وہاں

## بیٹھ جاتے (اور کچھ دیر کے بعد گھر تشریف لے حاتے)

نخريج: صحيح بخارى، كتاب المغازى، باب غزوة تبوك، وكتاب التفسير، وسورة برآءة، باب ﴿لقد تاب الله على النبي﴾ وباب ﴿وعلى الثلُّثة الذين خلَّفوا﴾ وغيرها ـ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب توبة كعب بن مالك رضي الله عنه.

۲۱- فوائد: اس حدیث میں عبرت و موعظت کے بہت سے پہلو ہیں 'جن میں سے چند ایک حسب ذیل ہیں: (۱) مسلمان کو ہر حال میں سے بولنا چاہئے ، چاہے اس کی وجہ سے وقتی طور پر تکلیفوں اور آزمائشوں کا سامنا کرنا بڑے۔ کیونکہ بالآخر اللہ کی رضا سچائی ہی میں ہے۔ (٢) منافقین والے رویے سے اجتناب کیا جائے کہ اس کا انجام بسرحال ہلاکت و بربادی ہے۔ (۳) سختی اور تنگی کے باوجود بہ رضا و رغبت جہاد فی سبیل اللہ میں حصہ لیا جائے۔ (۴) دوسرول کی عبرت و موعظت کے لئے غلطی کا ارتکاب کرنے والے مخلص مسلمانوں کا معاشرتی بائیکاٹ جائز ہے۔ تاکہ معاشرے میں معصیت اور غلطی کی حوصلہ شکنی ہو۔ (۵) دین کے معاملے میں جو تکلیفیں آئیں' صبرو استقلال سے انہیں برداشت کیا جائے۔

(٢) تمام مال كا صدقه كرنا بنديده نهيل ب اپني ضروريات كے لئے بھي اپنے پاس مال ركھنا ضروري بـ - (٧) خوشی کے موقع پر مبارک باد دینا اور مبارک باد دینے والے کو ہدیہ اور انعام دینا جائز ہے۔ (۸) توبہ کی توفیق بھی اللہ کا انعام ہے جس پر اس کا شکر واجب ہے۔ (۹) عمد کو پورا کیا جائے۔۔

٢٢ - وَعَنْ أَبِي نُجَيْدٍ - بضَمَّ النُّونِ ١٠ / ٢٢ - حضرت ابو نجيد (نون پر پيش اور جيم پر زبر) وفتح الجيم - عِمْرَانَ بْن الحُصَيْن عمران بن حمين فراعي بالله سے روايت ہے كہ جمييد الْخُزاعِيِّ رَضِي الله عنهما أنَّ امْرَأَةً مِنْ قبيل كي ايك عورت رسول الله التيليم كي خدمت مين جُهَيْنَةَ أَتَتْ رَسُولَ اللهِ ﷺ وَهِيَ حُبْلَى منَ الصَّرِ مُوتَى وه ارتكاب زنا سے حاملہ تھی اس نے آگر کما۔ یا رسول اللہ! مجھ سے حد والے گناہ کا ارتکاب ہو كياب 'آب مجھ ير حد قائم فرما ديجيمُ! نبي طَلَيْكِم نے اس کے ولی (وارث ' قریبی رشتے دار) کو بلایا اور فرمایا "اس کو اچھے طریقے ہے اینے پاس رکھو اور جب یہ بچہ جن لے تو اس کے بعد اس کو لے کر آنا" چنانچہ اس نے ایسا ہی کیا' اللہ کے پینمبرنے حکم دیا' اس کے کیڑے اس پر مفبوطی سے باندھ دیئے گئے ' پھر آپ کے تھم یر اسے رجم کر دیا گیا' پھر آپ نے اس کی نماز جنازہ بڑھائی۔ بد کاری کرنے والی عورت یر آپ نماز جنازہ پڑھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا (عمر اللہ عمیس نہیں معلوم) اس عورت

الزِّنَا، فقالَتْ: يا رسولَ اللهِ أَصَبْتُ حَدّاً فَأَقَمْهُ عَلَىَّ، فَدَعا نَبيُّ اللهِ ﷺ وَليْهَا فقالَ: "أَحْسنْ إلَيْهَا، فإذَا وَضعَتْ فَٱثْتِنِي"، فَفَعَلَ فَأَمَوْ مِهَا نَبِي اللهِ ﷺ، فَشُدَّتْ عَلَيْهَا ثِيَابُهَا، ؟ ثُمَّ امَرَ بِهَا فَرُجِمَتْ، ثُمَّ صَلَّى عَلَيْهَا. فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: تُصَلِّي عَلَيْهَا يا رسولَ الله وَقَدْ زَنَتْ؟ قالَ: ﴿لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَةً لَو قُسِمَتْ بَيْنَ سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ المدينَةِ لُوَسِعَتْهُم، وَهَلْ وَجَدْتَ أَفضَلَ مَنْ أَنْ جُمَادَتْ بِنَفْسِهَمَا للهِ عَـزَّ وجـل؟!» رواه

نے ایس (خالص) توبہ کی ہے کہ اگر اسے اہل مدینہ کے ستر آدمیوں بر تقسیم کر دیا جائے تو ان کو کافی ہو جائے۔ کیا اس سے بھی افضل کوئی بات ہے کہ اللہ عز و جل كى رضا كے لئے اس نے اپنى جان تك قربان كر دى؟

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحدود، باب من اعترف على نفسه بالزئي.

۲۲- فوائد: اس میں ایک تو حد رجم کا اثبات ہے۔ دوسرے 'خالص توبہ کی نضیات ہے۔ تیسرے 'صحابہ و صحابیات م من کے جذبہ خوف اللی اور محاسبہ آخرت کا بیان اور ان کا اخروی سزا کے مقابلے میں دنیا کی سزا کو ترجیح دینا ہے۔ چوتھ، مرتکب بیرہ کی نماز جنازہ جائز ہے 'بشرطیکہ وہ اسے حلال سمجھ کرنہ کرے 'کیونکہ اس صورت میں اندیشہ کفر ہے۔ پنجم' حاملہ عورت کو اس وقت تک سزائے رجم نہیں دی جائے گی جب تک وضع حمل نہ ہو جائے اور بچہ اس کے دودھ سے بے نیاز نہ ہو جائے۔

٢٣ \_ وَعَن أَبْن عَبَّاس رَضِي الله ١١ / ٢٣ - حضرت ابن عباس اور انس بن مالك وَيُسْتِنا عَنهما أَنَّ رسولَ الله ﷺ قال: ﴿ لَوْ أَنَّ لاِبْن ﷺ موايت ہے كه رسول اللہ طَلَّيَا عَلَى فرمايا ' اگر آدمَ وَادِياً مَنْ ذَهَب أَحَبً أَنْ يَكُونَ لَهُ السان كے پاس ايك وادى سونے كى ہو تو وہ (اس پر وَادِيَانَ، وَلَنْ يَمْلاً فَاهُ إِلَّا التُّرَابُ، وَيَتُوبُ قَاعت نهيس كرے كا بلكه) جائے گا كه اس كے پاس دو وادیاں ہوں' اس کا منہ تو (قبر کی) مٹی ہی بھرے گی اور اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ» متفقٌ عليه. الله تعالی اس ير رجوع فرماتا ہے جو اس كى طرف رجوع كرتا ہے (يعني توبه كرنے والے كى توبہ قبول فرماتا ہے بشرطیکه وه توبه شرائط و آداب توبه کی جامع مو)-

تخریج: صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب ما یتقی من فتنة المال... وصحیح مسلم، كتاب الزكوة، باب لو أن لابن آدم واديين لابتغى ثالثا.

۲۳- فوائد: اس میں انسان کی حرص اور مال سے اس کی شدید محبت کا ذکر ہے جس سے صرف وہی نیج سکتا ہے جو ايمان ميں كامل ہو۔

> ٢٤ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه الآخَرَ يُدْخُلانِ الْجَنَّةَ، يُقَاتِلُ هٰذَا في سَبِيل

۱۲ / ۲۴ ۔ حضرت ابو ہررہ رہائٹہ سے روایت ہے کہ أن رسولَ الله ﷺ قَال: "يَضْحَاتُ اللهُ "رسول الله النَّالِيم في فرمايا: الله تعالى دو آدميول كو دكيم سُبْحَانهُ وَتَعَالَى إِلَى رَجُلَيْن يَقْتُلُ أحدُهُمَا كرنسے گا جن میں سے ایک نے دو سرے کو قتل کیا ہو گا' وہ رونوں جنت میں داخل ہوں گے۔ یہ قتل ہونے اللهِ فَيُقْتَلُ، ثُمَّ يَتُوبُ اللهُ عَلَى الْقَاتِلِ فَيُسْلِمُ والاالله كراسة من لاتا لاتا قل (شهيد) كيا كيا تها على الله

(بخاری ومسلم)

الله تعالیٰ نے اس کافر قاتل کو توبہ کی توفیق دے دی اور وہ مسلمان ہو کراللہ کی راہ میں شہید ہو گیا۔

فَيُسْتَشْهَدُ» متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الجهاد، باب الكافر يقتل المسلم ثم يسلم فيسدد بعد ويقتل - وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب بيان الرجلين يقتل أحدهماالآخر يدخلان

٢٢- فوائد: توبه سے برا سے برا گناہ اور قبول اسلام سے سابقہ تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ ہنا بھی اللہ کی صفت ہے 'جس پر ایمان رکھنا ضروری ہے 'گواس کی کیفیت سے ہم آگاہ ہیں نہ آگاہ ہو ہی سکتے ہیں۔

# س صبر کابیان

٣ ـ بَابُ الصَّبْر

وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَتُّ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ الصَّنبُرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ [الزمر: ١٠]، كا يورا اجرويا جائے كا بغير حاب ك"

﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ ٱلْمُجَهِدِينَ مِنكُورَ الأَمْرِ بالصَّبْرِ وَبَيَانِ فَضْلهِ كَثيرَةٌ مَعْرُوفَةٌ.

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ الله تعالى نے فرمایا: اے ایمان والو! صبر کرو! اور دشمن ءَامَنُواْ اصْبِرُواْ ﴿ وَصَابِرُواْ ﴾ [آل کے مقابلے میں ڈٹے جے رہو اور محاذ جنگ پر موریے عمران: ۲۰۰]، وقال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم سَنِها لِے رہو۔ اور فرمایا که "ہم تہمیں ضرور آزمائیں بِنَىٰءِ مِنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ كَ ' يَجِه خوف ميں مبتلا كرك' بھوك سے' مالوں' جانوں اور پھلوں میں کمی کر کے اور صبر کرنے والوں کو و رود البقرة: ١٥٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُولَقَى خُوشَ خَرِى سَا وَ يَحِيَّ " - اور فرمايا "صبر كرنے والول كوان

وقال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَكَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنَ اور فرمايا "البته جس شخص نے صبر كيا اور معاف كر ويا عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ [الشورى: ٤٣]، وقال بيتك به همت كے كاموں ميں سے ہے" اور فرمايا "صبر تعالى: ﴿ أَسْتَعِينُواْ بِالصَّدِ وَالصَّلَوْةَ إِنَّ أَلَّهَ مَعَ اور نمازك ذريع سے مدو طلب كرو ، ب شك الله صبر الصَّنبِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٣]، وقال تعالى: كرنے والوں كے ساتھ ہے" اور اللہ تعالى نے فرمایا "اور ہم تہیں ضرور آزمائیں گے 'یہاں تک کہ ہم وَالصَّدِينَ ﴾ [محمد: ٣١]؛ وَالآياتُ في جان ليس كه تم مين سے جماد كرنے والے اور صبر كرنے والے کون ہیں" اور وہ آیات' جن میں صبر کرنے کا حکم اور اس کی فضیلت کا بیان ہے' بہت ہیں اور معروف

٢٥ - وَعَنْ أبي مَالكِ الحَارثِ بْن ١/ ٢٥ - ابو مالك عارث بن عاصم اشعري بالله على على الله الله الم عُنْصِمِ الأَشْعَرِيِّ رضَى الله عنه قَالَ : قَالَ روايت ہے كه رسول الله طَلْمَايِم نَے فرمایا : ياكيزگي، رسول الله على «الطُّهُورُ شَطْرُ الإِيمَان، نصف ايمان ب (يعني اجرو ثواب مين آوهے ايمان ك

وَالْحَمدُ للهِ تَمْلاُ الميزَانَ، وَسُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمدُ للهِ تَمْلاً الميزَانَ، وَسُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ تَمْلاَنِ - أَوْ تَمْلاً مَا بَيْنَ السَّمْ وَالصَّلاةُ نُورٌ، وَالصَّلاةُ نُورٌ، وَالصَّلاةُ نُورٌ، وَالصَّدْوَةُ بُرُهانٌ، وَالصَّبْرُ ضِيَاءٌ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ. كُلُّ النَّاسِ يَغْدُو، فَبَائعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُها، أَوْ مُوبِقُهَا الرواه مسلم.

برابر ہے) اور الحمدللہ 'کمنا میزان کو بھر دیتا ہے (یعنی بہت وزنی عمل ہے جس کے اجر و ثواب سے میزان اعمال بھاری ہو جائے گی) اور سجان اللہ اور الحمدللہ کہنا 'سیہ آسان و زمین کے درمیانی خلا کو بھر دیتا ہے اور نماز روشنی ہے (جس سے اسے دنیا میں حق کی طرف رہنمائی ملتی ہے اور آخرت میں بل صراط سے گزرتے وقت بھی مومن کے کام آئے گی) اور صدقہ دلیل ہے میر روشنی مومن کے کام آئے گی) اور صدقہ دلیل ہے روشنی ہے 'قرآن تیرے لئے جمت (دلیل) ہے (اگر اس بات پر کہ اس کا ادا کرنے والا مومن ہے) صبر روشنی ہے 'قرآن تیرے لئے جمت (دلیل) ہے (اگر اس بات پر عمل کیا جائے بصورت دیگر) تیرے خلاف دلیل ہے ہرایک صبح صبح اپنے کاموں میں نگلنے والا ہے اور وہ اپنے نفس کا سودا کرتا ہے 'پس اسے (عذاب سے) آزاد اپنے نفس کا سودا کرتا ہے 'پس اسے (عذاب سے) آزاد کی رحمت سے محروم کر کے والا ہے یا اس کو (اللہ کی رحمت سے محروم کر کے والا ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل الطهور.

70- فوا کد: پاکیزگی کی فغیلت۔ اس سے ہر قتم کی پاکیزگی و طمارت مراد ہے اور ایمان سے مراد' ایمان ہی کی حقیقت ہے۔ بعض کے نزدیک یمال ایمان سے مراد نماذ ہے' طمارت' نماذ کے لئے ضروری ہے' اس لئے اسے آدھی نماذ کما گیا ہے۔ (۲) ذکر الٰمی کی فغیلت۔ (۳) کثرت نماذ کی ترغیب۔ اس لئے کہ یہ ایمی روشنی ہے جس سے مسلمان کو قدم قدم پر رہنمائی ملتی' نیز بے حیائی اور منکر کاموں سے روکتی ہے۔ (۴) صدقہ ایک مومن کے صدق اور اخلاص کی دلیل ہے۔ (۵) صبر کی فغیلت' یہ بھی مومن کا ایک بڑا ہتھیار ہے جس سے اسے استقامت نفیب ہوتی ہے۔ (۱) قرآن کریم' انسان کے لئے نجات کا ذریعہ بھی ہے اور ہلاکت کا سبب بھی۔ اس پر عمل کرنے میں نجات ہے اور اس سے اعراض ہلاکت ہے۔ (۷) انسان اپنے نفس کو بے کار نہ چھوڑے' بلکہ اسے عمل میں لگائے رکھے' عمل بھی عمل صالح۔ ورنہ برے عملوں کا ار تکاب اس کی تابی کا باعث ہے۔ (۸) انسان اپنی حبات مستعار کو اطاعت پر صرف کرے۔

77 ـ وَعَنْ أبي سَعيد سَعْد بُنِ مَالكِ بْن سِنَانِ الْخُدْرِيِّ رضي الله عنهما: أَنَّ نَاساً مِنَ الأَنْصارِ سَأَلُوا رسولَ الله عَلَيْ فَأَعْطَاهُمْ، حَتَّى نَفِدَ فَأَعْطَاهُمْ، حَتَّى نَفِدَ مَا عِنْدهُ، فَقَالَ لَهُمْ حِينَ أَنْفَقَ كُلَّ شَيْءٍ مَا عِنْدهُ، فَقَالَ لَهُمْ حِينَ أَنْفَقَ كُلَّ شَيْءٍ

۲ / ۲۱ ۔ حضرت ابو سعید سعد بن سنان خدری بخاشہ سے روایت ہے کہ انصار کے کچھ لوگوں نے رسول اللہ طلق کے انہیں کچھ دیا' انہوں سے کچھ طلب کیا' آپ نے انہیں کچھ دیا' انہوں نے کچھ رسوال کیا' آپ نے انہیں کچھ دیا' حتی کہ آپ کے پاس جو کچھ تھا' ختم ہو گیا۔ آپ نے 'جس وقت ہم

وَأُوْسَعَ مِنَ الصَّبْرِ» متفقٌ عليه.

بيده : «مَا يَكُنْ عِنْدِي مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ أَدْخِرَهُ چيز جو آپ كے ہاتھ ميں تھى، خرچ كر دى، تو ان سے عَنْكُمْ، وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفَّهُ اللهُ، وَمَنْ فراليا ميرے پاس جو يچھ بھى آتا عين وہ تم سے بچاكر سَنتَغُلُ نَعُنِيهِ اللهُ ، وَمَن يَتَصَبَّرُ نبي ركمتا اور جو مخص سوال سے بچنے كى كوشش كرتا يُصَبِّرُهُ اللهُ أَ وَمَا أُعْطِيَ أَحَدٌ عَطَاءً خَيْراً م الله اسے بچاليتا م 'جوب نيازي افتيار كرتا م الله تعالی اسے (لوگوں سے) بے نیاز کر دیتا ہے اور جو صبر کا دامن بکڑتا ہے' اللہ اسے صبر کی توفیق دے دیتا ہے اور کوئی مخص ایباعطیه نهیں دیا گیا' جو صبرسے زیادہ بهتر اور وسبع تر ہو۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الزكوة، باب الاستعفاف عن المسألة \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب فضل التعفف والصبر.

۲۷- فوائد: اس میں نبی کریم ملی کیا کے جود و کرم 'ساحت اور مکارم اخلاق کے بیان کے علاوہ صبر و قناعت اور استغناء اختیار کرنے ' دست سوال دراز کرنے سے بچنے اور خودداری کو برقرار رکھنے کی ترغیب و تلقین ہے۔

٢٧ ـ وَعَنْ أَبِي يَحْيَى صُهَيْب بْن ٣ / ٢٥ - حضرت ابو يجيل صهيب بن سان رفاتُ سے سِنَانِ رضي الله عنه قال: قَالَ روايت ہے كه رسول الله طَلَيْ الله عنه قال: قَالَ مومن كا رَسُولُ الله ﷺ: "عَجَباً لأَمْرِ المُؤْمِنِ إنَّ معالمه بهي عجيب ب اس كے بركام ميں اس كے لئے أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لأَحَدَ إلَّا بَعْلالَى بِ اوري چيزمومن كے سواكسى كو عاصل نهيں-لِلْمُؤْمِن: إِنْ أَصَابَتُهُ سَرًّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْراً الراسے خوش عالى نصيب مو اس ير الله كا شكر كرتا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْه ضَرَّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْراً لَهِ " ہے ' تو یہ شکر کرنا بھی اس کے لئے بہتر ہے (یعنی اس میں اجر ہے) اور اگر اسے تکلیف پنیج' تو صبر کرتا ہے' رواه مسلم. تو یہ صبر کرنا بھی اس کے لئے بہتر ہے (کہ صبر بھی

بجائے خود نیک عمل اور باعث اجر ہے) (مسلم) تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزهد، باب المؤمن أمره كله خير.

۲۷- فوائد: مومن كا معامله تو عسر ويسر خوش حالي و تنكي دونول مين وه ب جو حديث مين مذكور جوا- اس كا مطلب ہے کہ خوش حالی میں اللہ کو بھول جانا' اس کی نعمتوں کا شکر کرنے کی بجائے' اس کی نافرمانی کرنا' اس طرح تکلیف اور مصیبت کے وقت صبر کی بجائے جزع و فزع' اللہ کی قضاء و قدریر برہمی کا اظہار اور گلے شکوے کرنا' مومنانه شیوه اور کردار نهیں ہے۔

٢٨ \_ وَعَنْ أَنَسِ رضي الله عنه قال: ٢٨ / ٣٠ - حضرت الس والتين سے روايت ہے كه جب لَمَّا ثَقُلَ النَّبِيُّ عِينَ يَعَدَلَ يَتَغَشَّاهُ الْكَرْبُ مِي طَنَّهَا مُ زياده بيار مو كئ اور اضطراب اور ب جيني فَقَالَتْ فَاطِمَةً رضِي الله عنها: وَاكَرْبَ آبِ ير جِها كَيْ تو (آپ كي صاجزادي) حضرت فاطمه عنها

أَبَتاه. فَقَالَ: «لَيْسَ عَلَى أَبيكِ كَرْبٌ بَعْدَ الْيَوْم» فَلَمَّا مَاتَ قَالَتْ: يا أَبَتَاه أَجَابَ رَبّاً البخاري.

منہ سے نکلا' ہائے ابا جان کی تکلیف! آپ نے یہ س کر فرمایا۔ ''تمہارے باپ پر آج کے بعد بے چینی نہیں ہو دَعَاهُ، يَا أَبَتَاه جَنَّةُ الْفِرْدَوْسِ مَأْوَاه، كَنْ جب وفات يا كُنَّ تُو حضرت فاطمه على فرمايا والم يَا أَبْتَاه إِلَى جِبْرِيلَ نَنْعَاه؛ فَلَمَّا كُونِنَ قَالَتْ اباجان وب في الهي الله الو الهول في رب كي يكارير فَاطِمَةُ رضي الله عنها: أَطَابَتْ أَنْفُسُكُمْ أَنْ لِبِيك كما كُما إِنْ الإِجان! جنت الفردوس ان كالمحكانا ب تَخْتُوا عَلَى رسولِ الله ﷺ التُرَابَ؟ رواه بائ اباجان! جبريل كو بهم آپ كى موت كى خبردير ك-جب آپ کو دفنایا گیا' تو صاحبزادی نے (صحابہ رُیَا اُنْ سے) یوچھا کیا تمہارے نفول نے یہ گوارا کر لیا کہ تم رسول الله ملتاليم (ك جسد اطهر) ير منى والو؟ (بخارى)

تخريج: صحيح بخارى ، كتاب المغازى، باب مرض النبي ﷺ ووفاته.

۲۸- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ موت کے وقت جو تکلیف اور بے چینی ہوتی ہے' اس کا اظهار جائز ہے' اس طرح موت پر فطری طریقے سے درد و غم کا اظهار 'جس میں نالہ و شیون اوّر نوحہ و ماتم' بال نوچنا اور جیب و دامال کو چاک کرنا وغیرہ نہ ہو' درست ہے اور میت کے اوصاف بیان کرنا بھی جائز ہے۔ حضرت فاطمہ رہے اور میت کا آخری قول بھی جنن و غم کے اظمار کا ایک انداز ہی ہے 'ورنہ نبی اللہ کیا کے دفن کرنے پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔ کیونکہ وہ تو شریعت کا حکم ہے جس سے کوئی متثنیٰ نہیں۔

٢٩ ـ وَعَنْ أَبِي زَيْدِ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدِ بنِ حَارِثَةَ مَوْلَى رسولِ الله ﷺ وَحِبِّهِ وَابْن بِأَجَلِ مُسَمَّى، فَلْتَصْبِرْ وَلْيَحْتَسِبْ» فَأَرْسَلَتُّ إِلَيْهِ تُقْسِم عَلَّيْهِ لَيَأْتِيَنَّهَا. فَقَامَ وَمَعَه سَعْدُ بْنُ عُبَادَةً، وَمُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ، وَأُبِيُّ بْنُ كَعْبِ، وَزَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ، وَرِجَّالٌ رضِي الله عنهم، فَرُفعَ إِلَى رسولِ الله ﷺ الصَّبِيُّ، فَأَقْعَدَهُ في حَجْرِهِ وَنَفْسُهُ تَقَعْقَعُ؛ فَهَاضَتْ عَيْنَاهُ، فَقَالَ سَعْدٌ: يا رسولَ الله مَا هٰذَا؟ فَقَالَ: «هٰذِهِ رَحْمَةٌ جَعَلَهَا اللهُ

۵ / ۲۹ ۔ حضرت ابو زید' اسامہ بن زید بن حارثہ۔ رسول الله سلی الله علم کی ازاد کردہ غلام کی آپ کے محبوب حِبُّهِ، رَضِي الله عنهما، أَرْسَلَتْ بنْتُ اور محبوب کے بیٹے میں اللہ عنهما، أَرْسَلَتْ بنْتُ اور محبوب کے بیٹے میں اللہ عنهما، اُرْسَلَتْ بنْتُ اور محبوب کے بیٹے میں اللہ عنهما، النَّبِيُّ ﷺ: ۚ إِنَّ ابْنِي قَدِ احْتُضِرَ فَاشْهَدْنَا، بيني نے آپ کی طرف پیغام بھیجا کہ میرے بیٹے کا فَأَرْسَلَ يُقْرِئُ السَّلامَ وَيَقُدول: «إِنَّ للهِ آخرى وقت (دم والبيس) بَم السِّلامَ وَيَقُدول: «إِنَّ للهِ مَا أَخَذَ، وَلَهُ مَا أَعْطَى، وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَه آپ نے پیغام بھیجا کہ وہ سلام کتے ہیں اور فرماتے ہیں كه "جو الله تعالى لے وہ بھى اس كا ہے اور جو دے وہ بھی اسی کا ہے' اس کے ہاں ہر چیز کا ایک وقت مقرر ہے' اس کئے انہیں چاہئے کہ صبر کریں اور اللہ سے ثواب کی امید ر تھیں" صاجزادی نے پھر پیغام بھیجا اور قتم دیتے ہوئے کہا کہ آپ ضرور تشریف لائیں۔ چنانچہ آپ سعد بن عباده معاذبن جبل ابي بن كعب نيد بن ثابت رسی اور کچھ اور آدمیوں کے ساتھ وہاں تشریف لے گئے۔ بید آپ کی خدمت میں پیش کیا گیا' آپ نے

تَعَالَى في قُلُوب عِبَادِهِ»، وفي روايةٍ: «في قُلُوبِ مَنْ شَاءَ مِنْ عِبَادِهِ وإنَّمَا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ » متفق عليه. ومَعْنَى «تَقَعْقَعُ»: تَتَحَرَّكُ وَتَضْطَرِبُ.

اسے اپنی گود میں بھالیا جب کہ اس کی جان بے چین اور مضطرب تھی' (اس کی سے حالت دیکھ کر) آپ کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ جس پر حضرت سعد ا نے کما' یا رسول اللہ! یہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا "یہ جذبہ شفقت ہے جو اللہ تعالی نے اپنے بندوں کے دلوں میں رکھا ہے" اور ایک روایت میں ہے "جن بندول کے دلوں میں جاہا" اور اللہ تعالی اپنے انہی بندوں پر رحم فرما تا ہے جو رحیم (شفقت و مہرانی کرنے والے) ہوتے ہیں۔ (بخاری و مسلم)

اور تقعقع کے معنی ہیں ' حرکت کرتا اور مضطرب ہو تا۔

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الجنائز، باب قول النبي ﷺ "يعذب الميّت ببكاء أهله عليه وكتاب المرضى وكتاب الإيمان وغيرها من كتب الصحيح ـ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب البكاء على الميّت.

۲۹- فوائد: عندالمرگ ، تمام رشتے داروں كا حاضر ہونا ضرورى نہيں۔ تاہم جنازے ميں شركت بطور كفايه متحب ے۔ (۲) البتہ گروالوں کی یہ خواہش جائز ہے کہ دم واپسیں نیک لوگ قریب الموت کے قریب ہوں تا کہ اس کی دعاء و برکت سے بیر مرحلہ جان کنی آسانی سے طے ہو جائے۔ (٣) جس بر اعتماد ہو' اس کو قتم دلانا اور قتم دلانے والے کا اس قتم کا بورا کرنا جائز ہے' اس سے باہمی اعتاد اور محبت میں اضافہ ہو تا ہے۔ (۴) میت پر فطری رونا اور اہل میت کو صبر و احتساب کی تلقین کرنا جائز ہے۔ (۵) شفقت و محبت کا جذبہ ' اللہ کا انعام اور اس کی رحمت کے حصول کا ذرایعہ ہے اور اس سے محرومی ' شقاوت ہے۔

٣٠ ـ وَعَنْ صُهَيْبِ رضي الله عنه أن ٢ / ٣٠ . حفرت صبيب بنائيَّة سے روايت ہے كه قَبْلَكُمْ، وَكَانَ لَهُ سَاحِرٌ، فَلَمَّا كَبِرَ قَالَ ايك بإدشاه تها اور اس كا (مشير) ايك جادوگر تها جب لِلْمَلِكِ: إنِّي قَدْ كَبِرْتُ فابْعَثْ إلَيَّ غُلاماً جادور بو رها مو كيا تو اس نے بادشاہ سے كما عين اب أُعَلِّمْهُ السَّحْرَ فَبَعَثَ إِلَيْهِ عُلاماً يُعَلِّمُهُ، بوڑھا ہوگیا ہوں' ایک لڑکا میرے سپرد کرو تاکہ میں وَكَانَ فِي طَريقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبٌ فَقَعَدَ إِلَيْهِ السے بيہ جادو كا علم سكھا دوں ' چنانچيہ بادشاہ نے ايك لؤكا وَسَمِعَ كُلامَهُ ۚ فَأَعْجَبَهُ ، وَكَانَ إِذَا أَتَى إِس كَي طرف بِهِي شروع كر ديا جس كو وه جادو سكما تا-راستے میں ایک یادری کا بھی ٹھکانا تھا' وہ لڑکا جب بھی جادوگر کے پاس جاتا' تو یادری کے پاس بھی (تھوڑی دیر

السَّاحِرَ مَرَّ بالرَّاهِب وَقَعَدَ إلَيْه، فإذَا أتَى السَّاحِرَ ضَرَبَهُ، فَشَكَا ذلكَ إلَى الرَّاهِبِ

فَقَالَ: إِذَا خَشِيتَ السَّاحِرَ فَقُلْ: حَبَسَنِي كَ لِيَّ ) بيتُ جاتا اس كى باتين الحجى لكين يس أَهْلي، وإذَا خَشِيتَ أَهْلَكَ فَقُلْ: حَبَسَنِي وه جب بهي جادو ركي پاس جاتا تو كزرت موت رامب السَّاحِرُ. فَبَيْنَمَا هُوَ عَلَى ذلكَ إِذْ أَتَى عَلَى (پادری) کے پاس بھی بیٹھ جاتا۔ جب وہ جادوگر کے پاس دَابَةٍ عَظِيمَةٍ قَدْ حَبَسَتِ النَّاسَ فَقَالَ: الْيَوْمَ آياتو (وريسة آلح كي وجهس) جادوكر است مارتا أَعْلَمُ آلسًا حرُ أَفْضَلُ أم الرَّاهِبُ أَفْضَلُ؟ اس نے راجب کو بتلایا۔ راجب نے اس سے کما کہ فَأَخَذَ حَجَراً فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ أَمْرُ جب تهيس جادوكر سے (ماركا) ور بو توبير كمه دياكروكه الرَّاهِب أَحَبَّ إِلَيْكَ مِنْ أَمر السَّاحِر فَاقْتُلْ مِجْھِ ميرے گھر والول نے روک ليا تھا اور جب گھر هٰذه الدَّابَّةَ حَتَّى يَمْضىَ النَّاسُ، فَرَمَاهَا والول سے وُر ہو تو کمہ دیا کرو کہ جادوگر نے مجھے فَقَتَلَهَا وَمَضَى النَّاسُ، فَأَتَى الرَّاهِبَ روك ليا تها ويناني اس طرح ون كزرت رب كه فَأَخْبَرَهُ. فَقَالَ لَهُ الرَّاهِبُ: أَيْ بُنَيَّ أَنْتَ الك ون لرُّك نے این رائے میں ایک بہت برا جانور الْيَوْمَ أَفْضَلُ مِنِّي، قَدْ بَلَغَ مِنْ أَمْرِكَ ويكما بص في لوكون كاراسة روك ركها تها. لرك في (دل میں) کما' آج پہ چل جائے گا کہ جادوگر افضل ہے یا راہب؟ اس نے ایک پھر بکڑ کر کما' اے اللہ! اگر وَالأَبْرَضَ، وَيُدَاوِي النَّاسَ مِنْ سَائِرَ رابِ كا معالمه تيرے نزديك ، جادوگر كے معاملے سے زیادہ پسندیدہ ہے تو اس جانور کو (اس بھرکے ذریعے سے) مار دے' تاکہ (راستہ کھل جائے اور) لوگ گزر جائیں۔ یہ وعاکر کے اس نے بھراس جانور کو مارا'جس سے وہ ہلاک ہو گیا اور لوگ گزر گئے۔ وہ لڑکا راہب ك ياس آيا اور اسے به واقعه بتلايا 'راہب نے اسے كما' فَأَمَنَ بِاللهِ تَعَالَى فَشَفَاهُ اللهُ تَعَالَى، فَأَتَى بِيرُ اللهِ تَعَالَى، فَأَتَى بِيرُ اللهِ عَم مِه سے افضل مو تمارے (علم و تقوی کا) معاملہ جمال تک پہنچ گیا ہے' میں وہ دیکھ رہا ہوں اور عقریب تم آزمائش میں ڈالے جاؤ گے' یس جب آزمائش كأبير مرحله آئ توتم (ميرا بهاندًا مت يجورُنا) اور میری بابت لوگوں کو مت بتلانا اور بیا لڑکا مادر زاد اندھے اور کوڑھی کو (اللہ کے حکم سے) درست کر دیتا تھا اور دیگر تمام بھاریوں کا علاج کرتا۔ بادشاہ کا ایک درباری (ہم نشیں) اندھا ہو گیا' اس نے جب ساتو وہ بت سے بدیے لے کر لڑے کے پاس آیا اور اس سے کہا' اگر تم مجھے ٹھیک کر دو' تو یہ سارے بدیے' جو

مَا أَرَى، وَإِنَّكَ سَتُبْتَكَى، فَإِنِ ابْتُلِيتَ فَلا تَدُلُّ عَلَيَّ؛ وَكَانَ الْغُلامُ يُبْرِئُ الأَكْمَهَ الأَّدْوَاءِ. فَسَمِعَ جَلِيسٌ لِلْمَلِكِ كَانَ قَدْ عَمِيَ، فَأَتَّاهُ بِهَدَايا كَثيرَةٍ فَقَالَ: مَا هُهُنَا لَكَ أَجْمَعُ إِنَّ أَنْتَ شَفَيْتَنِي، فَقَالَ: إِنِّي لا أشْفي أحداً، إنَّمَا يَشْفِي اللهُ تَعَالى ، فَإِنْ آمَنْتَ بِالله تَعَالَى دَعَوْتُ اللهَ فَشَفَاكَ، الْمَلِكَ فَجَلَّسَ إِلَيْهِ كَما كَانَ يَجْلِسُ فقالَ لَهُ الْمَلكُ: مَنْ رَدَّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ؟ قَالَ: رَبِّي. قالَ: وَلَكَ رَبُّ غَيْرِي؟! قالَ: رَبِّي وَرَبُّكَ اللهُ، فَأَخَذَهُ فَلَمْ يَزَلُ يُعَذِّبُهُ حَتَّى دَلَّ عَلَى الْغُلام، فَجِيْءَ بِالْغُلام فقالَ لَهُ الْمَلِكُ: أَيْ بُنَيَّ قَدْ بَلَغَ مِنَ سِحْرِكَ مَا تُبْرِئُ الأَكْمَةَ وَالأَبْرَصَ وَتَفْعَلُ وَتَفْعَلُ فقالَ: إنِّي لا أَشْفِي أَحَداً، إنَّما يَشْفِي اللهُ ُ تعالَى، فَأَخَذَهُ فَلَمْ يَزَلْ يُعَذِّبُهُ حَتَّى دَلَّ

یعاں میں ساتھ لایا ہوں' تمہارے ہیں۔ لڑکے نے کہا' میں کسی کو شفاء نہیں دیتا' شفا صرف الله دیتا ہے۔ اگر تم الله ير ايمان لے آؤ او ميں الله سے دعاء كروں كا كيں وہ تمہیں شفاء عطا فرما رے گا۔ چنانچہ وہ اللہ یر ایمان کے آیا اور اللہ نے اسے شفاء عطا فرما دی۔ وہ (ٹھیک مونے کے بعد) بادشاہ کے پاس آیا اور اس کے پاس اس طرح بیٹھ گیا' جیسے وہ بیٹھا کر تا تھا' بادشاہ نے اسے دیکھا تو یو چھا' تیری بینائی کس نے بحال کر دی؟ اس نے کما' میرے رب نے۔ بادشاہ نے کہا کیا میرے علاوہ تیرا کوئی اور رب ہے؟ اس نے کہا' میرا اور تیرا رب (صرف ایک) اللہ ہے۔ بادشاہ نے اسے گر فتار کر لیا اور اس کو سزا دیتا رہا حتیٰ کہ اس نے لڑکے کا پت بتلا دیا' چنانچہ الرکے کو (بادشاہ کی خدمت میں) لایا گیا' بادشاہ نے اس سے کما' تیرے جادو کا کمال اس حد تک پہنچ گیا ہے کہ تو مادر زاد اندھے اور کوڑھی کو درست کر دیتا ہے اور بھی فلاں فلاں کام کر لیتا ہے! لڑکے نے کہا' میں کسی کو شفاء نمیں دیتا' شفا دینے والا صرف اللہ ہے۔ بادشاہ نے اسے بھی گرفتار کرلیا اور اسے سزا دیتا رہا' حتیٰ کہ اس نے راہب کا پتہ بتلا دیا۔ پس راہب کو پیش کیا گیا' راہب سے کما گیا کہ تم اپنے دہن سے پھر جاؤ! اس نے انکار کر دیا' بادشاہ نے آرہ منگوایا اور اس آرے کو اس کے سرکے عین درمیان (مانگ والے مقامیر) رکھ دیا گیا اور اس کے سرکو چیر دیا' یمال تک کہ اس کے سرکے دو جھے ہو گئے۔ پھر بادشاہ کے ہم نشیں (درباری) کو لایا گیا اور اس سے کھا گیا کہ اپنے دین سے پھر جا! اس نے بھی انکار کر دیا۔ چنانچہ آرہ اس کے سرکے مانگ والے مقام پر رکھ دیا گیا اور اس کے سرکو چیر دیا'جس سے اس کے سرکے بھی دو مکڑے ہو گئے۔ پھر لڑکے کو كِيرْ كر لايا گيا' اس سے كها گيا' اپنے دین سے پھر جا' اس

عَلَى الرَّاهِب؛ فَجِيْءَ بِالرَّاهِبِ فَقِيلَ لَهُ: ارْجِعْ عَنْ دِينِكَ، فَأَبَى، فَدَعَا بالمِنْشَار فَوُضِعَ الْمِنْشَارُ في مَفْرِقِ رَأْسِهِ، فَشَقَّهُ حَتَّى وَقَعَ شَقًّاهُ، ثُمَّ جيءَ بجَلِيس الْمَلِكِ فقيلَ لَهُ: ارْجِعْ عنْ دِيْنكَ فَأَبَى، فَوُضِعَ المنشارُ في مَفْرق رَأْسهِ، فَشَقَّهُ بهِ حَتَّى وَقَعَ شَقَّاهُ، ثُمَّ جيءَ بالْغُلام فَقيلَ لَهُ: ارْجَعْ عَنْ دِينِكَ فَأَبَى، فَدَفَعَهُ َ إِلَى نَفَر مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: اذْهَبُوا بِهِ إِلَى جَبَلِ كَذَا وَكَذَا فَاصْعَدُوا بِهِ الجَبَلَ، فَإِذَا بَلَغْتُمْ ذِرْوَتَهُ فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاطْرَحُوهُ، فَذَهَبُوا بِهِ فَصَعِدُوا بِهِ الْجَبَلَ فَقَالَ: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِمَا شِئْتَ، فَرَجَفَ بِهِمُ الْجَبَلُ فَسَقَطُوا، وَجَاءَ يَمْشِي إِلَى الْمَلِكِ، فَقَالَ لَهُ الْمَلِكُ: مَا فُعِلَ بأَصْحَابِكَ؟ فقالَ: كَفَانِيهِمُ اللهُ تعالى، فَدَفَعَهُ إَلَى نَفَرِ مِنْ أَصْحَابِهِ فقالَ: اذْهَبُوا بِهِ فاحْمِلُوهُ في قُرْقُور وَتَوَسَّطُوا به الْبَحْرَ، فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلَّا فَاقْذِفُوهُ، فَذَهَبُوا بِهِ فَقَالَ: اللَّهُمَّ اكْفِنِيهِمْ بِمَا شِنْتَ، فانْكَفَأَتْ بِهِمُ السَّفِينَةُ فَغُرقُواْ، وَجَاءَ يَمْشِي إلَى الْمَلِكِ . فقالَ لَهُ الْمُلِكُ: مَا فُعِلَ بِأَصْحَابِكَ؟ فَقَالَ: كَفَانِيهِمُ الله تعالى. فقالَ لِلْمَلِكِ: إنَّكَ لَسْتَ بِقَاتِلِي حَتَّى تَفْعَلَ مَا آمُرُكَ بهِ. قالَ: مَا هُوَ؟ قالَ: تَجْمَعُ النَّاسَ في صَعِيد وَاحِدٍ، وَتَصْلُبُني عَلَىَ جِذْعٍ، ثُمَّ خُذْ سهْماً مِنْ كِنَانَتِي، ثُمَّ ضَع السَّهْمَ في كَبِدِ الْقَوْسِ ثُمَّ قُلْ: بِشِمِ اللهِ رَبِّ الْغُلامِ، ثُمَّ ارْمِني، فَإِنَّكَ إِذَا فُعَلَّتَ ذَلِكَ قَتَلْتَنِي . فَجَمَعَ النَّاسَ

في صَعِيدٍ وَاحِدٍ، وَصَلَّبَهُ عَلَى جَذْع، ثُمَّ أَخَذَ سَهْماً مِنْ كِنَانَتِهِ، ثُمَّ وَضَعَ السَّهُمَ في كَبِد الْقَوْس، ثُمَّ قَالَ: بسم الله رَبِّ الْغُلام، ثُمَّ رَمَاهُ فَوَقَعَ السَّهْمُ في صُدْغِهِ، فَوَضَعَ يَدَهُ في صُدْغِهِ فَمَاتَ. فَقَالَ النَّاسُ: آمَنَّا برَبِّ الْغُلام، فَأْتِيَ المَلِكُ فَقيلَ لَهُ: أَرَأَيْتَ مَا كُنْتَ تَحْذَرُ قَدْ وَاللهِ نَزَلَ بِكَ حَذَرُكَ. قَدْ آمَنَ النَّاسُ. فَأُمَرَ بِالْأُخْدُودِ بِأَفْوَاهِ السِّكَكِ فَخُدَّتْ وَأُضْرِمَ فيهَا النِّيرَانُ وَقَالَ: مَنْ لَمْ يَرْجِعْ عَنْ دِينِهِ فَأَقْحِمُوهُ فيها، أَوْ قيلَ لَهُ: اقْتَحِمْ، فَفَعَلُوا حَتَّى جَاءَتِ امْرَأَةٌ وَمَعَهَا صَبِيٌّ لَهَا، فَتَقَاعَسَتْ أَنْ تَقَعَ فيهَا، فَقَالَ لَهَا الْغُلامُ: يَا أُمَّاهُ اصْبري فَإِنَّكِ عَلَى الْحَقِّ وواه مسلم. «ذَرُوةُ الْجَبَلَ»: أعْلاهُ، وَهيَ بكُسُر اللَّالِ المُعْجَمَةِ وَضَمِّها، وَ «الْقُرْقُ ورُ» بضَمِّ الْقَافَيْن: نَوْعٌ مِنَ السُّفُن، وَ«الصَّعِيدُ» هُنَا: الأرْضُ الْبَارزَةُ، وَ «الأُخُدُودُ»: الشُّقُوقُ في الأَرْض كَالنَّهْر الصَّغير، وَ«أُضْرِمَ»: أُوقِدَ، وَ«انكَفَأَتْ» أي: انْقَلَبَتْ، وَ«تَقَاعَسَتْ»: تَوَقَّفَتْ وَ جَنْتُ.

نے انکار کر دیا' بادشاہ نے اسے اسے چند خاص آدمیوں کے سیرد کر دیا اور کہا کہ اسے فلال فلال بہاڑ پر لے جاؤ' اس پر اسے چڑھاؤ' جب تم اس کی چوٹی پر پہنچ جاؤ (تو اس سے اس کے دین کی بابت بوچھو) اگر یہ اپنے دین سے پھر جائے تو ٹھیک ہے 'ورنہ اسے وہال سے نیچے پھینک رو! چنانچہ وہ اسے لے گئے اور اسے بماڑیر لے کر چڑھے ' تو اڑکے نے رعاء کی ' اے اللہ! تو ان کے مقابلے میں 'جیسے تو جاہے 'مجھے کافی ہو جا! چنانچہ بھاڑ ارزا 'جس سے سب نیچے گر گئے۔ لؤ کا بادشاہ کے پاس آگیا' بادشاہ نے اس سے یوچھا' تیرے ساتھیوں نے کیا کیا؟ (بعنی کیا انہوں نے تجھے پیاڑ کی چوٹی سے نہیں گرایا؟) لڑکے نے کہا'ان کے مقابلے میں اللہ تعالی مجھے كافى ہو گيا۔ بادشاہ نے اسے پھر اینے چند خاص آدمیوں کے سپرو کیا اور ان سے کہا کہ اسے لے جاؤ اور کشی میں سوار کراؤ اور سمندر کے درمیان کے جاکر (اس سے پوچھو) اگریہ اپنے دین سے پھر جائے تو ٹھیک ہے' ورنه اسے سمندر میں پھینک دو! چنانچہ وہ اسے کے كئے اس نے كشى ميں بيٹھ كر دعاء كى اے اللہ! ان کے مقابلے میں' جیسے تو جاہے' مجھے کافی ہو جا! چنانچہ کشتی الٹ گئی اور سب یانی میں ڈوب گئے۔ یہ لڑ کا پھر بادشاہ کے یاس آگیا' بادشاہ نے اس سے بوجھا۔ تیرے ساتھیوں نے کیا کیا" (لیعنی انہوں نے تجھے سمندر میں نہیں بھینکا؟) لڑکے نے کہا' اللہ تعالیٰ ان کے مقابلے میں مجھے کافی ہو گیا۔ پھر لڑکے نے بادشاہ سے کما' تو مجھے اس وقت تک قتل نهیں کر سکتا' جب تک تو وہ طریقہ اختیار نه کرے جو میں تحقیے بتلاؤں؟ بادشاہ نے کہا' وہ کیا ہے؟ اس نے کہا' تو ایک کھلے میدان میں لوگوں کو جمع کر اور مجھے سولی دینے کے لئے ایک ننے پر چڑھا' پھر میرے ترکش سے ایک تیر لے کر اسے کمان کے چلے ہر رکھ'

پھریہ الفاظ پڑھ کر (اللہ کے نام سے جو اس لڑکے کا رب ہے) مجھے تیر مار۔ جب تو ایبا کرے گا تو مجھے قتل کرنے میں کامیاب ہو جائے گا۔ چنانچہ بادشاہ نے لوگوں کو ایک میدان میں جمع کیا' اسے سولی دینے کے لئے لکڑی کے ایک تنے یر چڑھا دیا' پھراس کے ترکش سے ایک تیر لے کراہے کمان کے چلے یر رکھا اور کما بسم الله رب الغلام' الله ك نام سے' جو اس لاكے كا رب ہے' اور تیر پھینکا' تیراس کی کنیٹی پر لگا' لڑکے نے اپنا ہاتھ اپنی کنیٹی پر رکھااور مرگیا۔ (لوگوں نے جب بیہ ماجرا ديكها تورب كائنات كى حقيقت اور اله واحد كى توحيد ان کی سمجھ میں آگئی اور بے اختیار) پکار اٹھے "ہم اس ال کے کے رب یر ایمان لائے" لوگوں نے بادشاہ سے کما بادشاہ سلامت آپ جس چیزے ڈرتے تھے 'اللہ کی قتم وى بوا اور آب كا خطره سامنے آگيا سب لوگ (الله ير) ایمان لے آئے ہیں۔ چنانچہ اس نے تھم دیا کہ سر کوں کے کنارے خندقیں کھودی جائیں' پس وہ کھودی گئیں اور ان میں آگ بھڑکا دی گئی۔ بادشاہ نے تھم دیا' جو اپنے دین سے نہ پھرے' اسے اس آگ میں جھونک دو! ما اس سے کہا جائے' آگ میں داخل ہو جا! انہوں نے ابیا ہی کیا' حتیٰ کہ ایک عورت آئی' جس کے ساتھ بچہ تھا' وہ آگ میں گرنے سے جھجکی' تو اس کو بیچ نے کہا امال! صبركر' يقيناً توحق ير ہے۔

ذروة الحبل 'بہاڑ کا بالائی حصد (چوٹی) اور اس کی ذال (معجمہ 'نقطے والی) زیر اور بیش کے ساتھ ہے ' یعنی دونوں طرح صحح ہے۔ قرقور (دونوں قافوں پر پیش) یہ کشتیوں کی ایک قشم ہے۔ صعید ' یہاں کھلی جگہ کے معنی میں ہے۔ اخدود ' زمین کی کھائیاں ' یا خندقیں۔ جیسے چھوٹی نہر۔ اضرم ' بھڑکائی گئی۔ انکفات ' الٹ گئی۔ تقاعست ' توقف کیا۔ کمزوری دکھائی۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب قصة أصحاب الأخدود والراهب والغلام.

٠٣- فوائد: اس حديث مين سب سے برا سبق بيا ہے كه دين كى راه مين جو بھى مشكلات آئين انهين صبرو عزیمت سے انگیز کیا جائے اور وہن کی مصلحت کا نقاضا ہو تو جان تک قربان کر دی جائے۔ (۲) اولیاء اللہ کی کرامات برحق ہیں' اللہ تعالیٰ کی حکمت و مشیت جب اس کی مقتضی ہوتی ہے' وہ انہیں اینے بندول کے ہاتھوں ے ظاہر کرواتا ہے۔ (٣) قرآن کریم کی صداقت کا اظہار کہ اس نے اصحاب الاخدود جیسے نمایت مہتم بالثان تاریخی واقعات کو بیان فرمایا جن پر کیل و نهار کی دبیز تهیں پڑ چکی تھیں اور زمانہ انہیں فراموش کر چکا تھا۔ (۴) حدیث کے بغیر قرآن کی تغیر و توضیح ممکن نہیں۔ اگر حدیث میں کھائی والوں کا یہ واقعہ بیان نہ ہو تا تو اصحاب الاخدود کی صحیح حقیقت سے آگاہی ممکن نہ ہوتی۔ حدیث نے قرآن کے اس اجمال کی تفصیل اور اس ابهام کی توضیح کی۔ (۵) داعیان حق کے لئے اس قتم کے واقعات استقامت کا باعث ہیں۔

> ٣١ ـ وَعَنْ أَنَس رضي إلله عنه قال: عَنْدَ الصَّدْمَةِ الْأُولَى، متفق عليه. وفي رواية لمُسْلم: تَبْكِي عَلَى صَبِيِّ لَهَا.

ے / ۳۱ ۔ حضرت انس مہالتہ سے روایت ہے کہ نبی مَرَّ النَّبِيُّ عَلِيْ بامْرَأَةٍ تَبْكِي عَنْدَ قَبْرِ فَقَالَ: كَيْمُ مِلْ إِلَيْ ايك عورت كياس س كزر عوايك قبر ﴿ إِنَّقِى اللَّهُ وَاصْبِرِي ۗ ، فَقَالَتْ: إِلَيْكَ عَنِّي ؛ بِي بِيلِي رو ربى تَقَى ' آپ نے اس سے فرمایا ''اللّٰہ سے فَإِنَّكَ لَمْ تُصَبُّ بِمُصِيبَتِي! وَلَمْ تَعْرِفْهُ، وراور صبر اختيار كر" اس نے كما۔ مجھ سے دور ہو جا! فَقيلَ لَهَا: إِنَّهُ النَّبِيُّ ﷺ، فَأَتَتْ بَابَ تَجْهِ وه معيبت نهيں پَيْنِي جو مجهد پَيْنِي ہے۔ اس نے النَّبِيِّ اللَّهِ مَنْ اللهِ عَنْدَهُ بَوَّابِنَ ، رسول الله اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ ال فقالت: لَمْ أَعْرِفْكَ ، فقالَ: «إنَّما الصَّبْرُ نِي انداز اختيار كيا) - بعد مين اس كو بتلايا كيا كه وه تو نبی ملٹائیا تھے۔ چنانچہ (بیہ سن کر) وہ آپ کے دروازے یر آئی' وہاں دربانوں کو نہیں پایا' آگراس نے کہا کہ میں نے آپ کو نہیں پھانا۔ آپ نے اسے (پھر وعظ کرتے ہوئے) فرمایا "مبرتو یمی ہے کہ صدے کے آغاز میں کیا جائے" (بعد میں تو صبر آئی جاتا ہے) مسلم کی ایک اور روایت میں ہے۔ کہ بیہ قبراس کے بیچے کی تھی جس پر وه رو ربی بھی۔ (بخاری)

تخریج: صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب زیارة القبور ـ وصحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب الصبر على المصيبة عند الصدمة الأولى.

اس- فواكد: اس كے فواكد واضح بيں- علاوہ ازيں اس مين نبي الليلم كے اخلاق عاليه كا بھى بيان ہے كه عورت نے آپ کی شان کے شایان انداز اختیار نہیں کیا' لیکن آپ نے برہمی کا اظہار نہیں فرمایا' نہ اسے سخت ست کہا' بلکہ دوبارہ وہ سامنے آئی تو پھر بھی آپ نے اسے نصیحت ہی فرمائی۔ داعیان حق کے لئے اس میں بہت بردا سبق ہے۔

كاش علاء اور اصحاب دعوت و تبليغ بهي كرداركي اس رفعت كو اينا سكين ـ

رواه البخاري.

٣٢ \_ وَعَنْ أَبِي هُرِيرَةَ رضي الله عنه ٨ / ٣٢ . حضرت ابو ہربرہ و الله سے روایت ہے کہ أن رسول الله ﷺ قَالَ: «يَقُول اللهُ تعالى: رسول الله ملتَّ الله عَلَيْ مَا لَا بِهِ كَم مَا لَعَبْدِي المُؤْمِن عِنْدِي جَزَاءٌ إِذَا قَبَضْتُ ميرا وه مومن بنده جس كي محبوب تربن چيز مين واپس صَفَيَّهُ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا ثُمَّ احْتَسَبَهُ إِلَّا الجنَّةِ» لي لول الكين وه اس ير ثواب كي نيت سے (صبرو رضاء كا مظاہرہ كرے) اس كے لئے ميرے ياس جنت كے سوا کوئی بدلہ نہیں ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الرقاق، باب العمل الذي يبتغي به وجه الله تعالى.

الله كا عمر الله كا عمر الله على الله كا عمر الله كا سمجھ کر مبر کرنا' کمال ایمان کی علامت ہے اور بے صبری' جزع فزع اور اول فول بکنا ضعف ایمان کی دلیل۔ پہلی بات کاصلہ جنت ہے اور دو سری بات ' الله کی ناراضی کا باعث۔

> فَأَخْبَرَهَا أَنَّهُ كَانَ عَذَاباً يَبْعَثُهُ اللهُ تعالى لا يُصِيبُهُ إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَهُ إِلَّا كَانَ لَهُ مِثْلُ أُجْرِ الشَّهيدِ» رواه البخاري.

أنَّهَا سَأَلَتْ رسولَ الله عَلَيْ عَن الطَّاعُونِ، طاعون ك بارے ميں يوچيما آپ نے انہيں بتلايا كه بيه عذاب تھا' جس پر اللہ تعالی جاہتا' اسے نازل فرما تا۔ اب عَلَى مِنْ يَشَاءُ، فَجَعَلَهُ اللهُ تعالى رَحْمَةً الله نے اسے مومنوں کے لئے رحمت (كا ذريعہ) بنا ديا لِلْمُؤْمِنِينَ، فَلَيْسَ مِنْ عَبْدِ يَقَعُ في الطَّاعُون هـ - اب جو بنده بهي اس طاعون كي بياري مين مبتلا هو فَيَمْكُتُ فِي بَلَدِهِ صَابِراً مُحْتَسِباً يَعْلَمُ أَنَّهُ جائے اور وہ اپنے (طاعون زدہ) شرمیں ہی صبر کرتا ہوا' ثواب آخرت کی نیت سے ٹھمرا رہے' اسے یقین ہو کہ اسے وہی کچھ پہنچے گاجو اللہ نے اس کے لئے لکھ دیا ہے' توایسے شخص کے لئے شہید کی مثل اجر ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الطب، باب أجر الصابر في الطاعون.

سس فوائد: طاعون یا اور اس قتم کی وبائی بیاری میں الله کی تقدیر و مثیت پر ایمان رکھتے ہوئے اس شرمیں تھرے رہنا اور اس میں مبتلا ہونے کی صورت میں جزع فزع اور گھبراہٹ کا اظہار نہ کرنا' ایک مومن کو شہادت کے رہے سے ہمکنار کر سکتا ہے ، جیسے اور بھی بعض لوگوں کو یہ اجر کمے گا۔ جیسے غرق ہو کر مرنے والے کو ، حالت زچگی میں فوت ہونے والی عورت کو وغیرہ وغیرہ ۔ یہ تھم اس لئے ہے تاکہ یہ وبائی مرض دو سرے شہول میں نہ تھیلے۔ علاوہ ازیں دو سرے شہول کے رہنے والول کے لئے تھم ہے کہ وہ طاعون زدہ شہر میں جانے سے اجتناب كريں - اس سے معلوم ہوا كہ حفاظت اور علاج كے اسباب اختيار كرنا اللي بر ايمان ركھنے كے منافی ملیں ہے' اس طرح مرض پر صبر' اللہ تعالی کی قضاء و قدر پر رضا مندی کی دلیل ہے جو کمال ایمان ہے۔

٣٤ - وَعَنْ أَنَسِ رضي الله عنه قال: ١٠ / ٣٣٠ - حضرت انس رفاته بيان كرتے ہيں كه ميں

سَمعْتُ رسولَ الله ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ اللهَ صَا عَالُ فرماتِ مَعْ كَم الله تَعَالَى فرماتا عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: إِذَا ابْتَلَيْتُ عَبدِي بحَبيبتَيهِ بِ جَب مِن اللَّهِ بندے كو اس كى دو پارى چيزوں فَصَبَرَ عَوَّضْتُهُ مِنْهُمَا الْجَنَّةَ » يُريدُ عَيْنَيْه ، ك زريع سے (يعنی آکھول سے محروم كر كے)

رواه البخاري.

رياض الصالحين (جلد اول)

اسے جنت دول گا۔ (بخاری)

آزماؤں' پس وہ اس پر صبر کرے تو میں اس کے بدلے

تخريج: صحيح بخارى، كتاب المرضى، باب فضل من ذهب بصره.

سم و الله تعالى جزاء بھى بقدر مشقت سے اور الله تعالى جزاء بھى بقدر مشقت سے اور الله تعالى جزاء بھى بقدر مشقت عطا فرماتا ہے' اس کئے اس محروی پر صبر بہت برا عمل ہے' جس کی جزاء جنت ہے۔ بشرطیکہ نابینا ایمان کی دولت ہے مالا مال ہو۔

> ٣٥ \_ وَعَنْ عَطَاءِ بْنِ أَبِي رَبَاحٍ قَالَ: قَالَ لِي ابْنُ عَبَّاسِ رضي الله عنهمًا: أَلا أَتَكَشَّفُ، فَادْعُ اللهَ ألا أَتْكَشَّفَ، فَدَعَا لَهَا. متفق عليه.

ا / ۳۵ ۔ عطاء بن ابی رباح ؓ کہتے ہیں کہ مجھ سے أُريكَ امْرَأَةً مِنْ أَهْلِ الجَنَّة؟ فَقُلْتُ: بَلَى، عورت نه وكطاؤل؟ مين نے كما كول نهين (ضرور قَالَ: هٰذه الْمَوْأَةُ السَّوْدَاءُ أَتَتِ النبيَّ عِلَيْ وَلِهُ لِيَّا ) فرمايا كه يه كالى عورت نبي طَنْهَا كم ياس آئي فقَالَتْ: اَنَى أَصْرَعُ، وَإِنِّي أَتَكَشَّفُ، اوراس نَے كما مجھے مركى كا دورہ ير تا ہے جس سے ميں فَادْعُ الله تعالَى لِي قَالَ: «إِنْ شَنْتِ صَبَرْتِ فَكَى بو جاتى بول الله تعالَى لِي قَالَ: «إِنْ شَنْتِ صَبَرْتِ فَكَى بو جاتى بول الله على الله على وعا فرمانين وَلَكِ الْجَنَّةُ، وَإِنْ شِئْتِ دَعَوْتُ الله تعالى (كم اس يماري سے نجات مل جائے) آپ نے فرمایا۔ أَنْ يُعَافِيكِ»، فَقَالَتْ: أَصْبِرُ، فَقَالَت: إِنِّي وَ وَلَيْ لَوْ عَلِيهِ لَوْ اس تَكْيف بِر صبر كر اس ك بدلے تیے لئے جنت ہے اور اگر تو چاہے تو میں اللہ سے دعاء کر دیتا ہوں کہ اللہ محقبے اس بہاری سے عافیت دے دے" اس نے کہا (احیما ٹھیک ہے ' پھر) میں صبر ہی اختیار كرتى ہوں۔ تاہم (دورے كے وقت) ميں ننگى ہو جاتى ہوں' آپ اللہ سے یہ دعاء فرما دیں' میں ننگی نہ ہوا كرون ينانچه آپ نے اس كے لئے يه دعاء فرمائي-(بخاری ومسلم)

تخریج: صحیح بخاری، کتاب المرضی، باب فضل من یصرع من الریح - وصحیح مسلم، كتاب البر، باب ثواب المؤمن فيما يصيبه.

سے واکد: رخصت کے مقابلے میں عزیمت کو اختیار کرنا 'بشرطیکہ انسان اسے استقلال کے ساتھ برداشت کر سکے' بت اجر و ثواب کا کام ہے۔ اس طرح علاج معالجے کے ساتھ' بارگاہ اللی میں دعاء سے بھی اجتناب نہ کیا جائے۔ دونوں کی اپنی اپنی اہمیت و افادیت ہے۔

٣٦ ـ وَعَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمن عَبْدِ الله بْن مَسْعُودٍ رضي الله عنه قال: كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى رسولِ الله ﷺ يَحْكِي نَبيّاً مِنَ الأَنْبِياءِ، صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِمْ، ضَرَّيَهُ قَوْمُهُ فَأَدْمَوْهُ وَهُوَ يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ، يَقُولُ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ» متفق عليه.

۱۲ / ۳۱ . ابو عبدالرحل عبدالله بن مسعود رفالله سے روایت ہے ' وہ کہتے ہیں ' گویا میں رسول اللہ طافیا کم کو انبیاء علیهم السلام میں سے کسی نبی کا واقعہ بیان کرتے ہوئے دیکھ رہا ہوں' جس کو اس کی قوم نے مار کر لہولمان کر دیا اور وہ اپنے چرے سے خون پو نجھتا ہوا' کہ رہا ہے' یا اللہ میری قوم کو معاف فرما دے' اس لئے کہ وہ بے علم ہے۔ (متفق علیہ)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، وكتاب المرتدّين ـ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب غزوة أحد.

٣٦- فواكد: بعض كے نزديك يد پغير حفرت نوح اور بعض كے نزديك خود حضرت محد رسول الله التي الله اس میں پغیبرانہ اخلاق و کرم کا بیان ہے 'جس میں واعیان دین کے لئے بڑا سبق ہے کہ تبلیغ و دعوت کی راہ میں تکلیفیں برداشت کی جائیں' لوگوں کی بداخلاقی اور بدسلوکی کے مقابلے میں عفو و درگزر سے کام لیا جائے اور اللہ سے ان کے لئے معافی اور ہدایت کی دعاء مائلی جائے۔ نیز جاہلوں سے جاہلوں والا معاملہ نہ کیا جائے۔ یہ اخلاقی خولی اور کردار کی بلندی ایک داعی دین کے لئے نمایت ضروری ہے۔

٣٧ ـ وَعَنْ أَبِي سَعيدٍ وأَبِي هُرَيْرَةَ ٣٤ / ٣٥ ـ خفرت ابو سعيد اور خفرت ابو برريه رَّى اللهُ رضي الله عنهما عن النَّبِيِّ قَالَ: عد روايت ہے كه نبى كريم اللَّيا في قرمايا كه مسلمان «مَا يُصِيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَب وَلاَوَصَب كوجو بھى تكان بيارى ، فكر ، غم اور تكليف پينچى ہے ، وَلَا هَمَّ وَلا حَزَنِ وَلا أَذًى وَلا غَمَّ، حَتَّى حتى كه كانا بهي جبمتا ہے تو اس كي وجہ سے اللہ تعالى الشَّوْكَةُ يُشَاكُهَا إِلَّا كَفَّرَ اللهُ بها مِنْ خَطَايَاهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الل متفق عليه. وَ«الْوَصَبْ»: الْمَرَضُ.

(بخاری و مسلم)

## وصب کے معنی ہیں ' بیاری

تخريج: صحيح بخارى، كتاب المرضى، باب في ما جاء في كفارة المرض، وقول الله تعالى ﴿ من يعمل سوءا يجز به ﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض أو حزن أو نحو ذلك حتى الشوكة يشاكها.

اللہ عامی اس کا بیان ہے کہ دنیا میں پہنچنے والے آلام و مصائب کو اللہ تعالیٰ اس کے گناہوں کا کفارہ بنا دیتا ہے۔ لیکن یہ اسی صورت میں ہے جب مومن صبر کرے۔ اگر وہ صبر کی بجائے جزع و فزع اور تقدیر اللی کا شکوہ کرے گا تو اس دنیاوی تکلیف کے ساتھ ایک دو سری مصیبت اس کے لئے بیہ ہوگی کہ وہ اجر سے محروم رہے گا' بلکہ مزید گناہوں کا بوجھ بھی اسے اٹھانا الاے گا۔

٣٨ ـ وَعَن ابْن مَسْعُودِ رضي الله عنه قال: دَخَلْتُ عَلَى النبيِّ عَلَيْ وَهُوَ يُوعَكُ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ الله إِنَّكَ تُوعَكُ وَعْكاً شَديداً قال: «أَجَلْ إنِّي أُوعَكُ كَمَا يُوعَكُ رَجُلانِ مِنْكُمْ»، قُلْتُ: ذلكَ أَنَّ لَكَ أَجْرَيْن؟ قال: «أَجَلْ ذلكَ كَذلكَ مَا مِنْ الْحُمَّى.

۱۳ / ۳۸ ۔ حضرت ابن مسعود رہالتہ بیان کرتے ہیں کہ میں نبی ملڑیام کی خدمت میں حاضر ہوا'جب کہ آپ کو بخار تھا' میں نے کما' یا رسول اللہ! آپ کو شدید بخار ہوتا ہے' آپ نے فرمایا "ہاں' مجھے اتنا بخار ہوتا ہے جتنا تہارے وو آدمیوں کو ہوتا ہے" میں نے کما' آپ کے لئے اجر بھی دوگنا ہے' آپ نے فرمایا "ہاں یہ ایسا ہی مُسْلَم يُصِيبُهُ أَذَى ؛ شَوْكَةٌ فَمَا فَوْقَهَا إلَّا ج. وبي مسلمان اس كُولَى تكليف ينيح كانا لك يا كَفَّرَ بَهَا سَيِّئَاتِهِ، وَحُطَّتْ عَنْهُ ذُنُوبُهُ كَمَا اسْ سے برس تكليف آئے-- الله تعالى اس كى وجه سے تَحُطُّ الشَّجَرَةُ وَرَقَهَا » متفقٌ عليه . اس كى برائيال دور فرما ديتا ب اور اس ك كناه اس س و «الْوَعْكُ»: مَغْثُ الْحُمَّى، وَقيلَ: اس طرح كرتے بين بيے ورخت ہے اس كے يت گرتے ہیں۔ (جس کا مشاہرہ یت جھڑ کے موسم میں ہو تا ہے) (بخاری و مسلم)

وعک ' بخار سے معدے اور آنتوں میں ہونے والی تکلیف' ما خالی بخار۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضى، باب شدة المرض ـ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب ثواب المؤمن فيما يصيبه . . .

٣٨- فواكد: انبياء عليهم السلام كو زياده تكليفيس آتى ہيں 'جن سے ان كے اجر و ثواب ميں بھى اضافہ ہو تا ہے۔ گويا آلام و مصائب کی زیادتی کمال ایمان کی علامت ہے نہ کہ اللہ کی ناراضی کی دلیل۔

> ٣٩ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ يُردِ اللهُ بهِ خَيْراً يُصِبْ منْهُ ، رواه البخاري. وضَبَطُوا «يُصِبْ»: بفَتْح الْصَّادِ وكَسْرِهَا.

ا Ma/۱۵ محضرت ابو ہریرہ رفائشہ سے روایت ہے کہ رسول الله طائية فرمايا جس كے ساتھ الله تعالى بھلائى کاارادہ فرماتا ہے' اس کو مصیبت سے دوچار کر دیتا ہے۔ (بخاری)

یصب صادیر زبریا زیر کے ساتھ دونوں طرح صحیح ہے' دونوں صورتوں میں مفہوم بھی وہی رہتا ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضى، باب ما جاء في كفارة المرض. PP- فوائد: دنیا کی تکلیفیں ' مصائب و آلام' بیاری' غربت' جان و مال کا نقصان وغیرہ' ان میں مومن کے لئے بھلائی کا پہلو اس طرح ہے کہ دنیا میں وہ ان کی وجہ سے اللہ کی طرف رجوع کرتا اور اس سے دعاء و التجاء کرتا ہے اور ان کی وجہ سے اس کے گناہ بھی معاف ہوتے ہیں' اس لئے آخرت کے نقطہ نظر سے بھی اس میں ایک مومن کے لئے خیر ہے۔

 ٤٠ وَعَن أُنسِ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: الله عَلِينَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرِّ أَصَابَهُ، فَإِنْ كَانَ لا بُدَّ فَاعلاً لى وَتَوَفَّني إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْراً لِي " متفقٌ عليه .

۱۲ / ۲۰۰ ۔ حضرت انس مغالثہ سے روایت ہے کہ رسول کی وجہ سے جو اسے مپنجی ہو' موت کی آرزو نہ کرے فَلْيَقُل: اللَّهُمَّ أَحْيني مَا كَانَت الْحَيَاةُ خَيْراً اور اگر (تكليف كي نوعيت ايي مو كه اس كے بغير) چارہ نہ ہو تو اس طرح دعاء کرے 'اے اللہ! تو مجھے اس وفت تک زندہ رکھ'جب تک زندگی میرے لئے بهتر ہو اور اس وقت مجھے فوت کر دے جب وفات میرے لئے بهتر ہو۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضى، باب تمنّي المريض الموت ـ وصحيح مسلم، كتاب الذكر، باب كراهة تمنّى الموت لضر نزل به.

٠٠- فوائد: انسان کوچونکه مستقبل کاعلم نہیں که آئندہ زندگی اس کے حق میں بہتر ہے یا نہیں؟ اس لئے مطلقاً کسی تکلیف اور مصیبت سے گھبرا کر موت کی آرزو کرنا' ایک تو بے صبری ہے۔ دو سرے اندھیرے میں تیر چلانا ہے کیونکہ ممکن ہے زندگی کا باقی ماندہ حصہ اس کے دین و دنیا کے لئے بہتر ہو۔ اس لئے موت کی آرزو کرنا منع ہے۔ البتہ شہادت کی یا کسی مقدس جگہ میں مرنے کی آرزو کرنا جائز ہے کیونکہ یہ مسکلہ زیر بحث سے مختلف چیز ہے۔ اگر ویسے ہی موت کی آرزو کرنی ہو تو حدیث میں مذکور الفاظ کے ساتھ دعاء کی جائے۔

> الأرَتِّ رضى الله عنه قال: شَكَوْنَا إلَى رسول الله ﷺ وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ في ظلِّ الْكَعْبَة، فَقُلْنَا: أَلا تَسْتَنْصِرُ لَنَا أَلا تَدْعُو لَنَا؟ فَقَالَ: «قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمُ يُؤْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ في الأَرْضِ فَيُجْعَلُ فيهَا، ثُمَّ يُؤْتَى بِالْمُنْشَارَ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسهِ فَيُجْعَلُ نصْفَيْن، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدَيِدُ دِينهِ، وَاللهِ لَيُتِمَّنَّ اللهُ هٰذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ لَا يَخَافُ إِلَّا اللهَ وَالذِّئْبَ عَلَى غَنَمِهِ، وَلٰكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ» رواه البخاري. وفي رُواية: وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً وَقَدْ لَقِينَا مِنَ

٤١ \_ وَعَنْ أَبِي عبدِ اللهِ خَبَّابِ بْن ١٧ / ٢٩ \_ حضرت ابو عبدالله خباب بن ارت بالله بيان كرتے ہيں كہ ہم نے رسول الله طلقایم سے شكايت كى " جب کہ آپ خانہ کعبہ کے سائے میں ایک جاور کا تکیہ بنائ اسراحت فرماتے ، ہم نے کما ای ہمارے لئے الله سے مدد طلب کیوں نہیں فرماتے ' ہمارے لئے دعاء کیوں نہیں کرتے؟ آپ نے فرمایا (تہیں معلوم ہونا عائے) کہ تم سے پہلے لوگوں کا (بیہ حال ہو تا تھا کہ) آدمی بکڑ کر لایا جاتا' اس کے لئے زمین میں گڑھا کھود کر مَا دُونَ لَحْمِهِ وَعَظْمِهِ، مَا يَصُدُّهُ ذلكَ عَنْ اس كواس مين كمرًا كرديا جاتا كراس ك سرير آره چلا کر اس کے دو گلڑے کر دیتے جاتے اور لوہے کی کنگھیاں اس کے جسم پر پھیری جاتیں' جس سے اس کا گوشت اور بڈیاں تک متاثر ہوتیں۔ لیکن پیہ آزمائشیں اسے اس کے دین سے نہ پھیرتیں۔ (اس کئے گھبرانے کی ضرورت نہیں ہے) اللہ کی قتم! اللہ تعالی اس

الْمُشْرِكِينَ شِدَّةً.

معاملے کو ضرور مکمل فرمائے گا (دین اسلام کو غالب کرے گا) یمال تک کہ ایک سوار (مسافر) صنعاء سے حضر موت تک (اکیلا) سفر کرے گالیکن اسے اللہ کے سوا کسی کا ڈر اور ای طرح اسے اپنی بکریوں پر' بھیڑیے کے سوا کسی کا خوف نہیں ہو گا۔ لیکن تم جلد بازی سے کام لے رہے ہو۔ اسے بخاری نے روایت کیا۔

ایک دوسری روایت کے الفاظ ہیں' کہ آپ چادر کا تکیہ بنائے آرام فرما تھے اور ہم مشرکین کی طرف سے شختیوں سے دوچار تھے (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب علامات النبوة، باب علامات النبوة في الإسلام، وباب ما لقي النبي على وأصحابه من المشركين بمكة.

الله- فوائد: دین کی راہ میں تکلیفوں کا آنا' یہ کسی ایک دور کے ساتھ خاص نہیں ہے' ہر جگہ اور ہر دور میں اہل دین آزمائش کی بھٹیوں سے گزرے اور کندن بن کر نکلے' اس لئے آزمائشوں سے گھرانا کسی مومن کا شیوہ نہیں۔ (۲) دین اسلام کے غلبے کی نوید اور امن و سلامتی کی خوش خبری' دور خیر القرون میں یہ پیش گوئیاں ظہور پذیر ہوئیں جس کا لوگوں نے مشاہدہ کیا اور اب بھی جمال اسلام کا نفاذ ہے' امن و سلامتی' اس معاشرے کا امتیاز ہے' بھی سعودی عرب ہے۔

۱۸ / ۲۲ - حضرت ابن مسعود رہائی سے روایت ہے کہ جب حنین کا دن ہوا (لیمنی جنگ حنین کا واقعہ ہے کہ) رسول اللہ طائیل نے مال غنیمت کی تقسیم میں کچھ لوگوں کو (تالیف قلب کے طور پر) ترجیح دی (لیمنی انہیں دوسرے لوگوں کے مقابلے میں زیادہ یا اچھا مال عطاکیا) پس آپ نے اقرع بن حابس کو سواونٹ دیئے اور عیینہ بن حصن کو بھی اس کے مثل دیئے اور انہیں بھی اس روز عرب کو آپ نے عطیے دیئے اور انہیں بھی اس روز تقسیم میں ترجیح دی۔ ایک شخص نے (بید دیکھ کر) کما' اللہ کی قشم! اس تقسیم میں عدل کے تقاضے پورے نہیں کی قشم! اس تقسیم میں عدل کے تقاضے پورے نہیں کئے گئے اور اللہ کی رضا مندی اس میں پیش نظر نہیں رکھی گئی (حضرت ابن مسعود فرماتے ہیں کہ میں رسول رکھی گئی (حضرت ابن مسعود فرماتے ہیں کہ میں رسول اس کے یہ الفاظ سنے) اور کہا کہ اللہ کی قسم! میں رسول

نَقُلْتُ: لا جَرَمَ لا أَرْفَعُ إلَيْهِ بَعْدَهَا حَدِيثًا. الصَّاد الْمُهْمَلَةِ: وَهُوَ صِبْغٌ أَحْمَرُ.

الله طالی م و ضرور ان سے آگاہ کروں گا' چنانچہ میں آپ مَتْفَقٌ عليه. وَقُولُهُ: «كَالصِّرْفِ» هُوَ بكَسْر كى خدمت مين حاضر بوا اور اس شخص نے جو پچھ كما تھا' عرض کیا' پس رسول اللہ طاق کے عرو متغیر ہو گیا حتی کہ وہ ایسے ہو گیا جیسے سرخ رنگ ہے۔ پھر آپ نے فرمایا " پھر کون انصاف کرے گا جب اللہ اور اس کا رسول انصاف نہیں کرے گا؟" پھر مزید فرمایا "اللہ تعالی موسیٰ علائلہ پر رحم فرمائے انہیں اس سے بھی زیادہ ایذائیں پہنچائی گئیں' لیکن انہوں نے صبر کیا" پس میں نے (اینے ول میں) کما' یقیناً میں آئندہ آپ تک کوئی بات نهیں پہنچاؤں گا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فرض الخمس، وكتاب الأنبياء، وكتاب الدعوات، وكتاب الأدب، باب من أخبر صاحبه بما يقال فيه \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب إعطاء المؤلَّفة قلوبهم على الإسلام وتصبر من قوى إيمانه.

۴۲- فوا کد: امام اور خلیفہ وقت کو بیہ حق حاصل ہے کہ وہ حالات و ضروریات اور تقاضائے وقت کے مطابق نومسلموں کو یا دیگر ذی وجاہت اور صاحب اثر و رسوخ کو' تالیف قلب کے طور پر دو سرے مسلمانوں کے مقابلے میں زیادہ دے۔ یہ اعتراض کرنے والا ایک منافق تھا۔ مخلص مسلمانوں کے تو حاشیہ خیال میں بھی نبی سلی کیا ہات ب انصافی کی بات بھی نہیں آئی۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ دیگر انسانوں کی طرح نبی سٹھیا بھی ایسی باتوں سے متاثر ہوتے تھے جن سے انسان غضب ناک ہوتا یا خوشی محسوس کرتا ہے۔ کیونکہ آپ بھی ایک انسان ہی تھے' ماورائے انسان نہیں تھے۔

> ٤٣ \_ وَعَن أَنَسِ رَضِي الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْ: ﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ خَيْراً عَجَّلَ لَهُ الْعُقُوبَةَ في الدُّنْيَا، وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بعَبْدِه الشَّرِّ أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَافِي بهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». وَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «إِنَّ عِظْمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظْمِ الْبَلاءِ، وَإِنَّ اللهَ تعالى إذا أحَبَّ قَوْماً ابْتَلاهُمْ، فَمَنْ رَضيَ فَلُهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السُّخْطُ» رواه الترمذي وَقَالَ: حَديثٌ حَسَنٌ.

۱۹ / ۲۳ ۔ حضرت انس رہائٹنہ سے روایت ہے کہ رسول الله طلی این فرمایا جب الله تعالی این بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فرماتا ہے تو اس کو (اس کے گناہوں کی سزا) جلد ہی ونیا میں دے دیتا ہے (یعنی تکلیفوں اور آزمائشوں کے ذریعے سے اس کے گناہوں کی معافی کا سامان بیدا کر دیتا ہے) اور جب اینے بندے کے ساتھ برائی کا ارادہ کرتا ہے تو اس سے اس کے گناہ کی سزا (دنیا میں) روک لیتا ہے' یہاں تک کہ قیامت والے دن اس کو بوری سزا دے گا۔ نبی طائی الے مزید فرمایا 'بدلے میں بڑائی (اضافہ۔ زیادتی) آزمائش میں بڑائی

کے ساتھ ہے (یعنی آزمائش جتنی عظیم ہو گی' اس کابدلہ بھی اس حساب سے عظیم ہو گا) اور اللہ تعالی جب کسی قوم کو پیند فرماتا ہے تو ان کو آزمائش سے دو جار فرما دیتا ہے' پس جو اس میں صبر و رضا کا مظاہرہ کرتا ہے' اس ك لئے (اللہ كى) رضا ہے اور جو اس كى وجہ سے اللہ سے ناراضی اور برہمی کا اظہار کرتا ہے' اس کے لئے (الله کی) ناراضی ہے۔ (اس کو ترمذی نے روایت کیا اور کہا' اس کی سند حسن ہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في الصبر على البلاء.

سم و فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ آزمائش بھی اس دنیا میں مومن کے لئے ایک نعمت ہے ، جن سے بقدر آزمائش' اس کے گناہ معاف ہوتے اور عنداللہ اجر و ثواب میں اضافہ ہوتا ہے۔ اس لئے ہر آزمائش اور تکلیف میں صبر و رضا ضروری ہے۔ کیونکہ اس کے بغیریہ شرف و فضیلت حاصل نہیں ہو سکی' بلکہ بے صبری سے گناہوں میں مزید اضافہ ہو گا۔

> ٤٤ \_ وَعَنْ أَنَس رَضِي الله عنه قال: كَانَ ابْنُ لأبي طَلْحَةَ رضي الله عنه يَشْتَكِي، فَخَرَجَ أَبُو طَلْحَةً، فَقُبض ابْنِي؟ قَالَتْ أُمُّ سُلَيْم - وَهِي أُمُّ الصَّبِيِّ -: هُوَ أَسْكُنُ مَا كَانَ، فَقَرَّبَتْ إِلَيْهِ الْعَشَاءَ فَتَعَشَّى، ثُمَّ أَصَابَ مِنْهَا، فَلَمَّا فَرَغَ قَالَتْ: وَارُوا الصَّبيُّ، فَلَمَّا أَصْبَحَ أَبُو طَلْحَةَ أَتَى رسولَ الله ﷺ فَأَخْبَرَهُ، فَقَالَ: «أَعَرَّسْتُمُ اللَّيْلَةَ»، قال: نَعَمْ، قال: «اللَّهُمَّ بَارِكُ لَهُمَا اللَّهُ فَولَدَتْ غُلاماً ، فَقَالَ لِي أَبُو طَلْحَةً : احْمِلْهُ حَتَّى تَأْتِيَ بِهِ النبيَّ ﷺ، وَبَعَثَ مَعَهُ بتَمَرَاتٍ، فَقَالَ: «أَمَعَهُ شَيْءٌ؟» قال: نَعَمْ، تَمَرَاتٌ، فَأَخَذَهَا النَّبِيُّ ﷺ فَمَضَغَهَا ثُمَّ أَخَذَهَا مِنْ فِيهِ فَجَعَلَهَا في فِي الصَّبيِّ، ثُمَّ حَنَّكَهُ وَسَمَّاهُ عَبْدَ الله. متفقٌ عليه.

۲۰ / ۲۴ ۔ حضرت انس بناٹند سے روایت ہے کہ حضرت ابو طلحه مناتنهٔ كا ايك لركا بيار تها' ابو طلحه (جب اینے کام کاج کے لئے) باہر چلے گئے تو لڑکا فوت ہو گیا۔ الصَّبيُّ، فَلَمَّا رَجَعَ أَبُو طَلْحَةَ قال: مَا فَعَلَ جب واليِّس آئِ تَو يُوجِها ميرے بينے كاكيا طال ہے؟ تو (ان کی بیوی) ام سلیم نے کما جو بیجے کی مال تھیں' وہ سے کہیں زیادہ سکون میں ہے۔ پس بیوی نے ان کے سامنے رات کا کھانا رکھا' جو انہوں نے تناول کیا' پھر بیوی سے ہم بستری کی' جب ابو طلحہ فارغ ہو گئے (تو بیوی نے بتلایا کہ بیہ تو تمہارے جانے کے بعد فوت ہو گیا تھا) اب اسے دفنا دو! چنانچہ جب انہوں نے صبح کی تو ابو طلحہ رسول اللہ ملٹی لیم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور یہ سارا ماجرا بیان کیا' آپ نے یوچھا"کیاتم نے رات کو ہم بسری کی تھی؟" انہول نے جواب دیا ''ہاں" آپ ُ نے دعاء فرمائی "اے اللہ! ان دونوں کے لئے برکت عطا فرما" (چنانچہ اس دعاء کے نتیج میں 'مدت مقررہ کے بعد) ان کے ماں ایک لڑکا پیدا ہوا' (حضرت انس فرماتے

وفي روايةٍ للْبُخَارِيِّ: قال ابْنُ عُيَيْنَةَ: فَقَالَ بِين كه) مجم سے ابو طلحہ نے كما (ابو طلحہ حضرت انس كى والدہ ام سلیم کے دو سرے خاوند لینی حضرت انس کے سوتیلے باپ سے ان کے پہلے خاوند مالک بن نفر سے 'جو اسلام لانے کی بجائے شام چلے گئے تھے اور وہیں فوت ہو گئے۔ ان کی والدہ نے اس کے بعد ابو طلحہ سے نکاح كرليا) اس بيح كونى النايم كى خدمت ميس لے جاؤ اور کچھ تھجوریں بھی ساتھ دے دیں۔ آپ کے پوچھا "کیا اس کے ساتھ کوئی چیز ہے؟" انہوں نے کما "ہاں " کچھ کھجوریں ہیں" نبی ملتھ کیا نے وہ کھجوریں لے لیں اور ان کو منہ میں چبایا' پھروہ اینے منہ سے نکال کر بیچے کے منه میں ڈال دیں اور اس کو بول تھٹی دی اور اس کا نام

اور بخاری کی ایک روایت میں ہے کہ ابن عبینہ نے کما کہ انصار کے ایک آدمی نے انہیں بتایا کہ میں نے (عبداللہ کے) نو اڑے دیکھے سب کے سب قرآن کے قاری تھے اور مسلم کی روایت میں ہے کہ ابو طلحہ کا ایک بیا، جو ام سلیم کے بطن سے تھا، فوت ہو گیا، تو ام سلیم نے اپنے گھر والول سے کما'تم ابو طلحہ کو ان کے بیٹے کی بابت مت بتلانا میں خود ہی ان کو یہ بات بتلاؤل گ۔ چنانچہ ابو طلحہ آئے' ام سلیم نے رات کا کھانا ان کے سامنے رکھا' انہوں نے کھایا پا' پھر پہلے سے کمیں زیادہ بن سنور کے ان کے پاس آئیں' انہوں نے ان سے ہم بستری کی 'جب انہوں نے دیکھا کہ وہ خوب سیر ہو گئے اور ہم بستری کرلی ہے او کما اے ابو طلحہ! ذرا بتلاؤ! كه اگر كچھ لوگ كسى گھر والوں كو كوئى چيز عاريةً (عارضی طور پر) دیں ' پھر وہ اپنی عاریت کے طور پر دی ہوئی چیزوایس مانگیں' تو کیا ان کے لئے جائز ہے کہ وہ ویے سے انکار کر دیں؟ ابو طلحہ نے جواب دیا' نہیں۔ یں ام سلیم نے کہا کہ تم اینے بیٹے کے بارے میں اللہ

رَجُلٌ منَ الأنْصَارِ: فَرَأَيْتُ تِسْعَةَ أَوْلادٍ كُلُّهُمْ قَدْ قَرَوُوا الْقُرْآنَ، يَعْنِي مِنْ أَوْلادِ عَبْدُ الله الْمَوْلُودِ. وفي روايةٍ لمسلِم: مَاتَ ابْنُ لأبِي طَلْحَةَ مِنْ أُمِّ سُلَيْم، فَقَالَتْ لأَهْلهَا: لا تُحَدِّثُوا أَبَا طَلْحَةَ بَابِنه حَتَّى أَكُونَ أَنَا أُحَدِّثُهُ، فَجَاء فَقَرَّبَتْ إَلَيْه عَشَاءً فَأَكُلَ وَشُرب، ثُمَّ تَصَنَّعَتْ لَهُ أَحْسَنَ مَا كَانَتْ تَصَنَّعُ قَبْلَ ذلك، فَوَقَعَ بِهَا فَلَمَّا أَنْ رَأَتْ أَنَّهُ قَدُّ شَبعَ وَأَصَابَ مِنْهَا قَالَتْ: يَا أَبَا طَلْحَةَ، أَرَأَيْتَ لَوْ أَنَّ قَوْماً أَعَارُوا عَارِيَتَهُمْ أَهْلَ بَيْتِ فَطَلَبُوا عَارِيَتَهُمْ، أَلَهُمْ عبدالله ركها ( بخارى ومسلم) أَنْ يَمْنَعُوهُم؟ قَالَ: لا ، فَقَالَتْ: فَاحْتَسِ ابْنَكَ. قالَ: فَغَضِبَ، ثُمَّ قال: تَرَكْتنِي حَتَّى إِذَا تَلَطَّخْتُ ثُمَّ أَخْبَرْتنِي بابْنيُ؛ فَانْطَلَقَ حَتَّى أَتَى رسولَ الله ﷺ فَأَخْبَرَهُ بِمَا كَانَ، فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: "بَارَكَ اللهُ لَكُمَا في لَيْلَتِكُما"، قال: فَحَمَلَتْ، قال: وَكَانَ رسولُ الله ﷺ في سَفَرِ وَهِيَ مَعَهُ، وَكَانَ رسولُ الله ﷺ إذًا أَتَى الْمَدِينَةَ مِنْ سَفَرِ لا يَطْرُقُهَا طُرُوقاً فَكَنُوا مِنَ الْمَدينَةِ، فَضَرَبَها الْمَخَاضُ، فَاحْتَبُسَ عَلَيْهَا أَبُـو طَلْحَةً، وَانْطَلَـقَ رسولُ الله ﷺ. قَالَ: يَقُولُ أَبُو طَلْحَةَ: إِنَّكَ لَتَعْلَمُ يَا رَبِّ أَنَّهُ يُعْجِئِنِي أَنْ أَخْرُجَ مَعَ رسولِ اللهِ ﷺ إذًا خَرَجَ، وَأَدْخُلَ مَعَهُ إذًا دَخُلَ، وَقَد احْتَبَسْتُ بِمَا تَرَى، تَقُولُ أُمُّ سُلَيْمٍ: يَا أَبَا طَلْحَةَ مَا أَجِدُ الذي كُنْتُ أُجِدُ، انْطَلِقْ، فانْطَلَقْنَا وضَّرَبَهَا المَخَاضُ

حِينَ قَدِمَا فَولَدَتْ غُلاماً. فقالَتْ لِي أُمِّي:

يَا أَنَسُ لا يُرْضِعُهُ أَحَدٌ حَتَّى تَغْدُو بِهِ عَلَى

رَسُولِ الله ﷺ، فَلَمَّا أَصْبَحَ احْتَمَلْتُهُ

فانْطَلَقْتُ بِهِ إلَى رسولِ الله ﷺ. وَذَكَرَ

تَمَامَ الْحَدِيث.

سے تواب کی امید رکھو (یعنی تمهارا بیٹا بھی 'جو اللہ ہی کا دیا ہوا تھا' اس نے اپنی امانت واپس کے لی ہے) یہ س کروہ غضب ناک ہوئے اور فرمایا کہ (جب میں گھر آیا تو کچھ بتلائے بغیر) تونے مجھے یوں ہی چھوڑے رکھا' حی کہ میں ہم بستری تک سے آلودہ ہو گیا اور اس کے بعد تونے مجھے میرے بیٹے کی (وفات کی) خبر دی۔ (اس کے بعد) وہ گئے اور رسول اللہ سکھیا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور جو کچھ ہوا وہ بیان کیا' رسول اللہ ملٹائیل نے س کر دعاء فرمائی ''اللہ تعالیٰ تم دونوں کے لئے تمہاری اس رات میں برکت عطا فرمائے" چنانچہ ام سلیم کو حمل قراریا گیا۔ (راوی حدیث حضرت انس ﷺ نے بیان کیا کہ) (اپنے خاوند' ابو طلحہ کے ہمراہ) آپ کے ساتھ تھیں اور رسول الله ملتاية كابير معمول تقاكه جب سفرسے مدينه واپس تشریف لاتے' تو رات کو تشریف نہ لاتے۔ جب بیہ قافلہ مدینے کے قریب پہنچا تو ام سلیم کو دردِ زِه (زچگی کے عین وقت جو درد ہو تا ہے) شروع ہو گیا کچنانچہ ابو طلحہ ان کی خدمت کے لئے رک گئے اور رسول اللہ ملی ایم نے اپنا سفر جاری رکھا۔ حضرت انس سے کہا' ابو طلحہ کہتے تھے' اے رب! تو جانتا ہے کہ مجھے یمی پند ہے کہ جب رسول اللہ ملتھا مدینے سے باہر جائیں تو میں بھی آپ کے ساتھ جاؤل اور جب آپ مرینے میں داخل ہوں تو میں بھی آپ کے ساتھ ہی داخل ہوں اور تو ومکھ رہا ہے کہ میں اُرک گیا ہوں (جب کہ رسول الله ملی ا کے تشریف لے گئے ہیں) ام سلیم نے (بیہ س كر) كما ابو طلحه! اب مجھے وہ درد محسوس نهيں ہو رہا جو پہلے مجھے ہو رہا تھا' اس لئے چلو۔ چنانچہ ہم وہاں سے چل پڑے۔ جب وہ دونوں مدینے پہنچ گئے تو انہیں پھر دردِ زِه شروع ہو گیا (جو پہلے ابو طلحہ کی دعاء سے وقتی طور یر ختم ہو گیا تھا) پس ان کے ہال ایک لڑکا پیدا ہوا۔ پس میری والدہ (ام سلیم) نے مجھے کہا' اس کو اس وقت تک كوئى دودھ نہ بلائے 'جب تك تم صبح صبح اسے رسول الله طلقاليم كى خدمت ميں بيش نهيں كر ديتے۔ يس صبح ہوتے ہی میں اسے اٹھا کر رسول اللہ ملٹھایا کی خدمت میں لے گیا۔ آگے باقی حدیث بیان کی (جو پہلے گزر چکی

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب من لم يظهر حزنه عند المصيبة، وكتاب العقيقة، باب تسمية المولود \_ وصحيح مسلم، كتاب الأدب، باب استحباب تحنيك المولود عند ولادته، وكتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي طلحة الأنصاري رضي

۳۴- فوائد: اس حدیث سے ہمیں معاشرتی زندگی کے لئے بہت سی ہدایات ملتی ہیں۔ مثلاً ایک صابر و شاکر عورت کا کردار۔ که بچه فوت ہو گیا' لیکن کوئی جزع فزع' واویلا' بین اور نوحه و ماتم نہیں کیا۔ حتیٰ که خاوند جب گھر آتا ہے تو پہلے ایک خدمت گزار ہوی کی طرح خاوند کی تمام ضروریات کا اہتمام کرتی ہیں اور اس کے بعد خاوند کو نمایت اچھوتے انداز سے بیچے کی وفات کی اطلاع دیتی ہیں۔ جس سے یہ سبق ملتا ہے کہ خاوند کی خدمت اور اسے آرام و سکون پہنچانا ایک مسلمان عورت کا اولین فرض ہے۔ (۲) گھر میں خاوند کے لئے سولہ سنگھار اور زیب و زینت کا اہتمام کرنا مستحن ہے۔ (۳) ولادت کے بعد بیچے کو کسی نیک آدمی کے پاس لے جاکر اس سے تحنیک کروانا (گھٹی دلوانا)۔ (۴) مصیبت میں جو اللہ کے فیصلے پر راضی رہتا ہے' اللہ تعالیٰ اسے بہترین بدلہ عطا فرما تا ہ۔ (۵) مجاہدین کے ساتھ' خواتین بھی جماد میں شریک ہو سکتی ہیں اور اپنی حدود میں رہ کر مجاہدین کی جو خدمت وہ بجا لا سکتی ہیں' بجا لائیں۔ مثلاً زخمیوں کی مرہم پٹی' بیاروں کی تمار داری' پانی روٹی وغیرہ کا انتظام۔ (٢) ایسا تعریض و کنایہ (توریہ) جائز ہے جس سے دو سرا شخص مغالطے میں پڑ جائے، تاہم وہ جھوٹ نہ ہو۔

وہے۔

٤٥ \_ وَعَنْ أَبِي هُرَيْـرَةَ رَضِي الله عنه أن رسولَ الله عليه قال: «لَيْسَ الشديدُ عِنْدُ الْغَضَبِ» متفقٌ عليه.

وَ ﴿الصُّرَعَةُ ﴾ بضَمِّ الصَّادِ وَفَتْح الرَّاءِ، وَأَصْلُهُ عِنْدَ الْعَرَبِ مَنْ يَصْرَعُ النَّاسَ

۲۱ / ۳۵ ۔ حضرت ابو ہریرہ رفاقتہ سے روایت ہے کہ رسول الله طلَّهُ لِيلِم نے فرمایا' طاقت ور وہ نہیں ہے جو بالصُّرَعَةِ، إِنَّمَا الشَّديدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ يَجِهَا رُوع اصل طاقت ور (پيلوان) وه ب جو غص ك وفت اینے نفس پر قابو رکھے۔ (بخاری و مسلم)

الصرعه 'صادير پيش اور راءير زبرك ساته۔ اس کی اصل عربوں میں بیہ ہے کہ جو اکثر لوگوں کو پچھاڑ تخريج: بخارى، الأدب، باب الحذر من الغضب \_ مسلم، البر، باب فضل من يملك نفسه. . .

٣٥- فوائد: اس مين اس امركى ترغيب ب كه غص مين انسان كو ب قابو نيين مونا چائيد. بلكه غص كو ضبط كرنے كى كوشش كرنى جائے.

> لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ، ۚ لَوْ قَالَ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجيم، ذَهَبَ مِنْهُ مَا يُجِدُّ». فَقَالُوا لَهُ: إِنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «تَعَوَّذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ» متفق عليه.

٤٦ \_ وَعَدِنْ سُلَيْمَانَ بُن صُرود ٢٢ / ٢٩ - حفرت سليمان بن صرو بالله بيان كرتے بيل رضى الله عنه قال: كُنْتُ جَالِساً مَعَ كم مِن بَي النَّالِيمِ كَ ساته بيها موا تها اور دو آدى ايك النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَرَجُلان يَسْتَبَّانِ، وَأَحَدُهُمَا قَدِ ومرے كو كالى كلوچ كر رہے تھ' ان میں سے ایک كا احْمَرً وَجْهُهُ، وانْتَفَخَتْ أَوْدَاجُهُ. فقال چره (مارے غصے کے) مرخ ہو گیا اور اس کی رگیں رسولُ الله عَيْنِ : "إنِّي لأعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا كِيمُول كَنين - رسول الله مَلْهَا إِلَى الله عَيْنِ "میں ایک کلمہ جانتا ہوں' اگریہ اسے پڑھ لے تو اس کا غصہ دور ہو جائے' اگر سے شخص سے کمہ لے اعوذ بالله من الشيطن الرجيم (مين شيطان مردور سے اللہ کی پناہ میں آتا ہوں) تو اس کا جوش و غضب ختم ہو جائے گا" لوگوں نے اس سے کہا کہ نبی كريم سالي ناه فرمايا كه شيطان مردود سے الله كى يناه طلب کر۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده، كتاب الأدب، باب ما ينهى من السباب واللعن، وباب الحذر من الغضب ـ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب، من يملك نفسه عند الغضب وبأيّ شيء يذهب الغضب.

۲۲- فوائد: غصے کے وقت بیر شعوری احساس کہ بیر غصہ شیطانی وسوسہ ہے، مجھے شیطان سے اللہ کی پناہ طلب كرنى جائي عني عني ازالے كے لئے بهترين نسخه ہے۔ كاش مغلوب الغضب فتم كے لوگ اس نسخ ير عمل كر کے دیکھیں۔

حسرج .

٤٧ \_ وَعَنْ مُعَاذ بْنِ أَنَسِ رضِي الله ٢٣ / ٢٥ - حضرت معاذبن انس بن الله سے روایت ہے عنه أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قالَ: «مَنْ كَظَمَ غَيْظاً، كم نبي طَلَيْهِم نے فرمایا ، جو شخص غصے كو يى جائے ، جب وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفذَهُ، دَعَاهُ اللهُ شُبْحَانَهُ كه وه است نافذ كرنے ير قادر بهي مو الله تعالى قيامت وتَعَالَى عَلَى رُؤُوس الْخَلائِق يَوْمَ الْقِيَامَةِ والے دن اسے تمام مخلوقات کے ساتھ بلائے گا اور حَتَّى يُخَيِّرَهُ مِنَ الْحُورِ الْعِينِ مَا شَاءَ» رواهُ اسے کے گاکہ وہ جس حور عین کو چاہے 'اپنے لئے پیند أَبُو دَاوُدَ، وَالتِّرْمِذِي وقال: حديثٌ كر لے. (ابو داؤد عرفری اور امام ترفدی نے كما يہ مدیث حسن ہے۔)

تخريج: أبوداود، الأدب، باب من كظم غيظا ـ والترمذي، صفة القيامة، باب فضل الرفق. . . .

ے ہم۔ فوائد: حور' حوراء کی جمع ہے' نہایت سفید رنگ کی خوبصورت عورت' عین' عیناء کی جمع ہے' موثی آ تھوں والی۔ مراد دونوں سے 'خوب صورت ترین عورت ہے 'جو مومنوں کو جنت میں ملیں گی۔ اس میں اس مخص کی فضیلت اور ضبط نفس کا اجر و ثواب بیان کیا گیا ہے جو قدرت و طاقت اور وسائل سے بہرہ ور ہونے کے باوجود 'محض الله كا حكم سمجھ كر غصے كو يى جاتا ہے اور غصے سے بے قابو ہو كر اپنى قوت و طاقت كا مظاہرہ نهيں

«لا تَغْضَبْ» رواه البخاري.

٤٨ \_ وَعَنْ أَبِي هُورَيْرَةَ رضِي الله ٢٣ / ٢٨ . حضرت ابو بريره وفائتي سے روايت ہے كه عنه، أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: أَوْصِني، ايك شخص نے رسول الله طَلَّهُ الله عَلَيْهِم سے درخواست كى كه قَالَ: «لا تَغْضَبْ»، فَرَدَّدَ مِرَاراً، قَالَ: مجھے وصیت فرمائے! آپ نے فرمایا "غضب ناک نہ ہوا کرو" اس نے کئی مرتبہ اپنی درخواست وہرائی' آپ نے (ہر مرتبہ) اسے میں وصیت کی "فصہ مت کیا کرو!" (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب.

۸۷- فوائد: غصہ جو ندموم ہے اور جس سے رو کا گیا ہے ' یہ وہ غصہ ہے جو دنیاوی معاملات میں ہو۔ لیکن جو غصہ الله اور اس کے دین کے لئے ہو۔ لین اللہ کی حرمتیں پامال کرنے پر انسان کو غصہ آئے ' تو سے غصہ محمود و مطلوب ہے۔ (٢) جس كے مزاج ميں تيزى اور غصہ ہو'اسے بار بار غصہ نہ كرنے كى تلقين كى جائے تاكہ اسے اين اس كزورى كا احساس ہو اور اس سے وہ بچنے كى كوشش كرے۔ (٣) غصے سے شيطانی مقاصد كى تحميل ہوتى ہے'اس لئے یہ بہت ہی بری چیز ہے' اس لئے اس موقع پر شیطان سے پناہ مانگنے کی ہدایت کی گئی ہے۔

> ٤٩ \_ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَا يَزَال الْبَلاءُ بِالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنَةِ فِي نَفْسِهِ وَوَلَدِهِ وَمَالِهِ حَتَّى يَلْقَى الله تعالى وَمَا عَلَيْهِ خَطِيئَةٌ» رواه التُّـرْمِذيُّ وقال: حدِيثٌ حسنٌ صحِيحٌ.

۲۵ / ۲۹ . حضرت ابو ہرریہ رہائٹھ سے روایت ہے' رسول الله ملتي الله عن فرمايا كه مومن مرد اور مومن عورت یر اس کی جان' اولاد اور مال میں آزمائشیں آتی رہتی ہیں (جن سے ان کے صغیرہ گناہ معاف ہوتے رہتے ہیں اور کبیرہ گناہوں سے مومن ویسے ہی اجتناب كرتے ہيں) يمال تك كه جب وہ الله كو ملتے ہيں (ان کو موت آتی ہے) تو ان پر کوئی گناہ نہیں ہو تا۔ (اس کو ترندی نے روایت کیا اور کہا اس کی سند حسن صحیح ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في الصبر على البلاء.

87ء فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ مومن' بطور خاص' آزمائشوں کا بدف رہتا ہے اور اس میں اس کے لئے بھلائی کا پہلو یہ ہے کہ ان سے اس کے گناہ معاف ہوتے رہتے ہیں' بشرطیکہ وہ صبر کا دامن بکڑے رکھے اور

ایمان یر مضبوطی سے قائم رہے۔

٥٠ ـ وَعَن ابْن عَبَّاس رضِي الله وَكَانَ الْقُرَّاءُ أَصْحَابَ مَجْلِس عُمَرَ رضِي الله عنه وَمُشَاوَرَتِهِ كُهُولًا كَانُوا أَوْ شُبَّاناً فَقَالَ عُيَيْنَةُ لابْنِ أَخِيهِ: يَا ابْنَ أَخِي لَكَ وَجْهُ عِنْدَ الأَمِيرَ فاسْتَأْذِنْ لِي عَلَيْهِ، فاسْتَأْذَنَ فَأَذَنَ لَهُ عُمَرُ، فَلَمَّا دَحَلَ قالَ: هِيْ يَا ابْنَ الْخَطَّابِ، فَوَاللهِ مَا تُعْطِينَا الْجَزْلَ وَلا تَحْكُمُ فَينَا بِالْعَدْلِ، فَغَضبَ عُمَرُ رضي الله عنه حَتَّى هَمَّ أَنْ يُوقعَ به، فَقَالَ لَهُ ٱلْحُرُّ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنينَ إِنَّ اللهَ تعالى قَالَ لِنَبِيِّهِ ﷺ: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُنُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩]، وَإِنَّ هٰذَا مِنَ الْجَاهِلِينَ، وَاللهِ مَا جَاوَزَهَا عُمَرُ حينَ تَلاهَا، وَكَانَ وَقَافاً عِنْدَ كِتَابِ اللهِ تعالى. رواه البخاري.

۲۷ / ۵۰ ۔ حضرت ابن عباس رہی شیا بیان کرتے ہیں کہ عنهما قال: قَدِمَ عُيَيْنَةُ بْنُ حِصْنِ فَنَزَلَ عيين بن صن آئ اور ايخ بطيح حربن قيس كياس عَلَى ابْنِ أَخِيهِ الْحُرِّ بْنِ قَيْسِ، وَكَأْنَ مِنَ مُصمرے ليه حران لوگوں ميں سے تھے جن كو عمر كا النَّفَرِ الَّذَينَ يُدْنيهمْ عُمُرُ رضَى الله عنه ؛ (جب كه وه خليفه عنه) قرب خاص حاصل تها اور حضرت عمر ﷺ کے ہم نشیں اور مشیر قراء (اہل علم) ہوتے تھ' چاہے وہ ادھیر عمر کے ہوں یا جوان۔ پس عیبنہ نے اینے برادر زاد (بھینج) سے کہا' اے بھینج! کچھے اس خلیفہ کے ہاں خاص مرتبہ حاصل ہے 'پس میرے لئے بھی اس سے ملاقات کی اجازت طلب کر' چنانچہ حضرت عمر الے انہیں اجازت مرحمت فرما دی 'جب عیبینہ اندر آئے تو حضرت عمر سے کہنے لگے اے ابن خطاب! اللہ کی قتم! تو ہمیں زیادہ عطیے ریتا ہے اور نہ ہمارے بارے میں عدل کے ساتھ فیلے کرتا ہے۔ یہ (س کر) عمر ﴿ غضب ناک ہو گئے حتیٰ کہ انہوں نے اسے مارنے کا ارادہ کیا۔ حربن قیس نے ان سے کہا۔ امیرالمومنین! الله تعالی نے اپنے پینمبرسے کہا ہے کہ 'عفو و درگزر اختیار کریں' نیکی کا تھم دیں اور جاہلوں سے اعراض کریں (الاعراف ١٩٩) اور یہ (میرا چیا بھی) جاہلوں میں سے ہے۔ اللہ کی فقم! جس وقت حرنے اس آیت کی تلاوت کی' عمر ﴿ (اسے س کر) ذرا آگے نہ بڑھے اور عمر اللہ کی کتاب کے پاس (لینی اس کا حکم س کر) ٹھسر جانے والے تھے (لینی اس پر عمل کرتے تھے اور اس سے تجاوز نہ کرتے تھے) (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، سورة الأعراف، وكتاب الاعتصام، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ.

۵۰- فوائد: حدیث میں قراء سے مراد آج کل کے قراء نہیں ہیں جو صرف فن تجوید کے ماہر اور خوش الحانی سے قرآن پڑھنے والے ہیں' بلکہ اس سے مراد قرآن کے عالم' اس کے معانی و مفاہیم سے آگاہ اور حلال و حرام اور جائز و ناجائز کو سمجھنے والے فقهاء ہیں۔ خلفائے راشدین رہی شرع کے دربار میں ہم نشیں اور ان کے مشیران خاص

سی لوگ ہوا کرتے تھے۔ جس سے میہ بات ثابت ہوتی ہے کہ حکمرانوں کو اپنا مشیر دین کا علم اور اس کا شعور رکھنے والوں کو بنانا چاہئے نہ کہ دنیا داروں کو' جن کا مقصد صرف دنیا کمانا اور اس کو جمع کرنا ہو تا ہے' کیونکہ اہل دنیا کے مشورے اخلاص اور خیر خواہی کی بجائے ' مخصوص مفادات اور خود غرضی پر مبنی ہوتے ہیں۔ (۲) اصحاب مجلس اور اہل مشاورت ہونے کے لئے علم و تقویٰ ضروری ہے' اس میں سن و سال کی کوئی قید نہیں۔ (۳) حاکم کو نہایت متحمل اور بردبار ہونا چاہئے۔ (۴) اسی طرح قبول حق میں بھی اسے کسی تامل کا اظہار نہیں کرنا چاہئے۔

٥١ ـ وَعَن ابْن مَسْعُودٍ رضِي الله بِالشَّيْءِ عَمَّنْ لَهُ فيهِ حَقٌّ.

۵۱/۲۷ محضرت ابن مسعود رہائٹنہ سے روایت ہے کہ عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: ﴿إِنَّهَا سَتَكُونُ رسولِ الله طَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ نِي فَرَمَايًا كَهُ ميرِ عِند (ناروا) ترجيح بَعْدِي أَثَرَةٌ وَأُمُورٌ تُنْكِرُونَها! قَالُوا: ويخ كاعمل بو كا اور الي كام بول ع جنيس تم برا · الْحَقَّ الَّذي عَلَيْكُمْ، وَتَسْأَلُونَ اللهَ الذي حالات مِن آب بمين كيا تحكم ويت بين؟ (لعني بم كيا لَكُمْ» متفقٌ عليه. ﴿ وَالأَثْرَةُ»: الانْفرادُ كرين؟) آپ نے فرمایا كه "تم وہ حق ادا كرو ، جو تمهارے ذمے ہوں اور جو تمہارے حق (دو سرول کے ذے ہوں) ان کا سوال اللہ سے کرو! (بخاری ومسلم) الاثرة (ترجیح دینا) کا مطلب ہے 'جس میں دو سرول كابھى حق ہو'اس كااكيلے حق دار بن جانا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب علامات النبوة في الإسلام، وكتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ "سترون بعدي أمورا تنكرونها"\_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب الوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول.

۵- فوائد: اس مدیث کا مطلب ہے کہ جب حکمران ایسے ہوں جو تہمارے حقوق ادا نہ کریں اور تم پر اپنے کو اور اپنے اقرباء وغیرہ کو ترجیح دیں تو تم صبر سے کام لو اور ان سے بغاوت کرنے کی بجائے 'بارگاہ اللی میں توبہ و استغفار اور ان کے شراور مظالم سے بیخے کی دعاء کرو' بشرطیکہ ان سے کفر صریح کا اظہار نہ ہو۔

وَضَادٍ مُعْجَمَةٍ مَفْتُوحَةٍ، واللهُ أَعْلَمُ.

٥٢ \_ وَعَنْ أَبِي يَحْيَى أُسَيْدِ بْن ٢٨ / ٥٢ - حضرت ابو يجيل اسيد بن حفير والله سے حُضَيْرٍ رضي الله عنه أنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ وايت ہے كہ ايك انصارى آدى نے كما يا رسول قال: يا رسولَ الله أَلا تَسْتَعْمِلُني كَمَا الله! آپ مجھے عامل كيوں نہيں بناتے (كسى سركارى كام اسْتَعْمَلْتَ فُلاناً فَقَالَ: «إِنَّكُمْ سَتَلْقَوْنَ يرِ مقرر نهي فرماتے) جس طرح فلال مخص كو آپ نے بَعْدِي أَثَرَةً، فاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوني عَلَى عامل بنايا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ "تم میرے بعد اس الْحَوْضِ» متفقٌ عليه. وَ «أُسَيْدٌ»: بضم صورت حال سے دو چار ہو گے که دو سرول کو ترجیح دی الْهُمْزَةِ. وَ«حُضَيْرٌ»: بِحَاءِ مُهْمَلَةِ مَضْمُومَةِ جائے گئ بس تم صبر كرنا عبال تك كه مجھ (قيامت والے دن) حوض پر ملو۔ (بخاری ومسلم)

اسید' ہمزہ پر بیش کے ساتھ۔ اور حفیر' جاء (مہملہ' لینی بغیر نقطے کے) پر پیش اور ضاد (معجمہ ' نقطے کے ساتھ) پر زبر۔ واللہ اعلم۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ "سترون بعدي أمورا تنكرونها"، وكتاب الجنائز، وكتاب الخمس، وكتاب المناقب، وكتاب المغازي، وكتاب الرقاق \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب الأمر بالصبر عند ظلم الولاة واستئثارهم.

دلیل ہے۔ (۲) حوض وہ حوض کوٹر ہے جو آپ کو جنت میں یا میدان محشر میں عطاکیا جائے گا' جمال آپ اینے وست مبارک سے اپنے تنبع اور موحد مسلمانوں کو شراب طہور کے جام پلائیں گے، جس سے پینے والا پھر پاسانہ ہو گا۔ (m) عمدول کی طلب' اچھی بات نہیں ہے۔ ایسے طلب گاران عمدہ و منصب کو عمدے دینے سے روکا گیا ہے۔ البتہ صرف اس صورت میں عہدہ طلب کرنا جائز ہے کہ جب کوئی شخص اپنے کو اس کا اہل تر سمجھے اور کوئی دو سرا اس جیساسمجھ دار' معامله فهم اور صاحب زمد و تقوی نه ہو۔

> ٥٣ \_ وَعَنْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ عَبْدِ اللهُ بْن أَبِي السُّيُونِ»، ثُم قال النَّبِيُّ ﷺ: «اللَّهُمَّ مُنْزِلَ الْكِتَابِ وَمُجْرِيَ السَّحَابِ، وَهَازِمَ الأَحْزَاب، اهْزِمْهُمْ وَانْصُرْنَا عَلَيْهِمْ» متفقٌ عَليه وَبالله التَّوْفيقُ.

٢٩ / ٥٣ - ابو ابراجيم حضرت عبدالله بن ابي اوفي رخالته بَعْض أَيَّامِهِ الَّتِي لَقيَ فيهَا الْعَدُوَّ، انْتَظَرَ المام مين جن مين آپ كا مقابله وشمن سے موا انتظار حَتَّى إِذَا مَالَتِ الشَّمْسُ قَامَ فِيهِمْ فَقَال: فرمايا (يعني لرَّائي كو موخر فرمايا) يهال تك كه جب «يَا أَيُّهَا النَّاسُ لا تَتَمَنَّوْا لِقَاءَ الْعَدُقِ، سورج وْهِل كياتو آب لوكون مين كرم موت اور فرمايا وَاسْأَلُوا اللهُ العَافِيَةَ، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ كه لوكو! وشمن سے ملاقات (لرائی) كي آرزو مت كرو فَاصْبِرُوا، وَاعْلَمُوا أَنَّ الْجَنَّةَ تَحْتَ ظِلالِ اور الله تعالى سے عافیت (سلامتی) مأتكو ليكن جب ايما موقع آجائے کہ تمہاری دشمن سے مدبھیر ہو جائے او ثابت قدی سے لڑو! اور یہ بات جان لو! کہ جنت' تلواروں کے سائے تلے ہے" پھر نبی ساٹھایم نے دعاء فرمائی "اے کتاب (قرآن مجید اور دیگر کتب) کے ا تارنے والے ' بادلوں کو چلانے والے ' (دشمن کے) لشكروں كو شكست دينے والے! ان كو شكست فاش سے دو جار فرما اور ان کے مقابلے میں ہماری مدد فرما" (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب الجنة تحت بارقة السيف، وباب "لا تتمنّوا لقاء العدو" \_ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب كراهة تمنّى لقاء العدو والأمر بالصبر

عند اللقاء.

۵۳- فوائد: جماد اور اس کے لئے بھرپور تیاری اور ہمہ وقت مستعد رہنے کی اگرچہ بری تاکید کی گئ ہے ، تاہم اس کے باوجود وسمن سے مقابلے کی آرزو کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ (۲) صبر 'مومن کا بہت بڑا ہتھیار ہے 'میدان جاد میں صبر کا مطلب استقلال ' پامردی اور موت سے بے خوف ہو کر لڑنا ہے۔ (۳) سارا اعتماد ہتھیاروں ' مادی ساز و سامان اور اپنی قوت و اکثریت پر نه ہو' بلکہ ان کے ساتھ ساتھ اللہ سے فتح و نصرت کی دعاء بھی کی جائے۔

س سيائي كابيان

٤ \_ بَابُ الصِّدٰق

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا أَتَقُوا أَلِلَهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّلِيقِيكَ ﴿ ﴿ حَمِل كَ سَاتَهَى بنو" [التوبة: ١١٩]، وقال تعالى: اور فرمايا " يج بولنے والے مرد اور يج بولنے والی ﴿ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّالِقَاتِ ﴾ [الأحزاب: عورتين" اللهُ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ شَهُ [محمد: ٢١]. بمتر بهوا"

وَأُمَّا الأَحَاديثُ:

رضى الله عنه عن النَّبِيِّ عَلِيَّةً قال: «إِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى البرِّ وَإِنَّ البرَّ يَهْدِي إِلَى الجنَّةِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَصْدُقُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ صدِّيقاً، وَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الْفُجُور، وَإِنَّ الفُجُورَ يَهْدِي إِلَى النَّار، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكْذَبُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَّاباً) متفق عليه.

وم)، وقال تعالى: ﴿ فَلَوْ صَكَفَوا مَريد فرمايا "أكروه الله سے سي بولتے توبير ان كے حق ميں ا / ۵۴ ۔ حضرت ابن مسعود بفائش سے روایت ہے کہ ٥٤ \_ فَالأَوَّلُ عَسن ابْسن مَسْعُودٍ نبي كريم النَّيْظِم نے فرمایا! یقیناً سچائی انسکی کی طرف رہنمائی

الله تعالى نے فرمایا "اے ایمان والو! الله سے ڈرو! اور

کرتی ہے اور نیکی جنت کی طرف لے جاتی ہے۔ آدمی سے بولنا رہتا ہے ' یہاں تک کہ اسے اللہ کے ہاں بہت سیا لکھ دیا جاتا ہے اور جھوٹ نافرمانی کی طرف رہنمائی كرتا ہے اور نافرمانی جنم كى طرف كے جاتی ہے اور آدمی یقیناً جھوٹ بولتا رہتا ہے' یہاں تک کہ اللہ کے ہاں اسے بہت جھوٹا لکھ دیا جاتا ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب قول الله تعالى ﴿ يَأْيُهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ وكونوا مع الصادقين﴾ وما ينهي عن الكذب \_ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم النميمة، وباب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله.

۵۴- فوائد: صدیق اور گذاب وونول مبالغے کے صیغ ہیں۔ مطلب ہے کہ سچائی جس کی طبیعت ثانیہ بن جائے اور جھوٹ جس کی پختہ عادت بن جائے۔ جس طرح انسان دنیا میں اپنے اچھے یا برے اعمال کے ساتھ مشہور ہو تا ے' ای طرح اللہ کے ہاں بھی ہے۔ وہاں صدیق لکھے جانے کا مطلب' سچائی کے اجر و ثواب کا اور گذاب لکھے جانے کا مطلب جھوٹ کی سزا کا مستحق قراریانا ہے۔ حدیث میں سچائی کی ترغیب ہے 'کیونکہ یہ خیر کا سبب ہے اور جھوٹ سے اجتناب کی تاکید ہے کیونکہ بیہ منبع شرہ۔

٥٥ - النَّاني: عَنْ أَبِي مُحَمَّدِ ٢ / ٥٥ - حضرت ابو محمد حسن بن على " بن ابي طالب

الحَسَن بْن عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، رضي الله عَنهماً، قَال: حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللهُ ﷺ: «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لا يَرِيبُك؛ فَإِنَّ الصِّدْقَ طُمَأْنِيْنَةٌ، وَالكَذِبَ رِيبَةٌ» رواه التِّرْمذي وقال: حديثٌ صحيحٌ. قَوْلُهُ: «يُرِيبُكَ» هُوَ بِفَتْحِ اليَاءِ وَضمِّها؛ وَمَعنَاهُ: اتْرُكُ مَا تَشُكُ فِي حِلَّهِ، وَاعْدِلْ إِلَى مَا لا تَشُكُّ فه .

بیان کرتے ہیں کہ مجھے رسول اللہ طاقیا کی زبان مبارک سے سنے ہوئے یہ الفاظ یاد ہیں وہ چیز چھوڑ دے جو تحجیے شک میں ڈالے اور اس کو اختیار کر'جس کی بابت تحقی شک و شبه نه ہو۔ اس کئے که سیخ اطمینان (کا باعث) ہے اور جھوٹ شک اور بے چینی ہے۔ (اس کو ترندی نے روایت کیا اور کہا کہ حدیث صحیح ہے) ریب کیا پر زبر اور پیش ' دونوں طرح صیح ہے (لعنی راب بریب یا اراب بریب) اس کے معنی ہیں' جس چیز کے حلال ہونے میں شک ہو' اسے چھوڑ دو اور الیی چیز کو اختیار کرو جس میں تنہیں شک نہ ہو۔

تخريج: سنن الترمذي برقم ٢٥٢ وقال: حديث صحيح ومسند أحمد ج١ ص٢٠٠، وإسناده صحيح، والمستدرك للحاكم ج أص١٣ ووافقه الذهبي .

۵۵- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ شبهات سے بچنا ضروری ہے تاکہ حرام کا ارتکاب نہ ہو۔ جیسا کہ دوسری حدیث میں ہے کہ جو شخص شہمات سے پچ گیا' اس نے اپنے دین اور اپنی آبرو کو بچالیا۔

وَالعَفَافِ، وَالصَّلَةِ. متفقٌ عليه.

٥٦ - الشَّالِثُ: عَنْ أَبِي سُفْيَانَ ٣ / ٥٦ - حضرت ابو سفيان من صخر بن حرب وه لمبي صَخْرِ بْنِ حَرْبِ، رضي الله عنه، في حديث روايت كرتے بين جس ميں (بادشاہ روم) ہرقل حديثه الطُّويلِ في قِصَّةِ هِرَقْلَ، قالَ كا قصه بيان كيا گيا ہے۔ ہرقل نے ابو سفيان سے (جب هِرَقْلُ: فَمَاذَا يَأْمُرُكُمْ ؟ - يَعنيَ النَّبيَّ عِيلَةٍ - كه وه ابهى كافر شے) يوچِها "وه پنيمبر- يعنى نبي طلَّها إ قَالَ أَبُو سُفْيَانَ: قُلْتُ: يقولُ: «اعْبُدُوا اللهَ تتهمين كس بات كا تحكم ويتا ہے؟" ابو سفيان كہتے ہيں ' وَحْدَهُ لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً، واتْرُكُوا مَا يَقُولُ مِين نے كما' وہ كہتا ہے' صرف ايك اللہ كى عبادت كرو' آباؤكُمْ» وَيَأَمُّرُنَا بالصَّلاةِ، وَالصِّدْقِ، اس ك ساتھ كسى كو شريك مت تھراؤ اور ان باتوں كو چھوڑو دو جو تمارے باپ دادے کتے (اور کرتے) رہے اور وہ پینیبر ہمیں نماز بڑھنے کا سیج بولنے کا کیا یاک دامنی اور صلہ رحمی کرنے کا تھکم دیتا ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدءالوحي، وكتاب الصلوة وغيرهما ـ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب كتاب النبي ﷺ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام.

۵۲- فوائد: اس میں ایک دشمن کی زبان سے نبی سائیلم اور آپ کی تعلیمات کی سیائی کا اعتراف ہے۔ اس لئے کہ حضرت ابو سفیان ہولئے نے بیہ اعتراف اس وقت کیا تھا جب وہ مسلمان نہیں تھے۔ بیہ حدیث صحیح بخاری میں پوری تفصیل سے بیان ہوئی ہے۔

وَقَيْلَ: أَبِي سَعِيدٍ، وَقَيْلَ: أَبِي الْوَلِيدِ، تعالى، الشُّهَادَةَ بِصِدْقِ بَلَّغَهُ اللهُ مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ، وَإِنْ مَأْتَ عَلَى فِرَاشِهِ » رواه مسلم.

٥٧ \_ الرَّابعُ: عَنْ أَبِي ثَابِتِ، ٣ / ٥٥ \_ حضرت ابو ثابت؛ بعض كت بين ابو سعيد اور بعض کے نزدیک ابو الولید تھل بن حنیف (جو سَهْل بْن حُنَيْفِ، وَهُوَ بَدْرِيٌّ، رضِي الله بدري صحابي بين) سے روايت ہے كه نبي طال الله فرمایا، عنه، أَنَّ النبيَّ عَلَيْ قال: وَهَنْ سَأَلَ اللهُ جَو ضخص سَجَ ول سے اللہ سے شادت مائك، (ليكن اسے کافروں سے اڑنے کا موقع نصیب نہ ہو) تو اللہ تعالی اسے شداء کے مرتبول تک پہنچا دے گا' اگرچہ اسے اینے بستریر موت آئے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب استحباب الشهادة في سبيل الله تعالى. ۵۷- **فوائد**: اس میں خالص نیت کی فضیلت و اہمیت کا بیان ہے کہ دل میں نیت کر لینے سے ہی اللہ تعالیٰ لوگوں

کو شداء کے مرتبول پر فائز کر دیتا ہے اور اسی نیت کی خرابی سے میدان جماد میں مرنے والول کو جنم میں ڈال

رے گا۔

۵ / ۵۸ - حضرت ابو بریره رفائقتر سے روایت ہے کہ رسول الله طلي الله عن فرمايا: انبياء ميس سے ايك نبي نے جماد (کے لئے نکلنے کا ارادہ) کیا تو اس پیمبرنے اپنی قوم سے کما کہ میرے ساتھ وہ شخص نہ نکلے جس نے کسی عورت سے (نیانیا) نکاح کیا ہے اور وہ اس سے ہم بستری كرنے كا ارادہ ركھتا ہے ليكن ابھى اس نے بير كام نهيں کیا' نہ وہ شخص نکلے جس نے گھر بنایا ہو' لیکن اس نے ابھی اس کی چھت نہیں ڈالی اور نہ وہ شخص 'جس نے (حاملہ) بکریاں یا اونٹنیاں خریدی ہیں اور وہ ان کے بیج جننے کے انظار میں ہو۔ پس اس پغیرنے (اس کے بعد) جهاد کے لئے اپنا سفر شروع کر دیا' پس وہ اس (جهاد والی) بہتی میں عصر کی نماز کے وقت یا عصر کے قریب پہنچا' اس نے سورج سے (خطاب کرتے ہوئے) کما' تو بھی اللہ کی طرف سے مامور (مقرر کردہ) ہے اور میں بھی اللہ کی طرف سے مامور ہول' اے اللہ! اس سورج کو ہم یر روک لے (یعنی لڑائی اور اس کا نتیجہ برآمد ہونے تک اسے غروب نہ فرما) چنانچہ سورج کو روک لیا گیا' یہاں تك كه الله نے اس بستى كو ان كے ماتھوں ير فتح كر ديا'

٥٨ ـ الخامِسُ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، رضى الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: الغَزَا نَبيٌّ مِنَ الأَنْبِيَاءِ صَلَواتُ اللهِ وسَلاَمُهُ عَلَيْهِمْ فَقَالَ لِقُومِهِ: لَا يَتْبَعَنِّي رَجُلٌ مَلَكَ بُضْعُ المُرَأَةِ، وَهُوَ يُريدُ أَنْ يَبْنِيَ بِهِا وَلَمَّا يْنُن بِهَا، وَلا أَحَدٌ بَنَى بُيُوتاً لَمْ يَرْفَعْ سُقُوفَهَا، وَلا أَحَدٌ اشْتَرَى غَنَماً أو خَلِفَاتٍ وَهُوَ يَسْتَظِرُ أُولادَهَا. فَغَزَا فَدَنَا مِنَ القَرْيَةِ صَلاةً العَصْر أو قَريْباً مِنْ ذُلكَ، فَقَالَ للشُّنْمُسِ: إِنَّكِ مَأْمُورَةٌ وَأَنَا مَأْمُورٌ، اللَّهُمَّ اخْسِنْهَا عَلَيْنَا، فَحْبِسَت حَتَّى فَتَحَ اللهُ ْ عَلَيْهِ، فَجَمَعَ الغَنَائِمَ، فَجَاءَت \_ يَعنِي النَّارَ - لِتَأْكُلُهَا فَلَمْ تَطْعَمْهَا، فَقَالَ: إِنَّ فِيكُمْ غُلُولًا، فَلْيُبَايعنِي مِنْ كُلِّ قَبِيلَةٍ رَجُلٌ، فَلَزِقَتْ يَدُ رَجُلٍ بِيَدِهِ فَقَالَ: فِيكُ الغَلُولُ، فَلْتُبَايِعْنِيْ قَبِيَّلَتْكَ، فَلَزِقَتْ يَدُ رَجُلَينِ أُو ثَلاثَةِ بِيَدِهِ فَقَالَ: فيكُمُ الغُلُولُ. فَجَاؤُوا بِرَأْسِ مِثْلَ رَأْسِ بَقَرَةٍ مِنَ الذَّهَبِ،

الغَنَائِمُ لأَحَدِ قَبْلُنَا، ثُمَّ أَحَلَّ اللهُ لَنَا الغَنَاثِمَ

الحَامِلُ.

فَوَضَعَهَا فَجَاءَتِ النَّارُ فأكلتها، فَلَمْ تَحِلُّ لِي الله فِي عَنيمتين جَع كين اور (آسان سے) اسے کھانے کے لئے آگ آئی لیکن اس نے اسے نہیں کھایا لَمَّا رَأَى ضَعْفَنَا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَّهَا لَنَا» متفقٌ بير وكيم كر اس پيغمبر نے كما ٌ بے شك تمهارے اندر خیانت کا عمل ہے ' پس تم میں سے ہر قبیلے کا ایک آدی «الخَلِفَاتُ» بفتح الخاءِ المعجمةِ مجھ سے آکر بیعت کرے۔ پس اس طرح بیعت کرتے وكسرِ اللامِ: جَمْعُ خَلِفَةِ، وَهِيَ النَّاقَةُ موئے ايك آدمى كا باتھ پيغيركے باتھ كے ساتھ چمٹ گیا' اس نے کما' بس تمہارے قبیلے کے اندر ہی خیانت کا عمل ہے' پس تیرا (یورا) قبیلہ میرے ہاتھ یر بیعت كرے ' يس ان ميں سے دويا تين آدميوں كے ہاتھ پيغبر كے ہاتھ كے ساتھ چمك كئے ' بيغبرنے كما تهمارے اندر خیانت ہے۔ چنانچہ ایک سونے کا سرگائے کے سرکی مثل' لے کر آئے' اور اسے (کھلے میدان میں) رکھ دیا اور آگ نے آگر اسے کھالیا (جو اس بات کی علامت تھی کہ جہاد کا بیہ عمل مقبول ہے) (نبی ملٹی کیا نے فرمایا) پس ہم سے پہلے یہ غنیمتیں کسی کے لئے حلال نہیں تھیں ' جب اللہ نے ہاری عاجزی اور کمزوری کو دیکھاتو اسے ہمارے لئے حلال فرما دیا۔ (بخاری و مسلم) خلفات' خائے معجمہ پر زبر اور لام پر زیر کے ساتھ۔

خَلِفَة كى جمع ہے ' گابھن او نثنى ـ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب قول النبي ﷺ "أحلت لكم الغنائم"، وكتاب النكاح، باب من أحب البناء قبل الغزو \_ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب تحليل الغنائم لهذه الأمة خاصة.

۵۸- فوائد: امام سیوطی کے نزدیک بہ پغیبر حضرت یوشع بن نون تھے۔ ان کے طرز عمل سے معلوم ہوا کہ مجاہدین کے دنیاوی معاملات کا معقول انتظام ضروری ہے تا کہ وہ پوری دلجمعی اور میسوئی کے ساتھ مصروف جماد رہیں۔ (۲) مال غنیمت کی حلت' امت محمدید کی خصوصیت ہے 'ورنہ اس سے قبل اسے آگ کھا جاتی تھی۔ اس میں پنیمبرے معجزے کا اثبات ہے کہ اس کے لئے سورج کی رفتار کو روک دیا گیا تا آنکہ اس نے فتح عاصل کرلی۔ ٥٩ \_ السادِسُ: عن أبي خالد ٢ / ٥٩ - حضرت ابو فالد عكيم بن حزام " سے روايت حكيم بنِ حزام، رضي الله عنه، قال: قال ج كه سول الله ملي الله ملي كم وونول سودا كرف رسولَ الله عَلَيْ : «البيّعانِ بالخِيارِ ما لم والول كو' اس وقت تك اختيار ب ج جب تك وه جدانه

بَيْعِهُما» متفتٌّ عليه.

يَتَفَرَّقا، فإن صَدَقا وبيَّنا بُورِكَ لَهُما في مول- پس اگروه دونول سيج بوليس اور چيز كي حقيقت صحيح بيعهمًا، وإن كَتَمَا وكَذَبَا مُحِقَتْ بركَةً صحيح بيان كروس (يعني كوئي عيب وغيره هو تو بتلاوس) تو ان کے اس سودے میں برکت ڈال دی جاتی ہے اور اگر وہ چھیائیں اور جھوٹ بولیں تو ان کے سودے سے برکت مٹا دی جاتی ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب البيوع، باب إذا بيّن البيّعان ولم يكتما ونصحا ـ وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب ثبوت خيار المجلس للمتبايعين.

۵۹- فواکد: دو سودا کرنے والول سے مراد بائع اور مشتری (ییچے اور خریدنے والا) ہیں- اختیار کا مطلب ہے کہ جب تک دونوں مجلس میں موجود رہیں' انہیں سودا فنخ کرنے کا اختیار حاصل ہے۔ لوگ بالعموم بات چیت کے اختام کے بعد' سودا فنخ کرنے کو جائز نہیں سمجھتے کو فریقین مجلس میں موجود رہیں (جیسا کہ احناف کا بھی مسلک ہے) لیکن یہ صحیح نہیں ہے۔ حدیث سے ایسا سمجھنے والوں کی تردید ہوتی ہے۔ (۲) سودے میں سچائی برکت کا اور جھوٹ اور اخفاء (عیب کا چھیانا) بے برکتی کا باعث ہے۔

۵۔ مراقبے (یعنی اللہ کی طرف دھیان دینے) ٥ ـ بَابُ الْمُرَاقَبَة كابيان

> قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي يَرَيكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّاجِدِينَ ﴾ [الشعراء: ۲۱۸\_۲۱۹]، وقال تعالى: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمُّ ﴾ [الحديد: ٤]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ﴾ [آل عمران: ٥]، وقسال تعسالي: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴾ [الفجر: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴿ ﴾ [غافر: ١٩] والّاياتُ في الْبَابِ كَثيرَةٌ مَعْلُومَةٌ. وَأَمَّا الأحاديثُ:

٦٠ - فَسالأَوَّل: عَسنْ عُمَسرَ بْسن الخطاب، رضي الله عنه، قال: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رسولِ الله ﷺ ذَاتَ يَوْم إذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَديدُ بَيَاضِ الثِّيَابِ،

الله تعالى نے فرمایا "وہ جو تحقیے دیکھتا ہے 'جب تو کھوا ہو تا اور رکوع و سجدے کے لئے پھر تا ہے" اور فرمایا "وہ تمہارے ساتھ ہے ' (اینے علم کے لحاظ ہے) جمال بھی تم ہو" (الحدید ۴)

فرمایا ''بے شک اللہ یر آسان اور زمین کی کوئی چیز مخفی نہیں ہے"

اور فرمایا "بے شک تیرا رب البته گھات میں ہے" اور فرمایا "وہ خیانت کرنے والی آ تکھوں کو اور سینوں میں مخفی باتوں کو جانتا ہے"

اس باب میں اور بھی بہت سی آیات ہیں۔

۱/ ۲۰ ۔ حضرت عمر بن خطاب رہائٹہ سے روایت ہے کہ کہ اس دوران اجانک ایک آدمی ہمارے یاس آدھمکا' شديد سفيد كيرول مين ملبوس اور سخت سياه بالول والا'

اس بر سفر کا نشان نظر آتا تھا اور نہ ہم میں سے کوئی اسے پہچانا تھا۔ یہاں تک کہ وہ رسول اللہ طاق کیا کی طرف بیٹھ گیا' اس نے اپنے گھٹنے آپ کے گھٹنول کے ساتھ ملا دیئے اور اپنی دونوں ہھیلیوں کو اپنی رانوں پر ر کھ لیا (یعنی نہایت مودب ہو کر بیٹھ گیا) اور کما' اے محمہ " " مجھے اسلام کی بابت بتلاؤ! رسول الله ملتی ایم نے فرمایا " اسلام یہ ہے کہ تم اس بات کی گواہی دو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محد ( طلق کیام ) اللہ کے رسول ہیں ' نماز قائم کرو' زکو ہ ادا کرو' رمضان کے روزے رکھو اور اگر تهمیں رائے (سفر حج) کی طاقت ہو تو بیت اللہ کا حج كرو اس نے كما أب نے سي كما۔ مم نے اس كى بات پر تعجب کیا کہ یہ آپ سے سوال بھی کرتا ہے اور آپ کی تصدیق بھی کرتا ہے۔ اس نے (پھر) کما' مجھے ایمان کی بابت بتلائے! آپ کے فرمایا 'ایمان یہ ہے کہ تم اللہ پر' اس کے فرشتوں پر' اس کی (نازل کردہ) کتابوں پر' اس کے رسولول پر' یوم آخرت پر اور اچھی بری تقدر پر ایمان رکھو۔ اس نے (پھر) کہا' آپ نے سیج کہا۔ اس نے (تیسرا) سوال کیا مجھے احسان کی بابت بتلائے! آپ منے ارشاد فرمایا 'احسان سے کہ تم اللہ کی ایسے عبادت کرو 'گویا کہ تم اسے دیکھ رہے ہو' پس اگر تم اسے نہیں رکھتے تو وہ تہیں دیکھ رہا ہے۔ اس نے کما' مجھے قیامت کی بابت خبر دیجئے (کہ وہ کب آئے گی؟) آپ نے فرمایا "اس کی بابت 'جس سے سوال کیا گیا ہے 'وہ سائل سے زیادہ علم رکھنے والا نہیں ' (لعنی جھے تم سے زیادہ علم نہیں) اس نے کہا (اچھا) اس کی (بڑی بڑی) نثانیاں بیان فرمائے! آپ نے فرمایا کہ "لونڈی اپنی مالکہ کو جنے گی اور بیہ کہ تم ایسے لوگوں کو دیکھو گے کہ جن کے جسم پر کیڑے ' پیروں میں جو تیاں اور کھانے کو خوراک نہیں ہو گی (لیکن پھران فقیروں کے پاس

شَديدُ سَوَادِ الشَّعْرِ، لا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرُ السَّفَرِ، ولا يَعْرِفُهُ مَنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إلى النَّبِيِّ ﷺ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إلى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كُفيَّهِ عَلَى فَخِذَيهِ وَقَالَ: يا مُحَمَّد أخْبِ رنِي عَنِ الإسْلام، فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: «الإَسْلامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ، وأنَّ مُحَمَّداً رسولُ اللهِ وَتُقِيمَ الصَّلاةَ، وتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلًا». قَالَ: صَدَقْتَ. فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ! قالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيْمَانِ. قالَ: «أَنْ تُؤمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبُهِ، وَرُسُلِهِ، وَاليَوم الآخِر، وَتُؤمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»َ. قالَ: صَدَقْتَ. قالَ: فَأَخْبِرْنَى عن الإحسَانِ. قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ؛ فَإِنْ لِم تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». قالَ: فأُخْبِرنِي عنِ السَّاعَةِ. قالَ: «مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بِأُعْلَمَ مِنَ السَّائِل». قالَ: فَأَخْبرنِي عنْ أَمَارَاتِهَا. قالَ: أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا، وأنْ تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ رعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ في البُّنْيَانِ». ثُمَّ انْطَلَقَ، فَلَبْثْتُ مَلِيّاً، ثُمَّ قالَ: «يا عُمَرُ أَتَدْرِي مَن السَّائِلُ؟ » قُلْتُ: اللهُ وَرسولُهُ أَعْلَمُ. قالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ أَمرَ دِينِكُمْ» رواه مسلم. وَمَعْنَى: «تَلِد الأَمَةُ رَبَّتَهَا» أَيْ: سَيِّدَتَهَا؛ ومعناهُ أَنْ تَكُثُورَ السَّرَارِيُّ حَتَّى تَلِدَ الأَمَةُ السُّرِّيَّةُ بِنْتَا لِسَيِّدِها، وَبِنْتُ السَّيِّدِ في مَعْنَى السَّيِّدِ، وقِيْلَ غَيْرُ ذلكَ. وَ «العَالَةُ»: الفُقَرَاءُ. وَقَوْلُهُ: «مَلِيّاً» أي:

زَمَناً طَوِيلًا، وَكَانَ ذلكَ ثَلَاثاً.

اتنی دولت آجائے گی کہ وہ) عمارتوں میں ایک دو سرے یر فخر کریں گے"۔ پھروہ (نووارد سائل) چلا گیا۔ (راوی حدیث حضرت عمر " کہتے ہیں کہ) میں کافی دیر تک (نبی ما الله کی خدمت میں) ٹھہرا رہا۔ آپ نے مجھ سے پوچھا "عمر! جانتے ہو' یہ سائل کون تھا؟" میں نے کہا' اللہ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتا ہے۔ فرمایا' میہ جبر ئیل تھ' جو تہیں تمہارا دین سکھانے کے لئے آئے تھے۔ (مسلم) "لونڈی اینی مالکہ کو جنے گی" کا مطلب ہے کہ لونڈیوں کی کثرت ہو جائے گی' یہاں تک کہ ہم خوابی کے لئے مخصوص لونڈی اینے آقا کے لئے بیٹی جنے گی اور یہ آقا کی بیٹی' آقا ہی کے معنی میں ہے۔ اس کے اس کے علاوہ اور کئی مفہوم بیان کئے گئے ہیں-عَالَةً ، بمعنی فقراء ہے۔ مَلِیًّا کا مطلب ہے' زمانہ طویل اور حدیث میں اس سے مراد تین دن ہیں۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، حديث رقم١ \_ وسنن أبي داود، برقم٥ ٢٩٥ \_ وسنن ترمذي، برقم٢٦١٣ ـ وسنن النسائي.

٠٠- فواكد: يه حديث حديث جريل ك نام سے مشهور ب اس ميں اساسيات اسلام كا بيان ب جن كى تفصلات ہر مسلمان جانتا ہے۔ نقدر کا مطلب ہے' ہر چیز جو ابد تک ہوگی' اس کا علم پہلے سے ہی اللہ کو ہے اور اس نے اس کو لکھ دیا ہے ' اب جو کچھ ہو تا ہے ' اس کے اس علم کے مطابق ہو تا ہے جو اس نے لکھ رکھا ہے۔ ال کے اچھے برے ہونے کا مطلب ہے کہ مثلاً فراغت ، خوش حالی ، پیداوار کی کثرت اور فراوانی ، یہ خیر ہے اور قط سالی' آلام و مصائب وغیرہ' یہ شرہے اور یہ خیراور شرہمارے اعتبار سے ہے' ورنہ اللہ کے تو ہر کام میں ہی کوئی نہ کوئی حکمت اور مصلحت ہوتی ہے جس کو صرف وہی جانتا ہے۔

> ٦١ ـ النَّاني: عَنْ أبي ذَرِّ جُنْدُب بْن جُنَادَةً، وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمٰنِ مُعَاذِ بْن جَبَل، قال: «اتَّقِ اللهَ حَيْثُمَا كُنْتَ وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الحَسَنَةُ تَمْحُهَا، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حُسَنٍ \* رواه التَّرْمـذيُّ وَقـال: حـَديثُّ حسهُ

۲ / ۱۱ \_ حضرت ابو ذر جندب بن جنادة اور حضرت ابو عبدالرحل معاذ بن جبل را المنظام سے روایت ہے کہ رضي الله عنهما، عَنْ رسولِ الله عَلَيْ، رسول الله مليَّكِم ن فرمايا: كه توجمال كمين بهي مو الله سے ڈر! اور برائی کے پیچھے نیکی کر۔ نیکی برائی کو مٹا دے گی اور لوگوں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آ۔ (اس کو ترذی نے روایت کیا اور کما' یہ حدیث حس ہے۔)

تخريج: ترمذي، البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس \_ ودارمي ٣٢٣/٢ \_ ومسند أحمد.

۱۷- فوائد: نیکی 'برائی کو مٹا دے گی 'کا مطلب ہے کہ نیکی 'برائی کا کفارہ بن جاتی ہے یعنی چھوٹی برائیوں کا 'ورنہ کبیرہ گناہ خالص توبہ کے بغیر معاف نہیں ہوں گے۔ اسی طرح حقوق العباد بھی 'ان کا ازالہ و تلافی کئے بغیر معاف نہیں ہوں گے۔

> ٦٢ \_ التَّالثُ: عَن ابْن عَبَّاس، رضي الله عنهما، قال: كُنْتُ خَلْفَ · النَّبِيِّ عَلِيْةُ، يَوْماً فَقَالَ: «يَا غُلامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلَمَاتِ: احْفَظ الله يَحْفَظُكَ، احْفَظ اللهُ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلَ الله، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فاسْتَعَنْ بِاللهِ، واعْلَمْ: أَنَّ الأُمَّةَ لو اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بشَيءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بشيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ لَـكَ، وإنِ اجْتَمَعُـوا عَلَـى أَنْ يَضُـرُّوكَ بشَيْءٍ؛ لمْ يَضُرُّوكَ إلا بشيءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ؛ رُفِعَتِ الأَقْلامُ، وَجَفَّتِ الصُّحُفُ» رواهُ التِّرمذيُّ وَقَالَ: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ. وفي روايةِ غَيْر التّرمذيّ: «احْفَظ اللهُ تَجدْهُ أَمَامَكَ، تَعَرَّفْ إلى اللهِ فِي الرَّخَاءِ يَعْرِفْكَ في الشِّدَّةِ، واعْلَمْ أنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ، وَمَا أَصَابَكَ لمْ يَكُنْ لِيُخْطِئكَ، واعْلَمْ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وأنَّ الفَرَجَ مَعَ الْكَرْب، وأنَّ مَعَ العُسْر يُسْراً».

۳ / ۱۲ - حفرت ابن عباس سے روایت ہے کہ میں ایک دن (سواری یر) رسول الله طان کیا کے بیچھے (بیشا موا) تھا' آپ نے فرمایا' اے لڑے! میں مجھے چند اہم باتیں بتلاتا ہوں (انہیں یاد رکھ) تو اللہ (کے احکام) کی حفاظت كر! الله تيري حفاظت فرمائے گا' تو الله (کے حقوق) كا خیال رکھ' تو اس کو اینے سامنے پائے گا (یعنی اس کی حفاظت اور مدد تیرے ہم رکاب رہے گی) جب تو سوال كرے تو صرف اللہ سے كر ، جب تو مدد چاہے (ماورائے اسباب طریقے سے) تو صرف اللہ سے مدد طلب کر اور پیر بات جان لے کہ اگر ساری امت بھی جمع ہو کر تھے کچھ نفع پنیانا جاہے تو وہ تھے اس سے زیادہ کچھ نفع نہیں پنجا سکتی جو اللہ نے تیرے لئے لکھ دیا ہے اور اگر وہ کھے کچھ نقصان پہنچانے کے لئے جمع ہو جائے تو اس سے زیادہ کچھ نقصان نہیں پہنچا کتی جو اللہ نے تیرے لئے لکھ دیا ہے۔ قلم اٹھا لئے گئے (یعنی لکھ کر فارغ ہو كئے) اور صحفے (نوشتہ ہائے تقدیر) خشك ہو گئے۔ (روایت کیااس کو ترندی نے اور کھا' یہ حدیث حسن صحیح ہے) اور ترمذی کے علاوہ ایک اور روایت میں ہے کہ تو الله (کے حقوق) کا خیال رکھ ' تو اس کو اینے سامنے یائے گا' تو خوش حالی میں اللہ کو پیچان اور اس کی طرف توجه ركه' وه تحقي تنكى اور مصيبت مين پيچانے گا (يعني تیری دست گیری فرمائے گا) اور جان لے کہ جو تجھ سے چوک جائے' وہ تحقی ملنے والا نہیں ہے اور جو تحقیم بہنچنے والا ہے وہ تجھ سے چوک نہیں سکتا اور یہ (بھی) جان ك! كه (الله كي) مدد صبرك ساتھ ہے اور كشادگي،

## تکلیف کے ساتھ ہے اور تنگی کے ساتھ آسانی ہے۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة، باب ولكن يا حنظلة ساعة وساعة \_ ومسند أحمد، ج ا ص۲۹۳، ۳۰۷، ۳۰۷.

الله تعالی کے فیصلے کو کوئی بدلنے پر قادر نہیں ہے۔ (۲) دنیا میں جو بھی تکلیف آتی ہے ، وہ بیشہ نہیں رہتی'اس کے بعد کشادگی اور فرحت و انبساط کا موقع آجاتا ہے۔ (۳) مافوق الاسباب طریقے سے'اللہ کے سواکسی ہے مددنہ مانگی جائے کیونکہ یہ شرک ہے۔ (م) اللہ تعالیٰ کے حقوق کا انسان خیال رکھے 'تو اللہ تعالیٰ بھی اینے اس بنے کاخیال رکھتا اور مدد فرماتا ہے۔

> ٦٣ \_ الرَّابعُ: عَنْ أَنَس رضى الله عنه قال: إِنَّكُمْ لَتَعْمَلُونَ أَعْمَالًا هِيَ أَدَقُ المُهْلِكَاتُ.

الله م / ١٣٧ - حضرت انس رفاقت سے روایت ہے انہوں نے (اینے دور کے لوگوں سے خطاب کر کے) فرمایا: تم نى أَعْيُنكُمْ مِنَ الشَّعْرِ، كُنَّا نَعُدُّهَا عَلَى بهت سے ایسے کام کرتے ہو' جو تمہاری آنکھوں میں بال عَهْدِ رسولِ الله ﷺ مِنَ الْمُوبِقَاتِ» رواه سے زیاوہ باریک ہوتے ہیں (یعنی حقیراور معمولی ہوتے البخاري. وقال: «الْمُوبِقَاتُ»: بين ليكن) بم انهين رسول الله طلَّه إلى كان من سخت تباہ کن چیزول میں شار کرتے تھے۔ (روایت کیا اس کو بخاری نے اور کہا کہ موبقات کے معنی ہیں ہلاک کرنے

تخريج: صحيح بخاري ، كتاب الرقاق، باب ما يتقي من محقرات الذنوب.

٩٣- فواكد: الله كا خوف دلول مين جتنا زياده موتا ب اتنابي انسان الله كي نافرماني سے دُر تا ب نيه خوف جتنا كم ہوتا جاتا ہے' انسان کی گناہوں پر دلیری بڑھتی جاتی ہے۔ صحابہ کرام کے دلوں میں اللہ کا شدید خوف تھا' اس کئے وہ معمولی سے معمولی گناہ کرتے ہوئے بھی ڈر محسوس کرتے تھے' عہد رسالت کے بعد کے ساتھ ساتھ یہ خوف بتدریج کم ہو تا گیا' حتیٰ کہ سخت تباہ کن گناہ بھی لوگوں کی نظروں میں حقیر معلوم ہونے لگ گئے۔ اس کئے ضروری ہے کہ اللہ کی عظمت و جلالت کا تصور کرتے ہوئے اس کا خوف دلوں میں پیدا کیا جائے۔

> ٦٤ ـ الْخَامِسُ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، رضي الله عنه، عن النبيِّ ﷺ، قال: «إنَّ وَ "الغَيْرَةُ " بفتح الغين: وَأَصْلُهَا الأَنفَةُ. كيا موتاب- (بخاري ومسلم)

۵ / ۱۳ - حضرت ابو مرره رفائقه سے روایت ہے کہ رسول الله طلَّ الله على غيرت آتى الله تَعَالَى يَغَارُ، وَغَيْرَةُ اللهِ تَعَالَى أَنْ يَأْتِي به اور يه غيرت اس كو اس وقت آتى ہے جب آدمى الْمَرْءُ مَا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْه » متفقٌ عَلَيْه . ايس كام كاارتكاب كرتا ہے جس كواس نے اس يرحرام

اور غیرت' غین کے زبر کے ساتھ ہے' معنی ہیں خودداری اور حمیت۔ تخريج: بخارى، النكاح، باب الغيرة \_ ومسلم، التوبة، باب غيرة الله تعالى وتحريم الفواحش.

۱۲- فوائد: محرمات كا ارتكاب الله كے غضب اور اس كى ناراضى كا باعث ہے-

70 \_ السَّادِسُ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ وَكَالِيٌّ يَقُولُ: «إِنَّ ثَلاثَةً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيْلَ: أَبْرَصَ، وَجِلْدٌ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِي الَّذِي قَدْ اللهُ لَكَ فِيهَا.

هٰذَا الذي قَذِرَني النَّاسُ؛ فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ، وَأُعْطِيَ شَعْراً حَسَناً. قال: إِفَأَيُّ كَابِهِن اونتني دے دی گئ اور فرشتے نے اسے دعاء دی المَالِ أَحَبُ إلَيْك؟ قَالَ: الْبَقَرُ، فَأُعْطِيَ بَقَرَةً حَامِلًا، وقَالَ: بَارَكَ اللهُ لَكَ فِيهَا.

إِلَيْكَ؟ قال: أَنْ يَرُدَّ اللهُ إِلَيَّ بَصَرِي فَأَبْصِرَ النَّاسَ، فَمَسَحَهُ فَرَدَّ اللهُ إِلَيْه بَصَرَهُ. قال: فَأَيُّ المَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قال: الغَنَمُ، فَأُعْطِيَ شَاةً وَالِداً. فَأَنْتَجَ لهٰذَانِ وَوَلَّدَ لهٰذَا، فَكَانَ لَهٰذَا وَادٍ مِنَ الإِبل، وَلَهٰذَا وَادٍ مِنَ الْبَقَرِ، وَلِهٰذَا وَادٍ مِنَ الْغَنَمَ.

گائے رے دی گئی اور دعاء دی کہ اللہ تعالیٰ تیرے گئے ثُمَّ إِنَّهُ أَتَى الأَبْرَصَ في صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ، ۚ فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ قَدِ انْقَطَعَتْ

٢ / ١٥ . حفرت ابو ہریرہ " سے روایت ہے ' انہول نے نبی سائیل کو فرماتے ہوئے سنا کہ بنی اسرائیل میں تین آدمی تھے' ایک برص (سفید داغوں) کے مرض میں وَأَقْرَعَ، وَأَعْمَى، أَرَادَ اللهُ أَنْ يَبْتَلِيَهُمْ فَبَعَثَ مِبْتُلا ووسرا تَنْجِ اور تَيْسرا اندها ـ الله في آزماني كا إلَيْهِمْ مَلَكاً، فَأَتَى الأَبْرَصَ فَقَالَ: أَيُّ اراده فرمايا يس ان كي طرف ايك فرشته بهيجا فرشته شَيْءٍ أَحَبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنٌ حسنٌ، (بِهله) برص والے کے پاس آیا اور اس سے پوچھا، کھے کون سی چیز سب سے زیادہ محبوب ہے؟ اس نے جواب قَذِرَني النَّاسُ؛ فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ قَذَرُهُ ولا الإجارنك خوبصورت جسم نيزيه كه مجه سے (برص وَأُعْطِيَ لَوْناً حَسَناً. قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ كى بير بيارى وور بو جائے جس كى وجہ سے لوگ مجھ النَّك؟ قَالَ: الإِبلُ - أَوْ قَالَ البَقَرُ؛ شَكَّ عَ رَجْن كَمَاتِ بِن - فرشت ن ال ك جسم يه باتھ الرَّاوي - فَأُعْطِيَ نَاقَةً عُشَرَاءً، فَقَالَ: بَارَكَ بِيرِا بَس سے (الله کے حکم سے) اس کی گھن کھانے والی بیاری دور ہو گئی اور اسے خوبصورت رنگ دے دیا فَأَتَى الأَقْرَعَ فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُ كَيا ورشت ن اللَّقْرَعَ فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُ كيا ورشت ن الله والله وال إلَيْكَ؟ قال: شَعْرٌ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِّي يبند ہے؟ اس نے كما اون كا كا كا كا كا راس كى بابت) راوی نے شک کیا ہے۔ چنانچہ اسے آٹھ دس مینے کی

کہ اللہ تعالیٰ تیرے لئے اس میں برکت عطا فرمائے۔ پھر وہ فرشتہ سنج کے پاس آیا' اس نے اس سے بوچھا' کھے فَأْتَى الأَعْمَى فَقَالَ: أَيُّ شَيْء أَحِبُ كون سي چيزسب سے زيادہ پند ہے؟ اس نے كما اچھے بال' نیزید که میراید (گنجاین) ختم مو جائے جس کی وجہ ہے لوگ مجھ سے نفرت کرتے ہیں' فرشتے نے اس کے جسم پر ہاتھ پھیرا جس سے اس کا گنجا بن دور ہو گیا اور اسے (اللہ کی طرف سے) خوبصورت بال عطاکر دیئے كئ فرشتے نے اس سے پوچھا' تجھے كون سا مال زيادہ پند ہے؟ اس نے کما گائے۔ چنانچہ اے ایک طاملہ

اس میں برکت عطا فرمائے۔ اس کے بعد فرشتہ اندھے

بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلا بَلاغَ لِيَ الْيَوْمَ إِلَّا بِاللهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي أَعْطَاكُ اللَّهُ نَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الحَسَنَ وَالْمَالَ، بَعِيراً أَتَبَلَّغُ بِهِ في سَفَرِي، فقالَ: الحُقُوقُ كَثِيرَةٌ. فَقَالَ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرَضَ يَقْذُرُكَ النَّاسُ فَقيراً فَأَعْطَاكَ اللهُ ؟؟ فَقَالَ: إِنَّمَا وَرِثْتُ هٰذَا المالَ كَابِراً عَنْ كَابِر، فقالَ: إَنْ كُنْتَ كَاذِباً فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى ما كُنْتَ.

وَأَتَى الأَقْرَعَ في صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ، فقالَ لَهُ مِثْلَ ما قَالَ لِهٰذَا، وَرَدَّ عَلَيْهِ مِثْلَ مَا رَدَّ هٰذَا، فقالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِباً فَصَيَّرَكَ اليك وادى بَريوں كى بو كئ \_ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ. وَأَتَى الأَعْمَى في صُورَتِهِ انْقَطَعَتْ بِيَ الْحِبَالُ فِي سَفَرِي، فَلا بَلاغَ لِيَ الْيَوْمَ إِلَّا بِاللهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي رَدَّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ شَاةً أَتَبَلَّغُ بِهَا فِي سَفَرِي؟ فقالَ: قَدْ كُنْتُ أَعْمَى فَرَدَّ اللهُ إِلَيَّ بَصَرِي، فَخُذْ مَا شِئْتَ وَدَعْ مَا شِئْتَ، فَوَاللهِ مَا أَجْهَدُكَ الْيَوْمَ بِشَيْءٍ أَخَذْتُهُ للهِ عَزَّ وَجَلَّ. فقالَ: أَمْسِكُ مالَكَ فإنَّمَا ابْتُلِيتُمْ، فَقَدْ رَضِي الله عنك، وَسَخِطَ عَلَى صَاحِبَيْكَ، مَتَفَقٌ عَلَيْهِ. وَ﴿النَّاقَةُ العُشَرَاءُ، بِضُمُ العينِ وفتح الشينِ وبالمدِّ: هِيَ البحامِلُ. قُولُهُ: ﴿أَنْتَجَا، وَفِي رَوَايَةٍ: (فَنَتَجَ) مَعْنَاهُ: تَوَلَّى نِتَاجَهَا، وَالنَّاتِجُ لِلنَّاقَةِ كَالْقَابِلَةِ لِلْمَرْأَةِ. وقولُهُ: ﴿وَلَّهُ هَذَا ۗ هُوَ بِتَشْلِيلِ اللَّامِ: أَيْ: تَوَلَّى وِلاَدَتِهَا، وهُو بِمَعْنَى نَتَجَ فِي النَّاقَةِ. فالمُولِّذُ،

کے پاس آیا' اس سے پوچھا' تھے کون سی چیز سب سے زیادہ پند ہے؟ اس نے کہا' یہ کہ اللہ مجھے میری بینائی لوٹا دے' پس میں لوگوں کو دیکھوں' فرشتے نے اس پر ہاتھ کھیرا' بس اللہ نے اس کی بینائی بحال کر دی' فرشتے نے اس سے پوچھا کچھے کون سامال زیادہ ببند ہے؟ اس نے کہا بکریاں۔ پس اسے ایک بچہ جننے والی بکری دے دی گئی۔ پس سابقہ دونوں (ابرص اور سنج) کے ہاں بھی دونول جانورول (او نتنی اور گائے) کی نسل خوب بردھی اور اس نامینا کے ہاں بھی بکری نے بیے دیئے۔ پس (مرض برص والے کے ہاں) ایک وادی اونٹوں کی منج کے ہاں ایک وادی گاہوں کی اور اس اندھے کے ہاں

اب پھر فرشتہ مرض برص والے کے پاس' اس کی وَهَيْئَتِهِ، فقالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبيل صورت و بيئت مين آيا اور كما مين مكين آدمي مون سفرمیں میرے وسائل ختم ہو گئے ہیں' آج میرے وطن بہنچنے کا کوئی وسلمہ' اللہ کے اور پھر تیرے علاوہ کوئی نہیں' اس لئے میں تجھ سے اس ذات کے نام سے جس نے تجھے اچھا رنگ' خوب صورت جسم اور مال عطا کیا ہے' ایک اونٹ کا سوال کر تا ہوں جس کے ذریعے سے میں اینے سفر میں منزل مقصود تک پہنچ جاؤں۔ اس نے جواب دیا' (میرے ذمے پہلے ہی) بہت سے حقوق ہیں۔ یہ س کر فرشتے نے اس سے کما اگویا کہ میں تھے پہانا ہوں 'کیا تو وہی نہیں ہے جس کے جسموں پر سفید داغ تھے' لوگ تھے سے گھن (نفرت) کھاتے تھے' تو نقیر تھا' الله نے مختبے مال ہے نواز دیا۔ اس نے کما 'میہ مال تو مجھے باب دادا سے ورثے میں ملا ہے۔ فرشتے نے کما' اگر تو جھوٹا ہے تو اللہ تخمے ویباہی کر دے جیسا کہ تو تھا۔ اب فرشتہ منج کے یاس اس کی پہلی شکل و صورت میں آیا اور اس سے بھی وہی کچھ کہا جو (ابرص) کو کہا تھا اور اس

والناتِجُ، والقَابِلَةُ بِمَعْنَى؛ لَكِنْ هٰذَا لِلْحَيَوَانِ وَذَاكَ لِعَيْرِهِ. وقولُهُ: «انْقَطَعَتْ لِلْحَيَوَانِ وَذَاكَ لِعَيْرِهِ. وقولُهُ: «انْقَطَعَتْ بِي الحِبالُ» هُوَ بالحاءِ المهملةِ والباءِ الموحدة: أي الأَسْبَابُ. وقولهُ: «لا أَجْهَدُكَ» معناه: لا أشقُ عليْكَ في رَدِّ شَيْءِ تَأْخُذُهُ أَوْ تَطْلُبُهُ مِنْ مَالِي. وَفي رِوَايَةِ البُخَارِيِّ: «لا أَحْمَدُكَ» بالحاءِ المهملةِ والميم، ومعناهُ: لا أَحْمَدُكَ بِتَرْكِ شَيْء والميم، ومعناهُ: لا أَحْمَدُكَ بِتَرْكِ شَيْء تَحْتَاجُ إليه، كما قالُوا: لَيْسَ عَلَى طُولِ الحياةِ نَدَمٌ، أَيْ عَلَى فواتِ طُولِهَا.

مستنجے نے بھی وہی جواب دیا جو اس نے دیا تھا'جس پر فرشتے نے اسے بھی بدرعاء دی کہ اگر تو جھوٹا ہے تو اللہ تحجے وییا ہی کر دے جیسا کہ تو پہلے تھا۔ فرشتہ (پھر) اندھے کے پاس آیا کہ میں مسکین اور مسافر آدمی ہوں' میرے وسائل سفر میں ختم ہو گئے ہیں' اب آج میرے لئے وطن پنچنا' اللہ کی مدد' پھر تیری مالی اعانت ك بغير مكن نبين اس لئے ميں تجھ سے اس ذات كے نام سے 'جس نے تیری بینائی تجھ پر لوٹا دی 'ایک بکری کا سوال کرتا ہوں تاکہ اس کے ذریعے سے میں اپنے سفر میں منزل مقصود تک پہنچ جاؤں۔ اندھے نے کما' بلاشبہ میں اندھا تھا' اللہ نے میری بینائی بحال کر دی (تیرے سامنے بکریوں کا ربوڑ ہے ان میں سے) جو چاہے لے لے اور جو جاہے جھوڑ دے اللہ کی قتم! آج میں 'جو تو اللہ کے لئے کے گا' اس میں تجھ سے جھگڑا نہیں کرول گا۔ بیاس کر فرشتے نے اسے کما' اپنا مال اسنے پاس ہی ر کھ! بے شک منہیں آزمایا گیا تھا (جس میں تو کامیاب رہا) پس اللہ تعالی تھے سے راضی ہو گیا (اور تیرے دونوں ساتھی ناکام رہے) ان پر تیرا رب ناراض ہو گیا۔ (بخاری و مسلم)

الناقة العشراء 'عين پر پيش 'شين پر زبر اور الف ممروده کے ساتھ' حاملہ او نٹنی۔ انتج اور دوسری روایت میں فنتج ' معنی ہیں ' اس کی پیداوار کا وہ مالک ہوا۔ ناتج ' وہ آدی جو او نٹنی سے بچہ جنوائے' میں عورت کے لئے دایہ (قابلہ) ہوتی ہے۔ ولد هذا' لام پر شد' یعنی بحری سے پیدا ہونے والے بچول کا مالک ہوا اور یہ انتج فی الناقة کے ہم معنی ہے پس مولد' ناتج اور قابلہ کے ایک ہی معنی ہیں۔ لیکن مولد ' ناتج اور قابلہ کے ایک ہی معنی ہیں۔ لیکن اول الذکر الفاظ حیوان کے لئے ہیں اور قابلہ انسان کے اور قابلہ انسان کے لئے ہیں اور قابلہ انسان کے لئے ہیں اور قابلہ انسان کے کے حیال یہ جاء مهملہ اور بائے موحدہ (ایک

نقطے والی باء) کے ساتھ' بمعنی اسباب ہے لا اجهدك 'اس كے معنى بين ' تو جو لے گايا ميرے مال میں سے طلب کرے گا' میں وہ تجھ سے واپس لے کر تجھے گرانی میں نہیں ڈالوں گا اور بخاری کی روایت میں الفاظ ہیں لا احمدک رحائے مہملہ ربغیر نقطے کی حاء) اور میم کے ساتھ) اس کے معنی ہیں' اس چیز کے چھوڑ دینے یر 'جس کا تو حاجت مند ہے ' میں تیری تعریف نہیں کروں گا (بلکہ تجھے برا سمجھوں گا' یہ گویا اس بات کی ترغیب ہے کہ تو اپنی حاجت پوری کر لے، میری خوشی اسی میں ہے) جیسے عربوں میں محاورہ ہے 'عمر درازیر کوئی ندامت نہیں۔ مطلب ہے کہ لمبی عمرکے نه ہونے پر ندامت نہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل ـ وصحيح مسلم، كتاب الزهد، رقم حديث٢٩٦٤.

۲۵- فوائد: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مال و دولت کی فراوانی بھی ایک آزمائش ہے۔ اس آزمائش میں کامیاب وہی ہوتا ہے جو مال کے گھمنڈ میں مبتلا ہو کر' اللہ کو اور اپنی حقیقت کو نہیں بھولتا۔ بلکہ وہ اس دولت کو الله كى ضرورت مند مخلوق پر خرچ كر كے خوش ہوتا اور الله كى نعمت كا عملى شكر اداكرتا ہے اور اس كے برعس رویہ اختیار کرنے والے ناکام قرار پاتے ہیں'کیونکہ اس رویے کی وجہ سے وہ جھوٹ مجل اور تکبر کا ارتکاب كرتے ہيں' جو اللہ كى ناراضى كا باعث ہيں۔

٦٦ - السَّابِعُ: عَنْ أبِي يَعْلَى شُــدًّادِ بْـن أَوْسِ رضـي الله عنـه، عـن النبيِّ ﷺ قال: أَ «الْكَيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ، وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ المَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مَنْ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هُــوَاهُــا، وَتَمَنَّى عَلَى اللهِ». رواه التُّرْمِذيُّ وقال: حديثٌ حَسَنٌ.

مُعْنَى «دَانَ نَفْسَهُ»: حَاسَبَهَا.

 ۲۱ - حضرت ابو یعلی شداد بن اوس سے روایت ہے کہ رسول اللہ طالی نے فرمایا : عقل مند وہ ہے جو اینے نفس کا محاسبہ کرے (دو سرے معنی ہیں جو اپنے نفس کو اللہ کے لئے عاجز اور پیت کر لے) اور موت کے بعد آنے والی زندگی کے لئے تیاری (عمل) کرے اور بے و قوف وہ ہے جو اپنے آپ کو نفسانی خواہشات قال التَّرْمذيُّ وَغَيْرُهُ مِنَ الْعُلَمَاءِ: كَ يَتِي لِكُاتَ رَكُ اور الله سے (بری بری) آرزوكيں وابستہ کرے۔ (اسے ترمذی نے روایت کیا اور کہا یہ حدیث حسن ہے۔)

امام ترمذی اور دیگر علماء نے کہا ہے کہ دان

## نفسه کے معنی ہیں اپنا محاسبہ کرے۔

تخريج: جامع ترمذي، أبواب القيامة، باب الكيّس من دان نفسه.

۲۲- فوائد: اس سے محاسبہ نفس اور عمل کی اہمیت واضح ہے۔ عمل کے بغیر محض آرزوؤں سے پچھ نہیں ہوگا، اس کئے کہ اللہ تعالی عمل (یعنی عمل صالح) پر جزاء دے گا'نہ کہ اعمال صالحہ کے بغیر محض آرزوؤں اور تمناؤں

٢٧ \_ الشَّامِنُ: عَـنْ أبي هُـرَيْسَرَةَ ١ / ٦٧ \_ حفرت ابو بريره رفائق سے روايت ہے كه رضِي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: رسول الله ملتى الله عنه قال: انسانِ كاب فائده باتول كو "مِنْ حُسْن إسْلام الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَا لا يَعْنِيهِ" چمور رينا اس كے حسن اسلام كى علامت (يعني اليم ملمان ہونے کی دلیل) میں سے ہے۔ (ترفدی وغیرہ)

حديثٌ حَسَنٌ رواًه التُّرْمَذَيُّ وَغَيْرُهُ.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ماجاء فيمن تكلم فيما لا يعنيه.

اس حدیث کو دو سرے شواہد کی بنا پر صحیح قرار دیا گیا ہے' ملاحظہ ہو فیض القدیر للمناوی ۲ / ۱۲ و مجمع الزوائد ۸ / ۱۸ ٧٤- فوائد: اس ميں انسان كے لئے ايك نمايت اہم اصول بيان كيا گيا ہے كہ بے فائدہ اور لايعني باتوں اور كامول سے اجتناب كيا جائے۔ انسان اگر اس اصول كو اپنا لے تو بہت سے گناہوں اور قباحتوں سے نج جائے۔ اس لئے بعض علاء نے اسے اسلام کا چوتھا' بعض نے نصف حصہ اور بعض نے کل اسلام قرار دیا ہے۔

فِيمَ ضَرَبَ امْرَأَتَهُ ﴾ رواه أَبو داود وغيره .

١٨ - التَّاسِعُ: عَنْ عُمُرَ رضِي الله ٩ / ١٨ - حفرت عمر بن الله عن عُمُر وضِي الله ٢٨ - عن عمر على الله عمر بن الله عن عَنْ عُمُر وضِي الله عن الله عن الله عن عَنْ عُمُر وضِي الله عن الله عن عن عَنْ عُمُر وضِي الله عن الل عنه، عَن النَّبِيِّ عَيْلِيْهِ قال: «لا يُسْأَلُ الرَّجُلُ طَلَّيْهُم نِ فرمايا: آدمى سے يه نميں يوچها جائے گا كه اس نے کس وجہ ہے اپنی بیوی کو مارا؟ روایت کیا اس کو ابو داؤد وغيره نے

تخريج: سنن أبي داود، كتاب النكاح، باب في ضرب النساء.

فوائد: بير حديث ابن ماجه (رقم ١٩٨١) اور مند احمد ا / ٢٠١ مين بھي ہے۔ اس كي سند مين داؤد بن يزيد اودي ضعیف ہے اور اس کا استاد عبدالرحمٰن المسلی غیر معروف ہے۔ شیخ البانی نے بھی ارواء الغلیل (رقم ۲۰۳۳) میں اس کی سند کو ضعیف کہا ہے۔ یہ روایت چو نکہ صحیح نہیں ہے' اس لئے اس میں بیان کردہ بات بھی صحیح نہیں۔ خاوندوں کو اسلام نے قطعاً میہ حق نہیں دیا ہے کہ وہ اپنی بیویوں کو بلا وجہ ماریں بیٹیں اور ان کے ساتھ جیسا چاہیں سلوک کریں' ان سے باز پرس نہیں ہوگی یا دنیا میں ان سے باز پرس نہ کی جائے۔ بلکہ اسلام نے تو بوی تاكيد كے ساتھ عورتوں سے حسن سلوك كا حكم ديا ہے ، جس كا صاف مطلب يمي ہے كه مرد اگر عورت برظلم کرے گا' ناجائز مارے پیٹے گااور اس کے حقوق کی ادائیگی میں کو تاہی کرے گاتو وہ عنداللہ مجرم ہو گااور اس سے بازیرس ہو گی۔

٧- تقوي كابيان

الله تعالى نے فرمایا: اے ایمان والو! الله سے ورو عیسا

٦ ـ بَابٌ فِي التَّفْوَى

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا

ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢]، وقال تعالى: ﴿ فَأَنْقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ [التغابن: ١٦] وهذه الآية مبينة للمراد من الأولى. وقال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقَوُا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلُا سَدِيدًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠] وَالآيَاتُ في الأَمْر بالتَّقْوَى كَثِيرَةٌ مَعْلُومَةٌ، وقال تعالى: َ ﴿ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ مِغْرَجًا ۞ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حُنِثُ لَا يَعْتَسِبُ ﴾ [الطلاق: ٣،٢]، وقال تعالى: ﴿ إِن تَنَّقُوا أَلَّهَ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا وَتُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمُ وَيَغْفِرْ لَكُمُّ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَصْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الأنفال: ٢٩] والآيَاتُ في الْبَابِ كَثِيرَةٌ مَعْلُومَةٌ.

وَأَمَّا الأَحَادِيثُ:

٦٩ ـ فَالأَوَّلُ: عَنْ أَبِي هُـرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قِيلَ: يا رسولَ اللهِ مَنْ لَيْسَ عَنْ لَهٰذَا نَسْأَلُكَ، قَالَ: «فَيُوسُفُ اللهِ \* قَالُوا: لَيْسَ عَنْ هَذَا نَسْأَلُكَ، قَالَ: َ "فَعَنْ مَعَادِنِ العَرَبِ تَسْأَلُونِي؟ خِيَارُهُمْ في الجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الإسْلامِ إِذَا فَقُهُوا، مَتْفَقٌ عليه. و ﴿ فَقُهُوا ﴾ بضَمَّ الْقَافِ عَلَى الْمَشْهُور، وحُكِى كَسْرُهَا، أَيْ: عَلِمُوا أُخْكَامَ الشَّرْعِ.

کہ اس سے ڈرنے کاحق ہے۔

اور فرمایا پس ڈرو اللہ سے جتنی تم طاقت ر کھو۔ یہ دو سری آیت پہلی آیت کے مفہوم و مراد کو واضح کر رہی ہے۔ لیتنی کماحقہ ڈرنے کا مطلب مقدور بھرہے۔ الله تعالى نے ارشاد فرمایا: اے ایمان والو! الله سے ڈرو اور سیدهی اور درست بات کهو .

اور تقویٰ کے حکم کے بارے میں کثرت کے ساتھ آیات ہیں اور معلوم ہیں۔

نیز فرمایا: جو اللہ سے ڈر تا ہے 'اللہ اس کے لئے نکلنے کا راستہ آسان کر دیتا ہے اور اس کو ایسی جگہ سے رزق دیتا ہے ' جہال سے اس کو وہم و گمان بھی نہیں ہو تا۔ اور فرمایا : اگر تم اللہ سے ڈرو کے تو وہ تہیں (حق و باطل کے درمیان) فرق کرنے والی (بصیرت) عطا فرما دے گا اور تم سے تمہاری برائیاں دور کر دے گا اور تهمیں بخش دے گا اور اللہ تعالیٰ بڑا فضل والا ہے۔

اور اس باب میں بکفرت آیات ہیں اور اس موضوع سے متعلق احادیث درج ذمل ہیں۔

ا/ ١٩ - حضرت ابو هرره رفالله بيان كرتے بي كه رسول الله ملتي الله سن سوال كيا كيا كه لوكول ميس سب سے زيادہ أَكْرَمُ النَّاسِ؟ قال: وَأَتْقَاهُمْ ، فقَالُوا: معزز كون ع؟ آب نے فرمایا ، جو ان میں سب سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا ہے۔ انہوں نے کما' اس کی نَبِيُّ اللهِ ابْنُ نَبِيِّ اللهِ ابْنِ نَبِيِّ اللهِ ابْنِ خَلِيلِ بابت ہم آپ سے نہیں پوچھ رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا پھر يوسف علائل بيں جو خود بھي اللہ كے پيغير بيں 'نيز باپ بھی پیغیبر' دادا بھی پیغیبر اور پردادا بھی پیغیبر اور اللہ کے خلیل ہیں۔ انہوں نے کہا' ہم اس کی بابت (بھی) نہیں یوچھ رہے ہیں۔ آپ نے یوچھا' تو کیا تم مجھ سے پھر عرب کے خاندانوں کی بابت پوچھ رہے ہو؟ (تو سنو!) ان کے جو افراد جاہلیت میں بھرتھے وہ اسلام میں بھی بہتر ہیں' (یعنی اسلام نے کسی کی دنیوی جاہ و مرتبت میں کی

نہیں کی ہے) بشر طیکہ وہ دین کی سمجھ حاصل کر لیں۔ (بخاری و مسلم)

فقهوا 'مشهور استعال کے مطابق قاف کی پیش کے ساتھ' قاف کی زیر بھی منقول ہے۔ تعنی احکام شربعت کاعلم رتھیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب ﴿واتخذ الله إبراهيم خليلا ﴾ - وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل يوسف عليه السلام.

۲۹- فواکد: اس سے معلوم ہوا کہ جو خاندان' اسلام سے قبل دنیوی شرف و فضل اور اپنی امتیازی خصوصیات (مثلًا سخاوت ' شجاعت ' صداقت وغیرہ) میں متاز تھ ' قبول اسلام کے بعد ان کے اعزاز و اگرام کو نظر انداز نہیں کیا گیا' بلکہ اسے دین کے علم اور عمل کے ساتھ مشروط کر دیا گیا اور ان کی صلاحیتوں اور خود داری وغیرہ اوصاف حمیدہ کا رخ بدل دیا گیا' پہلے یہ صلاحیتیں کفرکے لئے استعال ہوتی تھیں' اب اسلام کے لئے وقف کر دی گئیں۔

٧٠ \_ الشَّانِي: عَنْ أبي سَعيدٍ ٢/ ٢٠ - حضرت ابو سعيد خدري بخالَّة سے روايت ہے الْخُدْرِيِّ رضي الله عنه، عن النبيِّ ﷺ كم نبي كريم طلياً في طالياً بع شك ونيا شيرين اور قال: وإِنَّ الدُّنْيَا حُلْوَةٌ خَضِرَةٌ، وَإِنَّ اللهَ شاداب (سرسبر) هـ الله تعالى اس مين تهيس جانشين مُسْتَخْلِفُكُمْ فِيهَا فَيَنْظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ، بنانے والا بے 'پن وہ وکھے گا کہ تم کیے کام کرتے ہو؟ فَاتَّقُوا الدُّنْيَا وَاتَّقُوا النِّسَاءَ؛ فَإِنَّ أُوَّلَ فِتنَّةِ بِي (الَّرْتُم كامياب بونا جائت بو تو) ونيا (ك وهوك) يَنِي إِسْرَائِيلَ كَانَتْ في النِّسَاءِ» رواه ہے بچو اور عورتوں (کے فتنے میں مبتلا ہونے) سے بچو کیونکہ بنی اسرائیل کی پہلی آزمائش عورتوں ہی کے بارے میں تھی' (مسلم)

مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الرقاق، باب أكثر أهل الجنة الفقراء، وأكثر أهل النار

٠٥- فوائد: جس طرح تروتازه كيل ' ذاكف مين مينها اور ديكيف مين خوش رنگ اور دلول كو لبهانے والا ہوتا ہے ' سی حال دنیا کے مال و اسباب کا ہے' انسان کو یہ بہت مرغوب ہیں اور ان کے دل ان کی طرف تھنچتے ہیں اور دنیا کا سب سے لذیز ترین کھل عورت ہے 'جو خطرناک ترین بھی ہے۔ جو شخص احکام شریعت سے بے پروا ہو کر دنیا کا طالب اور عورت کی طرف مائل ہو گا' سمجھ لو کہ اس کا دین و ایمان خطرے میں ہے اور جو شریعت کے دائرے میں رہتے ہوئے ان سے استفادہ و استمتاع کرے گا'وہ ان کی حشر سامانیوں اور غارت گری سے محفوظ رہے گا۔

٧١ ـ النَّالِثُ: عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ اللهِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ ابْنِ مَسْعُودِ وَاللهُ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ وَاللهُ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ أَنْ اللهِ عَنِهِ أَنَّ اللّهِ عَنْهِ أَنَّ اللّهِ عَنْهِ أَنَّ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ إِلّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ إِلّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الل «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْهُدَى وَالتُّقَى وَالْعَفَافَ بِرايت كا بربيزگارى (تقوى) كا كيك وامنى كا اور

رياض الصالحين (جلد اول) =

(لوگوں سے) بے نیازی کا سوال کرتا ہوں۔ (مسلم)

وَالْغنَى» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر، باب التعوذ من شر ما عمل وشر مالم يعمل.

2- فوائد: ہدایت کا مطلب ' زندگی کے ہر موڑ پر صحیح رہنمائی اور دین ہدیٰ پر استقامت ' تقویٰ ' اللہ کا ڈر ' جو نیکی کاسب سے اہم سبب اور گناہوں سے بچنے کا ایک بڑا ذریعہ ہے۔ عقاف (یاک دامنی) کا مطلب ہے' جو چیزیں طلل نہیں ہیں' ان سے دامن بچا کر رکھنا۔ غنی' فقر کی ضد ہے۔ مراد غنائے نفس ہے۔ لینی لوگوں سے اور لوگوں کے پاس جو کچھ ہے' ان سے بے نیاز رہنا۔ اس لحاظ سے یہ بردی جامع اور نمایت مفید دعاء ہے۔

التَّقْوَى» رواه مسلم.

٧٧ - الرَّابِعُ: عَنْ أَبِي طَرِيفٍ ٢٧ / ٢٧ - حفرت ابو طريف عدى الله عن عاتم طائى سے عَدِيِّ بْنِ حَاتِمِ الطَّائِيِّ رضِي الله عنه قال: روايت بم كه مين في سنا الله مليَّاييم فرمات سَمِعْتُ رَسُولُ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ حَلَفَ عَظِيمُ بَعَ عَلَى عَظِيمُ الله عَلَيْ يَقُولُ: «مَنْ حَلَفَ عَظِم بُحُوضُ مَى بات ير قسم كھالے ، پھراس سے زيادہ عَلَى يَمِينِ ثُمَّ رَأَى أَتْقَى للهِ مِنْهَا فَلْيَأْتِ بِهِيزگارى والى بات ديكھے تو اس كو چاہئے كه وه بر ہیزگاری والا عمل اختیار کرے۔ اس کو مسلم نے روايت كيا (كتاب الايمان ، باب ندب من حلف يمينا فراى غيرها حيرامنها....)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب ندب من حلف يمينا فرأي غيرها خيرا

21- فوائد: اس میں تقویٰ کے التزام کی تاکید ہے۔ حتیٰ کہ اگر کسی نے کسی معصیت پر قتم بھی کھالی ہے ' تو فتم توژ کراس کا کفارہ ادا کرے اور معصیت کا یا خلاف تقویٰ کام کا ارتکاب نہ کرے۔

٧٣ - الْخَامِسُ: عَنْ أَبِي أُمَامَةً ٥ / ٢٥ - حضرت ابو الممه صدى من عجلان بابلي كت صُدَيِّ بْنِ عَجْلانَ الْبَاهِلِيِّ رضِي الله عنه بين كه مين نے رسول الله طَّلَيْكِم كو فرماتے ہوئے سنا' قال: سَمَعْتُ رسولَ الله ﷺ يَخْطُبُ في آپ ججة الوداع كے موقع پر خطبہ ارشاد فرما رہے تھ' حَجَّةِ الْوَدَاعِ فَقَالَ: «اتَّقُوا اللهَ، وَصَلُّوا آپ نے فرمایا: الله سے ڈرو اپنی پانچوں (فرض) نمازیں خَمْسَكُمْ، وَصُومُوا شَهْرَكُمْ، وَأَنْدُوا زَكَاةَ اداكرو اسين (رمضان كے) مهينے كے روزے ركھو اسينے أَمْوَالِكُمْ، وَأَطِيعُوا أُمَرَاءَكُمْ، تَدْخُلُوا جَنَّةً الول كى زكوة اداكرو اور اين حاكمول كى اطاعت كرو! رَبُّكُمْ اللَّهُ وَاهُ التِّرمَذِيُّ ، في آخر كتَابِ تم اليخ رب كي جنت مين واخل مو جاؤ كـ (اس كو الصَّلاة وَقال: حديثٌ حسنٌ صحيح. ترندي نے كتاب العلوة كے آخر ميں روايت كيا اور كما یہ حدیث حس صحیح ہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الصلاة، باب صلوة الجمعة.

ساك- فواكد: وداع ، توديع (الوداع كهنا) سے ہے۔ يہ نبي النظام كا آخرى حج تھا ، اس ميس آب نے لوگوں كو الوداع كيا قا' اس کئے اسے جبۃ الوداع کما جاتا ہے۔ حکام وقت کی اطاعت کی یقیناً تاکید ہے لیکن وہ مشروط ہے ' یعنی جب تک وہ اللہ کی معصیت کا حکم نہ دیں۔ اس طرح ان سے کفر صریح کا اظہار نہ ہو۔ ان میں سے کوئی ایک بات بھی ہو گی تو ان کی اطاعت ضروری نہیں ہوگی۔

#### ٧ ـ بَابٌ فِي الْيَقِينِ وَالتَّوَكُّلِ

قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا ٱللَّهُ وَرَسُولُمُ وَصَدَقَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُم وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَنَا وَتَسْلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٢٢]، وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُواْ لَكُمْمَ فَآخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانَنَا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَأَنْفَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَّمْ يَمْسَسُّهُمْ سُوَّهُ ۗ وَٱتَّـبَعُواْ رِضْوَنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ ذُو فَضَّلِ عَظِيمٍ ﴾ [آل عمران: ١٧٣، ١٧٤]، وقال تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]، وقال تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [إبراهيم: ١١]، وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا عَنَّهُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩]، وَالَّإِيَاتِ فِي الأَمْرِ بِالتَّوَكُّلِ كَثِيرةٌ مَعْلُومَةٌ. وقال تعالى َ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُوْ ﴾ [الطلاق: ٣] أيْ: كَافِيهِ، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢] وَالآيَات في فَضْل التَّوكُّل كَثيرَةٌ مَعْروفةٌ.

# 2۔ یقین اور توکل کابیان

الله تعالی نے فرمایا: جب مومنوں نے کافروں کے لشکر دیکھے تو کہا' یہ تو وہی ہے جس کا وعدہ ہم سے اللہ نے اور اس کے رسول نے کیا' اور سچ کما اللہ نے اور اس کے رسول نے اور اس چیز نے ان کو ایمان و تسلیم میں ہی زیادہ کیا۔

اللہ تعالیٰ نے اور فرمایا: وہ لوگ 'جب ان سے لوگوں نے کما کہ لوگ تم سے (مقابلہ کرنے کے لئے) جمع ہو گئے ہیں 'ان سے ڈرو! تو اس بات نے ان کے ایمان کو اور بڑھا دیا اور انہوں نے کما' ہمیں اللہ کافی ہے اور اچھا کارساز ہے۔ پس وہ اللہ کی نعمت اور اس کے فضل کے ساتھ اس حال میں واپس لوٹے کہ انہیں کوئی برائی نمیں بہنچی اور انہوں نے اللہ کی رضا مندی کا اتباع کیا اور اللہ بڑا فضل والا ہے۔

اور فرمایا الله بلند و برتر نے: اور بھروسہ کر اس زندہ ذات پر جسے موت نہیں آئے گی-

اور فرمایا : اور الله هی پر مومنوں کو بھروسه کرنا چاہئے۔

اور فرمایا : جب تو (اے پینمبر! کسی کام کا) پختہ ارادہ کر لے تو پھراللہ پر بھروسہ کر۔

اور توکل کے تھم کے بارے میں بہ کثرت آیات ہیں اور معلوم ہیں اور فرمایا: اور جو اللہ پر بھروسہ رکھتا ہے ' پس وہ اس کو کافی ہے۔

اور فرمایا الله تعالی نے: مومن تو وہی ہیں جب (ان کے سامنے) الله کا ذکر کیا جاتا ہے تو ان کے دل (اس کی عظمت و جلالت اور خثیت ہے) کانپ اٹھتے ہیں اور جب ان پر اس (کے کلام) کی آیات پڑھی جاتی ہیں تو وہ

ان کے ایمان میں اور اضافہ کر دیتی ہیں اور وہ اپنے رب پر ہی بھروسہ کرتے ہیں

اور توکل کی فضیلت میں کثرت سے آیات ہیں اور معلوم ہیں۔ اب ملاحظہ فرمائیے احادیث مبار کہ۔

١/ ١٧٠ - حفرت ابن عباس ويهاها سے روايت ہے كه رسول الله ملتَّالِيم نے فرمایا : مجھ پر (بطور کشف و مشاہدہ کے) امتیں پیش کی گئیں (یعنی دکھلائی گئیں) تو میں نے دیکھا کہ ایک نبی ہے' اس کے ساتھ چند آدمی ہیں۔ ایک اور نبی ہے' اس کے ساتھ صرف ایک دو آدمی ہی ہیں۔ ایک اور نبی ہے' اس کے ساتھ کوئی بھی نہیں۔ اتنے میں اچانک ایک بڑا گروہ میرے سامنے ظاہر ہو گیا' میں نے گمان کیا کہ یہ میری امت ہے۔ لیکن مجھے بتلایا گیا کہ یہ موسیٰ اور اس کی قوم (بنی اسرائیل) ہے۔ لیکن تو دو سرے کنارے کی طرف دیکھ! (میں نے اس طرف دیکھا تو) تو ایک بڑا گروہ تھا' مجھ سے کما گیا' سے تیری امت ہے اور ان کے ساتھ ستر ہزار ایسے آدمی ہیں جو جنت میں بغیر حساب اور عذاب کے داخل ہوں گ۔ آپ اپ بیان کرنے کے بعد اپنی مجلس سے) اٹھے اور اینے گھر تشریف لے گئے۔ پس لوگوں نے ان لوگوں کے بارے میں بحث کرنی شروع کر دی جو بغیر حساب اور عذاب کے جنت میں جائیں گے (کہ بیہ کون ہول گے؟) بعض نے کما' شاید ہے وہ لوگ ہوں کے جنہوں نے رسول الله النابيام كي صحبت كاشرف حاصل كيا مو كالبعض نے کما' شاید بیہ وہ لوگ ہوں گے جو اسلام میں پیدا ہوئے اور اللہ کے ساتھ انہوں نے کسی کو شریک نہیں ٹھرایا۔ اس طرح انہوں نے (اینے اپنے گمان کے مطابق) کی چیزوں کا ذکر کیا۔ اتنے میں رسول اللہ ملٹی کیا واپس تشریف کے آئے۔ آپ نے یو چھا ''تم کس چیز میں بحث کر رہے تھے؟" انہوں نے آپ کو ساری بات

وَأَمَّا الأَحَادِيثُ:

٧٤ ـ فَالأُوَّلُ: عَن ابْن عَبَّاسِ رضي الله عنهما قال: قال رُسولُ الله صلَّى الله عليه وعلى آله وسلم: "عُرضَتْ عَلَىَّ الْأُمَمُ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ وَمَعَهُ الرُّهَيْطُ، وَالنَّبِيَّ وَمَعَهُ الرَّجُلُ والرَّجُلانِ، وَالنَّبِيُّ وَلَيسَ مَعَهُ أَحَدٌ إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادٌ عَظِيمٌ فَظَنَنْتُ أَنَّهُمْ أُمَّتِي، فَقِيلَ لِي: هٰذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ وَلٰكِن انظرْ إِلَى الأفُق، فَنَظَرْتُ فإذَا سَوَادٌ عَظِيمٌ فَقيلَ لي: انْظُرْ إِلَى الأفُق الآخر، فإذا سَوَادٌ عَظِيمٌ، فَقِيلَ لِي: هٰذِهِ أُمَّتُكَ، وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلْفاً يَدْخُلُونَ الجَنَّة بغَيْر حِسَابِ وَلا عَذَابِ» ثُمَّ نَهَضَ فَدَخَلَ مَنْزِلَهُ، فَخَاضَ النَّاسُ في أُولٰئِكَ الَّذينَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بَغَيْر حِسَابٍ وَلا عَذَابٍ، فَقَالَ بَعْضِهُمْ: فَلَعَلَّهُم الَّذينَ صَحِبُوا رسولَ الله ﷺ، وَقَالَ بَعْضَهُمْ: فَلَعَلَّهُمُ الَّذينَ وُلِدُوا في الإسْلام، فَلَمْ يُشْرِكُوا بالله شَيْسًا ۚ - وَذَكَروا أَشْيَاءَ - فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللهُ ﷺ فَقَالَ: «مَا الَّذِي تَخُوضُونَ فِيهِ؟» فَأَخْبَرُوهُ فَقَالَ: «هُمُ الَّذينَ لا يَرْقُونَ، وَلَا يَسْتَرْقُونَ وَلَا يَتَطَيَّرُونَ، وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ» فَقَامَ عُكَّاشَةُ بْنُ مِحْصَنِ فَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلَنِي مِنْهُمْ، فَقَالَ: أَ ﴿ أَنْتَ مِنْهُمْ ﴾ ثُمَّ قَامَ رَجُلٌ آخَرُ فَقَالَ: ادْعُ اللهَ أَنْ يَجْعَلِّنِي مِنْهُمْ، فقال: "سَبَقَكُ بِهَا عُكَّاشَةً" متفقٌ عليه.

رَهْ طِ، وَهُ مُ دُونَ عَشَ رَة أَنْفُ س. وَالتَّشْدِيدُ أَفْصَحُ.

«الرُّهَيْطُ» بِضَمِّ الرَّاءِ: تَصْغِيرُ بَلْكَلُ (جو آپ كى غير موجودگي مين بوكي تقي) آپ مَّ نَ فرمایا "بیه وه لوگ موں کے جو نه خود جھاڑ پھونک کرتے «والأُفْقُ»: النَّاحِيَةُ وَالْجَانِبُ. ﴿ وَعُكَّاشَةُ » بين نه سي اور سے كرواتے بين اور نه بدشگوني ليتے بين بضَمِّ الْعَيْن وَتَشْدِيدِ الكَافِ وَبِتَخْفِيفِهَا، اور صرف الني رب ير بهروسه ركهت بين " (يه س كر) عكاشه بن محصن كھرے ہوئے اور كما الله كے رسول! میرے لئے وعاء فرمائیں کہ اللہ مجھے ان میں سے کر دے۔ آپ کے ارشاد فرمایا "تو ان میں سے ہے" پھر ایک اور آدمی کھڑا ہوا اور اس نے کما' میرے لیے بھی دعاء فرمائيں' الله مجھے بھی ان میں سے کر دے۔ آپ نے فرمایا "عکاشہ اس میں تجھ سے سبقت لے گیا ہے" (بخاری و مسلم)

الرهيط 'راء ير پيش ك ساتھ- رهط كى تفغیر ہے۔ دس سے کم افراد پر اس کا اطلاق ہو تا ہے' افق کے معنی' کنارا' رخ اور عکاشہ' عین پر پیش اور کاف تندید کے ساتھ یا بغیر تندید کے۔ ایعنی کاف مشدد اور غیر مشدد دونوں طرح جائز ہے) لیکن تشدید کے ساتھ زیادہ فصیح ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الطب، باب من اكتوي أو كوي غيره ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب.

سمے- فوائد: الله ير اعتماد اور توكل كى ترغيب اور الله ير بھروسه كرنے والوں كى فضيلت- مسنون دعاؤل كے ساتھ وم کرنا (جھاڑ پھونک) اور علاج معالجہ اگرچہ جائز ہے۔ تاہم جو اللہ کے بھروسے پر ان سے بھی اجتناب کرتے ہیں نیز بدشگونی وغیرہ سے بھی بچتے ہیں' حدیث میں ان کی فضیلت کا بیان ہے۔ امتوں کے یہ حالات آپ کو خواب میں یا کشف کے ذریعے سے وکھائے گئے یا معراج کے موقع پر مشاہدہ کرایا گیا۔ آپ کی امت سب سے زیادہ

٧٥ \_ الشَّانِي: عَن ابْنِ عَبَّاسِ ٢ / 2٥ \_ حفرت ابن عباس بَيْ اللهُ بيان كرتے ہيں كه رضى الله عَنهما أَيْضاً أَنَّ رسولَ الله عَنهما أَيْضاً أَنَّ رسولَ الله عَنهما فرمايا كرتے تھے 'اے الله! میں نے كَانَ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ وَبِكَ اللهِ آپ كو تيرے سپرد كرديا الله! تيرے غلبے ك آمَنْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وإلَيْكَ أَنَبْتُ، ذريع سے ميں پناه مانگنا ہوں تيرے سواكوكي معبود وَبِكَ خَاصَمْتُ. اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِعِزَّتِكَ؛ نهين اس بات سے كه تو مجھے سيدھے راستے سے بھٹكا

لا إِلَّهَ إِلَّا أَنْتَ أَنْ تُضِلِّنِي، أَنْتَ الحَيُّ دے و زندہ اور قوم ہے جے موت نہیں آئے گی اور الَّذِي لاَ يَمُوتُ، والْجِنِّ وَالإِنْسُ يَمُوتُونَ» تمام انس و جن موت كى آغوش ميں عِلْم جاكيں گے۔ متفقٌ عليه. وَهٰذَا لَفُظُ مُسْلِمٍ وَاخْتَصَرَهُ ( بخارى ومسلم - بي الفاظ (جو نقل موتے) مسلم كے ہيں -بخاری نے اسے مختصربیان کیا ہے۔) البُخَارِيُّ ·

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالى ﴿وهو العزيز الحكيم﴾ ﴿ سِبِحَانَ رَبِكُ رَبِ الْعَزَةَ عَمَا يَصَفُونَ ﴾ ﴿ وَلله الْعَزَةَ وَلَرْسُولُه ﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل.

> قَوْلِ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْ حِينَ أُلْقِيَ في النَّارِ: حَسْبِيَ حسبنا الله ونعم الوكيل-اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ».

٧٦ - الشَّالِيثُ: عَنِ ابْن عَبَّاسِ ٢٦ - حضرت ابن عباس رَّيَ اللَّهُ سے روايت ہے رضى الله عنهما أيضاً قال : «حَسْبُنَا اللهُ فرمات بين كه حضرت ابراتيم عَالِتَهَا ف حسبنا الله وَنِعْمَ الْوَكِيلُ، قَالَهَا إِبْرَاهِيمُ عِلَيْهُ حِينَ أُلْقِيَ ونعم الوكيل (جمين الله كافي ب اور وه اچها فِي النَّارِ، وَقَالَهَا مُحَمَّدٌ عَلَيْ حِينَ قَالُوا: كارساز ہے) اس وقت كما جب انہيں آگ ميں والا كيا إَنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ اور حضرت محمد طَّيْرَام نَح بهي بيه كلمه اس وقت كما جب فَزَادَهُمْ إِيْمَاناً وَقَالُوا: حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ كَافر لوكوں نے كما كہ بے شك لوگ تمهارے مقابلے الوَكِيْلُ» رواه البخاري. وفي رواية له عن كي لئة جمع مو كت بين ان سے دُرو! پس اس بات نے ابْن عَبَّاسِ رضي الله عنهما قال: ﴿كَانَ آخِرَ ان كَ ايمان مِين اور اضافه كر ديا اور انهول نے كما

اور بخاری ہی کی ایک اور روایت میں' جو ابن عباس میں سے ہے' اس میں انہوں نے کہا کہ جب ابراہیم علائلہ کو آگ میں ڈالا گیا تو ان کی آخری بات سے تقى 'حسبى الله ونعم الوكيل

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، سورة آل عمران، باب ﴿إِن الناس قد جمعوا لكم فأخشوهم).

بھی نیں ہے۔

م / 22 - حضرت ابو ہرریہ رفاقتہ سے روایت ہے 'نبی ٧٧ - الرَّابعُ: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، عن النبيِّ ﷺ قال: «يَدْخُلُ الجَنَّةَ أَقْوَامٌ أَفْئِدَتُهُمْ مِثْلُ أَفْئِدَةِ الطَّيرِ» رواه جن کے دل' پر ندول کے دلوں کی طرح ہول گے۔ (روایت کیا اس کو مسلم نے۔) بعض کے نزدیک مِسْلَمِ. قَيلَ: مَعْنَاهُ مُتَوَكِّلُونَ، وَقِيلَ: اس کے معنی ہیں کہ (پر ندول کی طرح اللہ یر) بھروسہ

كرنے والے ہوں گے اور بعض كے نزديك مطلب ہے کہ ان کے دل نرم ہوں گے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة، باب يدخل الجنة أقوام...

22- فوائد: توکل علی الله اور رفت قلب کی نضیلت' که بیه دونوں باتیں جنت میں لے جانے کا سبب ہیں۔ (۲) مومن کے دل میں رزق و معیشت کی زیادہ فکر نہیں ہونی چاہئے' بلکہ ان کے دل پر ندوں کی طرح ہونے چاہئیں' جو اینے لئے کچھ جمع کر کے نہیں رکھتے بلکہ ہر روز صبح تلاش رزق میں نکلتے ہیں اور شام کو شکم سیر ہو کر لوٹتے ہیں۔ جیسے دو سری حدیث میں فرمایا گیا ہے۔ تغدو حساصا و تروح بطانیا 'صبح جب گھونسلوں سے نگلتے ہیں تو بھوکے ہوتے ہیں اور شام کو ان کے بیٹ بھرے ہوتے ہیں۔

۵ / ۷۸ ۔ حضرت جابر مخافقہ سے روایت ہے 'وہ رسول الله طلقيم كے ساتھ نجد كى طرف جماد كے لئے گئے. قَفَلَ رسولُ الله ﷺ قَفَلَ مَعَهُمْ، فَأَدْرَكَتْهُم جب رسول الله طَلْمَالِيم واپس موئ تو يه بھی ان ك الْقَائِلَةُ في وَادٍ كَثِيرِ الْعِضَاهِ، فَنَزَلَ ساتَه وايس آكَة (راسة مين) صحاب كرام رَبُّنَاهُم كو كَف رسولُ الله ﷺ، وَتَفَرَّقَ النَّاسُ يَسْتَظِلُونَ خاردار درخوں كى ايك وادى ميں دوپيركو نيند في آليا بِالشَّجَرِ، وَنَزَلَ رسولُ الله وَ يَعَيْرُ تَحْتَ (نينر كا غلبه موكيا) چنانچه رسول الله طاتيكِ (آرام كرنے سَمُرَةِ، فَعَلَّقَ بِهَا سَيفَهُ، وَنِمْنَا نَوْمَةً، فَإِذَا كَ لَتُم) يهال الرّيرِ له (صحابه بهي الرّيح) اور در خوّل کے سائے کی تلاش میں متفرق ہو گئے' رسول اللہ طاقیا کیر کے ایک درخت کے پنچے اتر گئے اور اس کے ساتھ اپنی تلوار لٹکا دی اور ہم سب تھوڑی دریے کئے گئے سو گئے۔ پس اچانک (ہم نے سنا کہ) رسول اللہ علیہ ا ہمیں بلا رہے ہیں' جب (ہم وہاں پنیجے تو دیکھا کہ) ایک اعرانی (بدو) آپ کے پاس ہے' آپ نے فرمایا' اس نے میری تلوار (درخت سے بکر کر) مجھ پر سونت لی جب کہ میں سویا ہوا تھا' میں بیدار ہوا تو بیہ اس کے ہاتھ میں سونتی ہوئی تھی' مجھ سے اس نے کہا' آج تجھ کو مجھ ہے کون بچائے گا؟ میں نے (بے اختیار) کما' اللہ! (تین مرتبہ کما کہ اللہ بچائے گا) اور آپ نے اس دیماتی کو کوئی سرزنش نہیں کی اور بیٹھ گئے۔ (بخاری و مسلم-) في صحيحِهِ: قال: مَنْ يَمْنَعُكَ منِي؟ ايك اور روايت ميں ہے ' حضرت جابر " نے كما' بهم غزوة وات الرقاع میں رسول اللہ ملی کے ساتھ تھے کی

٧٨ ـ الْخَامِسُ: عَنْ جَابِر رضي الله عنه أَنَّهُ غَزَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ قِبَلَ نَجْدٍ، فَلَمَّا رسولُ الله ﷺ يَدْعُونَا، وَإِذَا عِنْدَهُ أَعْرَابِيٌّ فَقَالَ: «إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ عَلَيَّ سَيْفِي وَأَنَّا نَائِمٌ، فَاسْتَيْقَظْتُ وَهُوَ في يَدِهِ صَلْتاً، قَالَ: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟ قُلتُ: اللهُ لَـ ثَلاثاً» وَلَمْ يُعَاقِبْهُ وَجَلَسَ. متفقٌ عليه. وفي روايةٍ: قَالَ جَابِرٌ: كُنَّا مَعَ رسولِ الله ﷺ بذَاتِ الرِّقَاعِ، فَإِذَا أَتَيَنَا عَلَى شَجَرَةِ ظَلِيلَةِ تَرَكْنَاهَا لرسول الله ﷺ، فَجَاءَ رَجُلٌ مِنَ المُشْرِكِينَ، وَسَيْفُ رسولِ الله عَيْجُ مُعَلَّقٌ بِالشَّجَرَةِ، فَاخْتَرَطَهُ فَقَالَ: تَخَافُنِي؟ قَالَ: «لا»، قَالَ: فَمَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي؟ قَالَ: «الله». وَفي رواية أبي بكرٍ الإسماعِيلي قَالَ: «اللهُ»، قال: فَسَقَطَ السَّيْفُ منْ يَده،

يَمْنَعُكَ مِنِّي؟»، فَقَالَ: كُنْ خَيْرَ آخِذ، فَقَالَ: «تَشْهَدُ أَنْ لا إِلَّه إِلَّا اللهُ، وَأَنِّي لِا أُقَاتِلَكَ، وَلَا أَكُونَ مَعَ قُوم يُقَاتِلُونَكَ، مِنْ عِنْدِ خَيْرِ النَّاسِ. قَوْلُهُ: "قَفَلَ" أَيْ: وَهُوَ بِفَتْحِ الصَّادِ وَضَمِّهَا.

فَأَخَذَ رسولُ الله عَلَيْ السَّيْفَ فَقَالَ: «مَنْ جب بم ايك كل مائ والى ورفت كياس آئ تو اسے ہم نے رسول اللہ اللہ اللہ کے لئے چھوڑ دیا (چنانچہ آپ وہاں استراحت فرما ہو گئے) پس مشرکین میں سے رسولُ الله؟ » قال: لا، وَلٰكِنِّي أُعَاهِدُكَ أَنْ الكِ شخص آيا اور رسول الله طَلَّالِيم كَي تكوار درخت ك ساتھ لنگی ہوئی تھی' وہ تکوار (اس نے لے کی اور) آپ نَخَلَّى سَبِيلَهُ ، فَأَتَى أَصْحَابَهُ فَقُالَ: حِنْتُكُمْ پرسونت لى اوركما ، تو مجھ سے ورتا ہے؟ آپ نے فرمایا "نہیں" اس نے پھر کما' تجھ کو مجھ سے کون بچائے گا؟ رَجَعَ. وَ«الْعِضَاهُ»: الشَّجَرُ الَّذي لَهُ آپ نے فرمایا "الله" اور "صحیح ابی بکر شَوْكٌ. وَ ﴿ السَّمُ رَةُ ﴾ بفَتْح السِّينِ وَضَمَّ اسلَّمعيلي "كي روايت مين اس طَّرح بـ اس الْميمِ: الشَّجَرَةُ مِنَ الطَّلْحَ، وَهِيَ العِظَامُ نَ كَمَا تَجْهِ كُو مِجْهِ سِهِ كُون بَجِائِ كًا؟ آپ نے فرمایا الله مِنْ شَجَرِ الْعِضَاهِ. وَ «اخْتَرَطَ السَّيْفَ» أَيْ: ' ليس تلوار اس كم باتھ سے كر يري اس رسول الله سَلَّهُ وَهُوَ فِي يَدِهِ. «صَلْتاً» أَيْ: مَسْلُولًا، طَلَّهَا فِي اللهِ عَلَم ليا اور فرمايا (تو بتلا) تجهي سے كون بچائے گا؟ اس نے کما' آپ بمتر تکوار پکڑنے والے بن! آپ نے اس سے بوچھا' تو اس بات کی گواہی دیتا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور بیہ کہ میں اللہ كا رسول مون؟ اس نے جواب میں كما "نہيں البته میں آپ سے عمد کرتا ہوں کہ میں آپ سے اڑوں گا نہیں' نہ آپ سے لڑنے والوں کا ساتھ دوں گا''۔ چنانچہ آپ نے اس کا راستہ چھوڑ دیا' وہ اینے ساتھیوں کے یاس آیا اور کہا' میں ایسے شخص کے پاس سے (ہو کر) آیا ہوں' جو تمام لوگوں میں بہترہے۔

قفل کے معنی ہیں' واپس ہوا۔ عضاہ' کانٹوں والا ورخت۔ السمر ة ' سين پر زبر اور ميم پر پيش' کير کا ورخت 'یه کانے وار درخت کی بڑی قتم ہے۔ احترط السيف تكوار كو اين ماتھ ميں لے كر سونتا (لرايا) صلتا صاد کے زبر اور پیش کے ساتھ (دونوں طرح صحیح ہے) معنی ہیں مسلولاً (بمعنی مفعول) سونتی ہوئی۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب من علَّق سيفه بالشجر في السفر، وكتاب المغازي، باب عزوة ذات الرقاع \_ صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب توكله ﷺ على الله

تعالى وعصمة الله تعالى له من الناس.

20- فوائد: اس میں نبی کریم ملی ایک کے عفو و در گزر اور اخلاق کریمانہ کے علاوہ آپ کے توکل علی الله کا بھی بیان ہے۔ نیز اس چیز کا کہ جو اللہ پر بھروسہ کرتا ہے اللہ بھی اس کی چارہ سازی فرماتا ہے۔ یہ اعرابی بعد میں مسلمان ہو گیا تھا۔ غزوہ ذات الرقاع' چھ ہجری میں ہوا' گرمی کی شدت اور جوتوں کے فقدان کی وجہ سے اس غزوے میں صحابہ نے اپنے پیروں میں کپڑوں کی لیریں لپیٹ کی تھیں' اس کئے اس کا نام ہی لیروں (ٹاکیوں) والا جہاد رو گیا۔ بعض نے اس کی وجہ تسمیہ کچھ اور بھی بیان کی ہیں۔

حديثٌ حسنٌ.

أَيْ: ضَامِرَةَ الْبُطُونِ مِنَ الْجُوعِ، وَتَرْجِعُ ہے۔) آخِرَ النَّهَارِ بِطَاناً، أَيْ: مُمْتَلِئَةَ الْبُطُونِ. ۗ

٧٩ \_ السَّادِسُ: عَنْ عُمَرَ رضي الله ٢ / 24 - حضرت عمر بن الله ٢ / ٧٩ ـ عنه قال: سَمِعْتُ رسولَ الله عِلَيْ يَقُولُ: سَا رسول الله طَلَيْكِم فرمات سے اگرتم الله يراس طرح «لَوْ أَنَّكُمْ تَتَوَكَّلُونَ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوَكُّلِهِ تَوكُل كرو جيساكه اللهِ يَوكل كرنے كا حق ہے تو وہ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يَرْزُقُ الطَّيْرَ، تَغْدُو خِمَاصاً تمهي اس طرح روزي وسے جيسے وہ يرندول كو روزي وَتَرُوحُ بِطَاناً» رواه الترمذي، وقال: ويتابع وه صح بهوك نكلت بين اور شام كوشكم سير بوكر واپس لوٹتے ہیں۔

مَعْنَاهُ: تَذْهَبُ أُوَّلَ النَّهَارِ خِمَاصاً، (است ترفری نے روایت کیا اور کمایہ حدیث حسن

اس کے معنی ہیں کہ دن کے آغاز میں (یرندے) بھوکے نکلتے ہیں لعنی ان کے پیٹ بیکے ہوتے ہیں اور ون کے آخر میں لوٹے ہیں تو پیٹ بھرے ہوتے ہیں۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب في التوكل على الله.

22- فوائد: توكل كا مطلب ہے كه تمام اعتاد اسباب ظاہرى ير بى نه بو علكه ان كے ساتھ اصل اعتاد الله ير بو-کیونکہ اللہ کی مثیت کے بغیراساب بھی کچھ نہیں کرتے۔ تاہم اساب ظاہری کا اختیار کرنا بھی ضروری ہے کیونکہ اس کا حکم بھی اللہ ہی نے دیا ہے ' جیسے پر ندے گھونسلوں کے اندر ہی نہیں بیٹھے رہتے ' بلکہ تلاش رزق میں باہر نکلتے اور گھومتے پھرتے ہیں۔

> ٨٠ ـ السَّابِعُ: عَنْ أَبِي عِمَارَةَ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يَا فُلانُ إِذَا أُوَيْتَ إِلَى فِرَاشِكَ فَقُلْ: اللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ، وَوَجَّهْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ، وَأَلْجَأْتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ، رَغْبَةً وَرَهْبَةً إِلَيْكَ، لا مَلْجَأَ وَلا مَنْجَى مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ،

۷ / ۸۰ - حضرت ابو عماره براء بن عازب را وایت كرتے بيں كه رسول الله طائبيل نے فرمايا' اے فلال! جب تو این بستر کی طرف جگه کیرے (معنی لیٹ جائے) توید پڑھ لیا کر' اے اللہ! میں نے اپنانفس تیرے سپرد کر دیا ہے اور اپنا چرہ تیری طرف متوجہ کر لیا ہے اور اپنا معاملہ تحقیے سونپ دیا ہے اور اپنی پیٹھ تیری طرف لگا کی ہے' تیری طرف رغبت کرتے ہوئے اور ڈرتے ہوئے۔

آمَنْتُ بِكتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ، وَنَبِيِّكَ الَّذِي أَوْسَلْتَ؛ فَإِنَّكَ إِنْ مِتَّ مِنْ لَيْلَتِكَ مِتَّ عَلَى الفِطْرَةِ، وَإِنْ أَصْبَحْتَ أَصَبْتَ خَيْراً» متفقٌ عليه. وفي روايةٍ في الصَّحيحين عَن الْبَرَاءِ قال: قال لِي رسول الله ﷺ: «إذًا ثُمَّ اضْطَجع عَلَى شِقِّكَ الأَيْمَنِ وَقُلْ (بَخاري ومسلم) وِذَكَرَ نَحْوَهُ، ثُمَّ قالَ ـ : وَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَقُولُ».

تیری گرفت کے مقابلے میں' تیرے سوا' کوئی جائے پناہ اور مقام نجات نہیں۔ میں تیری اس کتاب یر ایمان لایا جو تونے نازل کی اور اس پیغیبر کو مانا جسے تونے بھیجا۔ (پھر آپ کے فرمایا) پس اگر تھے تیری اس رات میں موت آگئی تو تخیجے فطرت (اسلام) پر موت آئے گی اور اگر أَنَّتَ مَضْجِعَكَ فَتَوَضَّأْ وُضُوءَكَ للصَّلاةِ، توني صبح كي (يعني موت نه آئي) تو تو بجلائي كو ببنيج كيا-

اور حضرت براء ہی ہے صحیحین (بخاری و مسلم) کی ایک اور روایت میں ہے۔ رسول اللہ طانیا نے فرمایا ' جب تو اپنی خواب گاہ پر آنے لگے' تو نماز کے وضوء کی طرح' وضُوء کر' پھرانی دائیں کروٹ پر لیٹ جا اور بیہ یڑھ اور اس دعاء کا ذکر کیا'جو ابھی گزری۔ پھر آپ نے فرمایا' ان کلمات کو اینی آخری گفتگو بنا (یعنی مٰدکوره کلمات کے بعد سونے کے علاوہ کوئی گفتگو نہ کرنا)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الدعوات، باب ما يقول إذا نام، وباب إذا بات طاهرا، وباب النوم على الشق الأيمن، وكتاب التوحيد \_ وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب ما يقول عند النوم وأخذ المضجع.

۸۰- فوائد: رات کو سوتے وقت وضوء کر کے سونا بهتر ہے' اسی طرح اس دعاء کا پڑھ لینا بھی بہت اچھا ہے کیونکہ ال میں اسلام و ایمان کی تجدید اور الله کی بارگاه میں امن و عافیت اور سلامتی کی التجاء ہے۔

۸ / ۸ - حضرت ابو بكر صديق فعبدالله بن عمان (بن عامر بن عمر بن كعب بن سعد بن يتم بن مرة بن كعب بن لوی بن غالب) قرشی تمیمی سے روایت ہے (اور بیہ علمِرِ بنِ عُمَرَ بْنِ كَعْبِ بْنِ سَعْدِ بْنِ تَيْم بْنِ ابو بكر' ان كے والد عثمان اور ان كى والدہ تيوں صحابي بیں۔ رشی اللہ ) انہوں نے فرمایا میں نے مشرکوں کے قدمول کی طرف دیکھا' جب ہم غار (تور) میں تھ اور وہ ہارے سروں پر تھے۔ پس میں نے کما' یا رسول اللہ! اگر ان میں سے کوئی اینے قدموں کی طرف دیکھ لے ' تو یقیناً وہ ہمیں دیکھ لے گا۔ آپ نے فرمایا' اے ابو بکر! ان دو کے ساتھ تمہارا کیا گمان ہے کہ جن کا تیسرا اللہ ہو

٨١ ـ الثَّامِنُ: عَنْ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيق رضِي الله عنه عبدِ اللهِ بن عثمانَ بنِ مُرَّةً بْنِ كَعْبِ بْنَ لُؤِيِّ بْنَ غَالِبِ القُرَشِيِّ التَّيمِي رضِي الله عنه \_وَهُوَ وَأَبُوهُ وَأَبُوهُ وَأَهُهُ صُحَابَةٌ، رضى الله عنهم ـ قال: نَظَرْتُ إِلَى أَقْدَام المُشْرِكِينَ وَنَحْنُ فِي الغَارِ وَهُمْ عِلَى رُؤُوسِنَا فَقَلتُ: يَا رسولَ اللهِ لَوْ أَنَّ أَحَلَهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لأَبْصَرَنَا فقالَ:

«مَا ظَنُكَ يَا أَبَا بَكْرِ بِاثْنَيْنِ اللهُ ثَالِثُهُمَا» (يعني بم دو ہي نہيں بلکه تيسرا جارے ساتھ اللہ ہے اور جن کے ساتھ اللہ ہو ان کا کوئی کیا بگاڑ سکتا ہے؟) متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، باب قوله ﴿ثاني اثنين إذهما في الغار﴾ وكتاب فضائل الصحابة، باب مناقب المهاجرين وفضلهم - وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبى بكر الصديق رضي الله عنه.

٨١- فواكد: يه اس وقت كا واقعه ب، جب نبي كريم طلي الع بكرصديق بناته كي معيت ميس مكع سے ججرت فرماكر مینہ تشریف لے جا رہے تھے اور مشرکین مکہ نے آپ کی گرفتاری پر گرال قدر انعام مقرر کر دیا تھا'جس کے لالج میں لوگ آپ کی تلاش میں سرگروان تھے وی کہ یہ مشرکین اس غار تور کے وہانے تک پہنچ گئے جمال آپ دونوں نے آرام کرنے کے لئے پناہ کی ہوئی تھی۔ اس میں بھی رسول اللہ ملٹھیلم کی شجاعت و بے خوفی اور آپ کا الله پر بے پناہ اعتاد و توکل کا اور اللہ کی اپنے خاص بندوں کی مدد اور دست گیری کا بیان ہے۔ جیسے فرمایا 'انا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحيوة الدنيا ويوم يقوم الاشهاد "يقينا بم ضرور مدد كرتے بي اینے رسولوں اور ایمان داروں کی ' دنیا کی زندگی میں اور جس دن گواہ کھڑے ہول گے "۔

أُضَلَّ، أَوْ أَزِلَّ أَوْ أُزَلَّ، أَوْ أَظْلِمَ أَوْ أُظْلَمَ، أَوْ أَجْهَلَ أَوْ يُجْهَلَ عَلَيَّ ، حديثٌ صَحيحٌ رواه صحيحٌ، وهذا لفظ أَبي داود.

٨٢ \_ التَّاسِعُ: عَنْ أُمِّ المُؤْمِنِينَ أُمَّ ٩ / ٨٢ - حضرت ام المومنين ام سلمه وَ اللهُ اللهُ عَن أُمَّ المُؤْمِنِينَ أُمَّ سَلَمَةَ، واسْمُهَا هِنْدُ بِنْتُ أَبِي أُمَيَّةً حُذَيْفَة ﴿ إِن كَانَام مِند بنت ابى اميه حذيفه مخزوميه ٢٠ كه المَخْزُومِيَّة، رضي الله عنها، أَنَّ النبيَّ ﷺ في كريم طَلَيْمِ جب الله كلم علم الله كَانَ إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ قَالَ: «بِسْمِ اللهِ، تَوَكَّلْتُ كَ نام عَ الله بَي ير مِين في بِمروسه كيا ال عَلَى اللهِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَضِلَّ أَوْ مِين بِناه مَا نَكَّا بول اس بات سے كه مين مراه بو جاؤل يا كر ديا جاؤن كيا مين تجسل جاؤن يا كهسلا ديا جاؤن كيا مين کسی پر ظلم کروں یا مجھ پر کیا جائے یا میں جمالت کا أبو داود والتَّرْمذيُّ وَغَيْرُهُمَا بِأَسَانِيدَ ارتكاب كرول يا ميرے ساتھ جاہلانہ معالمہ كيا جائے"۔ صَحيحةِ قالَ التَّرمذيُّ: حَديثٌ حسنٌ يه صحيح حديث ع، اس ابو داؤد اور ترندي وغيرمان صیح سندوں کے ساتھ روایت کیا ہے۔ ترمذی نے کما یہ حدیث حسن صحیح ہے اور بد لفظ ابوداؤد کے ہیں۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب التعوذ من أن نجهل أو يجهل علينا وسنن أبي داود، كتاب الأدب ، باب مايقول إذا خرج من بيته.

٨٣ ـ العَاشِرُ: عَنْ أَنَسِ رَضِي الله ١٠ / ٨٣ ـ حضرت انس بناتُش سے روایت ہے کہ عنه قال: قال رَسولُ الله ﷺ: "مَنْ قَالَ رسول الله مليَّالِيم نے فرمایا: جو شخص گرے نکلتے وقت سے - يَغْنِي إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ -: بِسْم اللهِ پڑھ لے "الله كے نام سے ميں شروع كرتا ہول ميں

بِاللهِ، يُقَالُ لَهُ: هُدِيتَ وَكُفِيتَ وَوُقيتَ، وَتَنَعَى عَنْهُ الشَّيْطَانُ». رواه أبو داود كَيْفَ لَكَ بِرَجُلِ قَدْ هُدِيَ وَكُفِيَ وَوُقِيَ؟».

تَوَكَّلْتُ عَلَى اللهِ، وَلا حَوْلَ وَلَا قُوَّةً إِلَّا فَ الله بِي رِ بَعْرُوسه كيا الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَل میسر آجانا' الله کی مدد کے بغیر ممکن نہیں'' تو اس کو کہا جاتا ہے' تو ہدایت دیا گیا' تیری کفایت کی گئی اور تو بچالیا والترمذي، والنسائي وغيرهم. وقال كيا اور شيطان اس سے دور ہو جاتا ہے۔ اس كو الترمذي: حديث حسنٌ، زاد أبُو داود: ابوداؤد ورندى نسائى وغيرتهم نے روايت كيا۔ ترندى نے «فيقول \_ يَعْنِي الشَّيْطَانَ \_: لشَيْطَانِ آخَرَ: كما بير حديث حسن بـ ابو واؤد في بير الفاظ مزيد روایت کئے ہیں۔ شیطان ووسرے شیطان کو کہتا ہے ا تیرا اس آدمی پر کیسے بس چلے گا'جس کو ہدایت سے نواز دیا گیا' وہ گفایت کیا گیا اور اس کو بچا لیا گیا (یا مکروہات ہے اس کی حفاظت کی گئی)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما جاء ما يقول إذا خرج من بيته ـ وسنن أبي داود، كتاب الأدب، باب ما يقول إذا خرج من بيته.

۸۳- فوائد: ان دعاؤل میں اللہ یر اعتاد و تو کل کا اظهار بھی ہے اور شیطان کی کارستانیوں سے بچاؤ کی التجاء و دعاء بھی۔

> ٨٤ ـ وعَنْ أُنَسِ رضي الله عنه قال: يَكْتَسَبُ وَيَتَسَبَّتُ.

ا / ۸۴ ۔ حضرت انس وٹاٹھ سے روایت ہے کہ نبی كَانَ أَخَوَانِ عَلَى عَهْدِ النَّبِي عِينَ ، وَكَانَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى عَهْدِ النَّبِي عَينَ ، وَكَانَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَّى عَلَى عَلَّى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَل أَحَدُهُمَا يَأْتِي النبيَّ ﷺ، والآخَرُ يَحْتَرِفُ، اللَّهُ إِلَّا كَي خدمت مِين عاضر ربتا (اور آپ سے دين كاعلم فَشَكَا المُحْتَرِفُ أَخَاهُ للنَّبِيِّ عَلَيْ فقال: سَكِمتا) ووسرا كاروبار كرتا اور كماتا ـ كاروباري بهاكي ني «لَعَلَّكَ تُوْزَقُ بِهِ» رواه التَّرْمذي بإسناد ايخ بھائي كي شكايت نبي طَنْهَايِم سے كي (كه وه كاروبار صحیح علی شرطِ مسلمِ. «یَحْتَرِفُ»: کرنے کی بجائے زیادہ تر آپ کے پاس رہتا ہے) آپ نے فرمایا (مہیں کیا معلوم) شاید ممہیں روزی اس کی وجہ سے ہی ملتی ہو۔ (اسے ترفدی نے صحیح سند کے ساتھ شرط مسلم پر روایت کیا ہے) یحترف کے معنی کمانا اور اسباب و وسائل اختیار کرنا ہیں۔

(ترمذي ابواب الزحد عباب في التوكل على الله)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب في التوكل على الله.

۸۲۰- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ دین کا علم حاصل کرنے کے لئے ' اس طرح کسی کو وقف کر دینا یا کسی کا وتف ہو جانا' جائز اور مستحب ہے۔ ایسے طلبائے علوم دینیہ کو بوجھ نہیں تصور کرنا چاہئے' اسی طرح ان کی اور علاء کی امداد سے گریز نہیں کرنا چاہئے 'ان کی برکت سے اللہ تعالی رزق میں اضافہ فرما دیتا ہے۔ (۴) انسان کو بے

وسلمہ لوگوں کی امداد سے رزق مہیا ہو تا ہے۔

#### ٨ ـ بَابُ الاستقامَةِ

قال الله تعالى: ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أَمِرْتَ ﴾ [هود: ١١٢]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثُمَّ السَّتَقَامُوا ﴿ إِنَّ اللَّهُ ثُمَّ السَّتَقَامُوا مَتَنَازُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْيَهِكَ أَلَا تَضَافُواْ وَلَا تَتَازُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْيَهِكَ أَلَا تَضَافُواْ وَلَا تَتَازُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْيَهِكَ أَلَا تَضَافُواْ وَلَا تَتَازُلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْيَهِكَ أَلَا تَضَافُواْ وَلَا تَقَلَّمُ وَلَا عَلَيْهِمُ الْمَلْيَةِ وَلَكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ وَلَا مُنْ أَلُولِيا وَلَكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ اللَّهُ فَيْ الْحَيْوةِ فَيْهَا مَا تَشْتَكِمِنَ فَيْ الْحَيْوةِ وَلَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ لَمْ اللّهُ اللّهُ لُمْ عَفُورٍ رَحِيمٍ ﴿ إِنَّ اللّهِ مِنَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ لُمْ عَفُورٍ رَحِيمٍ ﴿ إِنَّ اللّهِ مِنَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ لُمْ عَفُورٍ رَحِيمٍ ﴿ إِنَّ اللّهِ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لُمْ اللّهُ اللّهُ لُمْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

مُرَةَ سُفْيَانَ بنِ عبدِ اللهِ رضي الله عنه عَمْرة سُفْيَانَ بنِ عبدِ اللهِ رضي الله عنه قال: قُلْتُ: يَا رسول اللهِ قُلْ لِي في الإسلام قَوْلًا لا أَسْأَلُ عَنْه أَحَداً غَيْرَكَ. قال: «قُلْ: آمَنْتُ بالله؛ ثُمَّ اسْتَقِمْ» رواه مسلم.

#### ٨ ـ استقامت كابيان

الله تعالى نے فرمایا: تو ثابت قدم رہ 'جیسا تجھ کو حکم ہوا۔

اور فرمایا : تحقیق جنہوں نے کہا ہمارا رب اللہ ہے ' پھر اس ير قائم رہے' ان ير فرشتے نازل ہوتے ہيں' يه كه تم مت ڈرو اور نہ غم کھاؤ اور خوش خبری سنواس جنت کی جس کا تم سے وعدہ تھا' ہم تمہارے دوست ہیں دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں اور تہمارے کئے وہال وہ ہے جو تمہارا جی جاہے اور تمہارے لئے وہاں وہ ہے جو تم مانگو' مهمانی ہے اس بخشنے والے مهرمان کی طرف ہے۔ اور فرمایا الله تعالی نے: بے شک جنہوں نے کما ہمارا رب الله ہے ' پھر ثابت قدم رہے ' ان ير نه كوئى ڈر ہے اور نہ وہ عملین ہول گے 'وہ لوگ ہیں بہشت والے ' ہمیشہ رہیں گے 'بدلہ ہے ان کاموں کاجو وہ کرتے تھے ١ / ٨٥ - حضرت ابو عمرو' بعض كے نزديك ابوعمرو سفیان بن عبداللہ ماللہ ماللہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول ملٹھایم سے کما کہ مجھے اسلام کے بارے میں الیی بات بتلا دیں کہ اس کی بابت آپ کے علاوہ میں کسی سے سوال نہ کروں۔ آپ نے فرمایا۔ "تم کہو" میں الله ير ايمان لايا ، پهراس ير ثابت قدم رمو- روايت كيا اں کومسلم نے۔

(كتاب الايمان عبب جامع اوصاف الاسلام)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب جامع أوصاف الإسلام.

ریبی میں ہے۔ فواکد: استقامت کا مطلب ہے کہ اسلام کے اوامر و نوائی پر نمایت ثابت قدمی سے عمل کرنا۔ احکام فرائض و سنن اور مستجبات کو بجالانا اور محرمات و منہیات سے اجتناب کرنا۔ ایمان محض زبان سے ظاہر کر دینے کا نام نہیں ہے، بلکہ اصل ایمان وہی ہے جس کے ساتھ عمل بھی ہو، اس کئے کہ عمل ایمان کا ثمرہ اور نتیجہ ہے۔ جس طرح بے ثمر درخت کی کوئی اہمیت نہیں اسی طرح عمل کے بغیر ایمان کی حیثیت نہیں اور استقامت کمال جس طرح بے ثمر درخت کی کوئی اہمیت نہیں اسی طرح عمل کے بغیر ایمان کی حیثیت نہیں اور استقامت کمال

ایمان کی علامت ہے۔

٨٦ ـ وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قِال: قال رسولُ الله ﷺ: «قَاربُوا يعَمَله»، قَالُوا: ولا أنْتَ يَا رسولَ الله؟ : قَالَ: ﴿ وَلاَ أَنَا إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللهُ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلِ» رواه مسلم.

فيهِ وِلا تَقْصِيرَ. وَ«السَّدَادُ»: الاسْتقَامَةُ

جَوَامِعِ الْكَلِمِ، وَهِيَ نِظَامُ الْأُمُورِ، وباللهِ ابتمام كرناد انهول في كما يه جوامع الكلم مين ع م التَّوْ فيقَ.

۲ / ۸۲ - حضرت ابو ہررہ رہاتھ سے روایت ہے کہ رسول الله طلق ليم في فرمايا: اعتدال كي راه اختيار كرو اور وَسَدُّدُوا، واعْلَمُوا أَنَّهُ لَنْ يَنْجُوَ أَحَدٌ مَنْكُمْ سيدهے سيدهے رہو اور بي بات جان لو كه تم ميں سے کوئی شخص صرف اپنے عمل سے نجات نہیں پائے گا' نيس؟ آپ نے فرمایا' ہاں میں بھی نہیں' گریہ کہ اللہ وَ «المُقَارَبَةُ»: القَصْدُ الَّذِي لا غُلُو مجمع الله فضل اور رحمت مين وُهاني لے ـ (ملم) مقاربه کے معنی ہیں ' اعتدال کی راہ (میانہ روی) وَالْإِصَّابَةُ، وَ «يَتَغَمَّدَنِي»: يُلْسِنني جس مين غلو (افراط) موند تقصير (تفريط كوتابي) اور سداد کے معنی ہیں استقامت اور درسی۔ بتغمدنی ' قَالَ العُلَمَاءُ: مَعْنَى الاسْتَقَامَةِ: مِجْ يِهِنَاكُ اور وُهاني لے علماء نے كما ہے لُزوم طَاعَةِ الله تَعَالَى؛ قَالُوا: وَهِيَ مِنْ استقامت كے معنى بين الله كى طاعت و فرمال بردارى كا

(لینی ان جامع کلمات میں سے جن میں الفاظ کم سے کم

بین اور معانی و مطالب بهت زیاده) اور معاملات کا نظم

ان سے وابستہ ہے۔ وباللہ التوفق

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المنافقين، باب لن يدخل أحد الجنة بعمله.

۸۲- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ ایمان کے ساتھ اگرچہ عمل کی اہمیت اپنی جگہ مسلم (سلیم شدہ) ہے کیونکہ الله کی رحمت اور اس کا فضل حاصل کرنے کا نیمی واحد طریقہ ہے' تاہم تمام اعتماد صرف عمل پر ہی نہیں ہونا چاہئے'کیونکہ عمل کسی کو تابی کی وجہ سے (جس کا ہمیں علم بھی نہ ہو) برباد بھی ہو سکتا ہے۔ اس لئے عمل کے ساتھ یہ دعاء بھی کی جائے کہ جمارا عمل بارگاہ اللی میں قبول ہو جائے اور وہ ہمیں اپنے دامان رحمت میں ڈھانپ لے اور ہر عمل میں اخلاص نصیب ہو' کہ اخلاص کے بغیر بڑا سے بڑا عمل بھی مردود ہے۔

٩- الله تعالى كى عظيم مخلوقات ميں غور و فكر ٩- بَابُ فِي التَّفَكُّرِ فِي عَظِيمٍ مَخْلُوقَاتِ كرنے كارنيا كے فناہونے "آخرت كى اللهِ تَعَالَى وَفَنَاءِ الدُّنْيَا وَأَهْوَالِ الآخِرَةِ مُولناكيون اور دنيا و آخرت كے تمام امور كا وَسَائِدٍ أُمُودِهِمَا وَتَقْصِيدِ النَّفْسِ فَلَى كُوتَابِي اوراس كي اصلاح وتهذيب

### وتهذيبها وحملها على الاستقامة

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ قُلُ إِنَّمَاۤ أَعِظُكُم بِوَجِـدَةً أَن تَقُومُواْ لِلَّهِ مَثْنَىٰ وَفُكَرَدَىٰ ثُمَّ لَنَفَكَّرُواً ﴾ [سبأ: ٤٦]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ لَآيِنَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَكِ ٤ ٱلَّذِينَ يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ قِيكمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَامَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَعْطِلًا سُبْحَنَكَ ﴾ الَّايـــات [آل عمران: ۱۹۰، ۱۹۱]، وقال تعالى: ﴿ أَفَلًا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلِّحِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ ١ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ فَذَكِرُ إِنَّهَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ١٧ ﴾ [الغاشية: ١٧، ٢١]، وقال تعالى: ﴿ ﴿ أَفَاتُمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا ﴾ الآية [محمد: ١٠]. والَّايات في الباب كثيرةٌ.

وَمِنَ الأَحَادِيثِ الْحديثِ السَّابِقِ: «الْكَيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ».

عَلَيْهِ بِالْجَدِّ مِنْ غَيْرِ تَرَدُّدِ

قال الله تعالى: ﴿ فَأَسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَاتِ ﴾ [البقــرة: ١٤٨]، وقــال تعــالـــى: ﴿ ﴿ وَسَادِعُوٓا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن زَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْنُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ شَيُّ ﴾ [آل عمران: ١٣٣].

## اور اس کو استقامت پر آمادہ کرنے کا بیان الله تعالی نے فرمایا: میں تم کو ایک ہی بات کی تصیحت

كرتا ہوں كہ تم اٹھ كھڑے ہو اللہ كے نام ير دو رو ایک ایک' پهرغور و فکر کرو-

اور فرمایا: بے شک آسان و زمین کی پیدائش میں اور رات اور دن کے آنے جانے میں عقل مندول کے لئے نشانیاں ہیں' وہ جو یاد کرتے ہیں اللہ کو کھڑے' بیٹھے اور كروك ير لينے اور غور و فكر كرتے ہيں آسان و زمين كي پیرائش میں ' کہتے ہیں ہمارے رب! تونے یہ عبث نہیں بنایا' تو یاک ہے۔ الآیة

اور فرمایا اللہ تعالی نے : کیا وہ اونٹوں کی طرف نہیں دیکھتے کہ کیسے وہ بنائے گئے؟ اور آسان کی طرف کہ کیے وہ بلند کئے گئے؟ اور بیاڑوں کی طرف کہ کیے وہ کورے کئے گئے؟ اور زمین کی طرف کہ کیسے وہ بچھائی گئی؟ پس تو سمجھائے جا کہ تیرا کام تو نیبی سمجھانا ہے۔ اور فرمایا: کیاوہ زمین میں چلے پھرے نہیں کہ دیکھیں؟ اور اس باب میں بہت آیات ہیں اور احادیث میں سے سابقه مديث م الكيس من دان نفسه (ويكف باب الراقيه٬ رقم ٤/ ٢٢)

١٠ بَابٌ فِي الْمُبَادَرَةِ إِلَى الْخَيْرَاتِ، ١٠ نيكيول كي طرف جلدي كرنے اور طالب وَحَثْ مَنْ تَوَجَّهُ لِخَيرِ عَلَى الإِقْبَالِ خَيرِكُواس بات ير آماده كرنے كابيان كه وا نیکی کو بغیر کسی تردد کے بوری توجہ اور محنت کے ساتھ اختیار کرے

الله تعالی نے فرمایا: پس نیکیوں کی طرف جلدی کرو! اور فرمایا: اور جلدی کرو اینے رب کی مغفرت اور جنت کی طرف' جس کی چوڑائی آسان و زمین ہے' تیار کی گئی ہے ہر ہیز گاروں کے لئے۔

وَ أَمَّا الأحاديث:

بِالْأَعْمَالِ فِتَناً كَقِطَعِ اللَّيْلِ المُظْلِم يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِناً وَيُمْسِيَ كَافِراً أَو يُمْسِيَ مُؤمِناً وَيُصْبِح كَافِراً، يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضِ مِنَ الدُّنْيَا» رواه مسلم.

اس موضوع سے متعلقہ احادیث درج ذیل ہیں۔

٨٧ \_ فَالأَوَّل: عَـنْ أَبِي هُـرَيْـرَةَ ١ / ٨٥ \_ خَفْرَت ابُو بَرَيْرِه رَفَاتُوْ سَى رُوايت ہے كه . رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «بَادِروا رسول الله طليَّالِيم نَ فرمايا: نيك اعمال كرنے ميں جلدى کر لوایسے فتنوں کے آنے سے پہلے جو شب تاریک کے مختلف مکروں کی طرح (کیے بعد دیگرے) رونما ہوں گے۔ صبح کو آدمی مومن ہو گا اور شام کو کافر۔ شام کو مومن ہو گا تو صبح کو کافر۔ وہ (اس طرح کہ) اپنے دین کو دنیا کے معمولی سامان کے عوض بیج دے گا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر

۸۷- فوائد: اس میں خردی گئ ہے کہ قیامت کے قریب بے در بے فتوں کا ظہور ہو گا۔ فتوں کی کثرت کی وجہ سے لوگوں کی نظروں میں دین و ایمان کی کوئی حیثیت باقی نہیں رہے گی ونیا حاصل کرنے کی دوڑ گئی ہو گی حتیٰ کہ دنیوی مفادات کے لئے اپنے دین و ایمان کا سودا کرنے میں بھی کوئی تامل نہیں ہو گا' بلکہ صبح و شام ان کے روپ بدلیں گے۔ چنانچہ ان بسروپوں کی آج کثرت ہے جو صبح کچھ ہوتے ہیں' شام کو کچھ۔ کسی کو دین و ایمان ير استقامت نعيب نهيس الا ماشاء الله \_ اليه حالات ميس ابل ايمان كو استقامت كي اور بلا تاخير اعمال صالحه بجالان کی تلقین کی گئی ہے۔

٨٨ ـ الثَّاني: عَنْ أبي سَِرْوَعَةَ ـ بكسر السين المهملةِ وفتحها ـ عقْبَةَ بْن الْحَارِثِ رضَى الله عنه قال: صَلَّيْتُ وَرَاءً النَّبِيِّ ﷺ بالمَدِينَةِ العَصْرَ، فَسَلَّمَ ثُمَّ قَامَ آبِ في سلام پيمرا اور نمايت تيزي سے اٹھ كھرے مُسْرِعاً فَتَخَطَّى رقابَ النَّاسِ إِلَى بَعْض ہوئے اور لوگوں کی گرونیں پھلانگتے ہوئے اپنی بیویوں حُجَرِ نِسَائِهِ، فَفَزَعَ النَّاسُ مِنْ سُرعَتِهِ، فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ، فَرَأَى أَنَّهُمْ قَدْ عَجبُوا مِنْ سُرْعَتُه، قَالَ: «ذَكَرْتُ شَيْئاً منْ تِبْرِ عَنْدَنَا، فَكُرِهْتُ أَنْ يَحْبسَنِي، فَأَمَرْتُ بَقسْمَته» رواه البخاري. وفي رواية له: «كُنْتُ خِلَّفْتُ في البَيْتِ تِبْراً مَنَ الصَّدَقَةِ؛ فَكُرِهْتُ أَن أُبَيِّتَهُ». «التَّبْرُ» قطَع ذَهَبِ أَوْ

۲ / ۸۸ ۔ حضرت ابو سروعہ (سین کی زیر اور زبر کے ساتھ) عقبہ بن حارث رہالتہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے نبی کریم ملتی کیا کے پیچھے مدینے میں عصر کی نمازیر ھی' پس میں سے کسی کے حجرے کی طرف تشریف لے گئے' لوگ آپ کی اس تیز رفتاری سے گھبرا گئے۔ (تھوڑی در کے بعد) آپ واپس تشریف لائے تو آپ نے دیکھا کہ لوگ آپ کی اس تیز رفتاری پر تعجب کر رہے ہیں۔ آب یے فرمایا "مجھے یاد آیا کہ ہمارے یاس (گھر میں سونے یا جاندی) کی ڈلی کا کچھ حصہ ہے ' مجھے یہ بات اچھی نہیں گئی کہ بیہ ولی مجھے (اللہ کی یاد سے) روک دے (اور کسی اور طرف مشغول کر دے) اس لئے (میں

نے جلدی جلدی جا کر) اس کو تقشیم کرنے کا حکم دیا۔ (بخاری)

اور بخاری ہی کی ایک اور روایت میں ہے 'میں فی چھے گھر میں صدقے کی ایک ڈلی چھوڑ آیا تھا' تو میں نے اسے رات کو اپنے گھرر کھنا پند نہیں کیا۔ التبر سونے یا چاندی کے گلڑے۔

تخریج: صحیح بخاری، کتاب الأذان، باب من صلّی بالناس فذكر حاجة فتخطآهم.

۸۸- فواكد: انسان كواپن پاس اليي چيز نمين ركهني چائ كه جس كي وجه سے اس كي توجه الله سے به كراس كي طرف بو جائ و (۲) عام حالات ميں لوگوں كي گردنيں پھلانگ كر آنا جانا اگرچه ناپنديده ہے كيكن خاص حالات ميں 'جب كه كوئي ضرورت اس كي داعي بو 'تواليا كرنا جائز ہے۔

۸۹ - النَّالِثُ عَنْ جَابِرِ وَاللَّهُ عَنْ جَابِرِ وَاللَّهُ عَنْ جَابِرِ وَاللَّهُ عَنْ جَابِرِ وَاللَّهُ عَنْ اللهِ عَنْ قَالَ وَجُلُّ للنبِيِّ عَلَيْهُ وَالْحُ وَنُ اللَّهِ آ مِی نَے رسول الله طَلَّيْهِ عَلَى مَا عَنْ وَالْحُ وَلَ عَنْ اللهِ عَنْ قَالَ وَجُلُّ اللّهِ عَنْ قَالَ وَجَنْ اللّهُ عَنْ قَالُ وَ عَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

(بخارى ومسلم) تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازى، باب غزوة أحد ـ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد.

۸۹- فوا کد: اس میں صحابہ کرام ﷺ کے شوق شہادت اور شہادت کا بدلہ جنت ہونے کا بیان ہے نیزیہ کہ جو صد ق دل سے شہادت کا طالب ہو تا ہے' اللہ تعالی اسے ضرور اس شرف و فضل سے سرفراز فرما تا ہے۔

٩٠ - الرّابع: عن أبي هريرة ٢٠ - حفرت ابو جريه بن الله عنه قال: جَاءَ رجلٌ إلى الله الله الله الله عنه قال: جَاءَ رجلٌ إلى الله الله! كون سا صدقه اجرك باس آيا اور سوال كيا كه يا النّبيّ عَلَيْهُ، فقال: يا رسول الله! أيُّ رسول الله! كون سا صدقه اجرك اعتبار سے برا ہے؟ الصّدَقة أعْظُمُ أَجْراً؟ قَالَ: «أَنْ تَصَدَّقَ آپ نے فرمایا تیرا اس وقت صدقه كرنا جب كه تو صحيح وَانْتَ صَحِيْحٌ شَحِيْحٌ تَخْشَى الفَقْرَ، وَتَأْمَلُ (تندرست و توانا) بو الله كى حرص ول ميں بو (خرج الغندين ، وَلا تُمْهِلُ حَتَّى إِذَا بَلغَت كرنے سے) تجھے فقر كانديشه (اور اپني پاس جع ركنے الخير الحُلقُومَ. قُلْتَ: لفُلانِ كَذَا ولفُلانِ كَذَا ، عَنْ تَكُل كَمْ عب روح كُلُ تك يَهِ جائے تو وَقَدْ كَان لفُلانِ " متفقٌ عليه .

رياض الصالحين (جلد اول) = 125

> «الحُلْقُومُ»: مَجْرَى النَّفَس. و «المَرِيْءُ»: مَجْرَى الطُّعامِ وَالشَّرابِ.

کے افلال کے لئے اتنا فلال کے لئے اتنا جب کہ وہ فلال (وارث) کا ہو چکا۔ (بخاری ومسلم) طقوم' سانس کی گزرگاہ' المرٹی' کھانے یینے کی گزر گاه په

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكوة، باب أيّ الصدقة أفضل، وكتاب الوصايا، باب الصدقة عند الموت - وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن أفضل الصدقة صدقة الصحيح الشحيح.

و۔ فوائد: صحیح صدقہ وہی ہے جو انسان صحت کی حالت میں کرے۔ موت کے آثار شروع ہونے کے بعد کے صدقے کی اللہ کے ہاں خاص اہمیت نہیں' علاوہ ازیں اس وقت انسان ایک تمائی مال سے زیادہ صدقہ کرہی نہیں سکنا کیونکہ اس وقت مال وار تول کا حق بن جاتا ہے جے اللہ کی راہ میں بھی خرچ نہیں کیا جا سکتا۔ اسی لئے اللہ نے حد مقرر فرما دی ہے کہ مرض الموت میں کوئی اپنا مال وقف یا صدقہ کرنا چاہے تو وہ ایک تہائی مال (۳/۱)سے زیادہ نہیں کر سکتا۔ اس میں اس امر کی ترغیب ہے کہ انسان کو نیکی کے کاموں بالخصوص صدقہ و خیرات میں تاخیر نہیں بلکہ عبلت سے کام لینا جائے۔

> ٩١ ـ الخامس: عن أنس رضي الله قَالَ: «فَمَنْ يَأْخُذُهُ بِحَقِّهِ؟»، فَأَحْجَمَ القَومُ، فَقَالَ أَبُو دُجَانَةً رضي الله عنه: أَنَا أَيْ تَوَقَّفُوا. و «فَلَقَ بِهِ»: أي شَقَّ، «هَامَ مِهارِس - (مسلم) المُشرِكِينَ»: أي رُؤُوسَهُم.

۵ / ۹۱ ۔ حضرت انس رہائٹھ سے روایت ہے کہ احد عنه، أَنَّ رسولَ الله ﷺ أَخَذَ سَيْفًا يَوْمَ أُحُدِ والے دن رسول الله طَنَّهَيم نے ايک تكوار بكرى اور فَقَالَ: «مَنْ يَأْخُذُ مِنِّي هٰذَا؟» فَبَسَطُوا فرمايا "بي تلوار مجھ سے كون لے گا؟ صحابہ نے اپنے ہاتھ أَيْدِيَهُمْ، كُلُّ إِنْسَانِ مِنْهُمْ يَقُولُ: أَنَا، أَنَا. آپ كي طرف وراز كَيَّ ان مِس سے ہرايك كي زبان ير تھا' میں' میں۔ آپ نے فرمایا "کون ہے جو اسے اس کے حق کے ساتھ لے گا؟" (یہ س کر) سب لوگ پیچھے ہٹ آخُذُهُ بِحَقِّهِ، فَأَخَذَهُ فَفَلَقَ بِهِ هَامَ عَيَ اور توقف كيا كين ابودجانه "آك بره اوركما سي المُشرِكِينَ. رواه مسلم. اسمُ أبي دُجَانَةَ: اسے اس كے حق كے ساتھ لول گا كيس انہول نے تكوار سِمَاكُ بْنُ خَرِشَةَ. قَوْلُهُ: «أَحْجَمَ القَوْمُ»: آپ سے لے لی اور اس سے مشرکوں کی کھوپڑیاں

احجم القوم كا مطلب مي انهول نے توقف کیا۔ فلق ' کھاڑا چرا' ھام المشركين ' مشركوں كے سريعنی کھویڑیاں۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي دجانة سماك بن خرشة رضي الله عنه.

اله فوائد: اس میں حضرت ابودجانہ کی بمادری اور فضیلت کا بیان ہے۔ تاہم اس سے بیا نہ سمجھا جائے کہ دیگر

صحابہ " نے اس وقت بزدلی دکھائی ' بلکہ ان کا توقف اس اندیشے کی وجہ سے تھا کہ کہیں اس کے حق کی ادائیگی میں کو تاہی نہ ہو جائے ورنہ اس سے قبل جب نبی ساتھ کے غیر مشروط طور پر تلوار لینے کا اعلان فرمایا 'تو ہر صحابی اسے لینے کے لئے لیکا۔ ظاہر بات ہے' تلوار لینے کا مقصد اس سے جہاد کرنا ہی تھا نہ کہ کچھ اور۔ اس جذبے میں کوئی صحابی بھی پیھیے نہیں رہا۔

نَبِيِّكُمْ ﷺ. رواه البخاري.

٩٢ - السَّادس: عن الزُّبَيْرِ بْنِ عديِّ ١ / ٩٢ - حضرت زبير بن عدى " بيان كرتے بي كه بم قال: أَتَيْنَا أَنَسَ بْن مَالِكٍ رضي الله عنه حضرت انس من بن مالك ك پاس آئ اور ان سے بم فَشَكَوْنَا إِلَيْهِ مَا نَلْقَى مِنَ الْحَجَّاجِ. فَقَالَ: فَ حَاجَ كَ اللَّهُ وَسَمْ كَى شَكَايت كى جس سے بم «اصْبروا فَإِنَّه لا يَأْتِي زَمَانٌ إِلَّا والَّذي بَعْدَهُ ﴿ وَفِيهِ رَضَّ - آپ نے فرمایا 'اس پر صبر کرو! اس لئے کہ شَرٌّ مِنْهُ حَتَّى تَلْقَوا رَبَّكُمْ ، سَمِعْتُهُ من اب جو بھی وقت آئے گا، وہ پہلے سے بدتر ہی ہو گا، یماں تک کہ تم اینے رب کو جا ملو۔ میں نے بیہ بات تمهارے نبی ملی اللہ سے سن ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الفتن، باب لا يأتي زمان إلا الذي بعده شر منه.

97- فواكد: اس ميں پيش گوئى ہے كہ حالات دن بدن خراب سے خراب تر اور اسى حساب سے حكمران بھى طالم اور بدسے بدتر ہوں گے۔ ایسے حالات میں حکمرانوں کو ان کے حال پر چھوڑ کر ہر شخص اپنی اصلاح کرے اور اپنی آ خرت سنوارنے کی فکر کرے اور حکمرانوں کی طرف سے ظلم و ستم کا ارتکاب ہو تو اسے برداشت کرے اور صبر ہے کام لے۔

وقال: حديثٌ حسنٌ.

٩٣ \_ السَّابع: عن أبي هـريـرة ٤ / ٩٣ \_ حفرت ابو بريره بنائير سے روايت ّے، رضي الله عنه أن رسولَ الله على قال: رسول الله ملي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه الله عنه أن رسول الله الله عنه الله عنه أن رسول الله عنه «بادِروا بالأعْمَالِ سَبْعاً، هَلْ تَنْتَظِرُونَ إِلَّا اعمال مِين جلدي كرو-كيا تهين ايس فقر كا انتظار ہے جو فَقُواً مُنْسِياً، أو غِنِّي مُطْغِياً، أَوْ مَرَضاً بملاوي والا ج؟ يا اليي توكري كا جو تمهيل حد مُفْسداً، أَوْ هَرَماً مُفْنِداً أَوْ مَوْتاً مُجْهزاً أَوْ تَجاوز كروية والابنان والى ٢٠ يا ايي يماري كاجو بكارُ الدَّجَّالَ فَشَرُّ غَائب يُنتَظَرُ، أَوِ السَّاعَةَ ويخ والى به؟ يا ايس برهاي كا جو عقل و بوش كو فالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَّرُ ا؟» رواه الترمذي زائل كرويخ والا ج؟ يا اليي موت كا جو نمايت تيزي سے اپنا کام تمام کر دینے والی ہے؟ (لعنی اجائک آجائے) یا دجال کا' جو ہر اس غائب برائی سے بدتر ہے جس <sup>کا</sup> انظار کیا جائے؟ یا قیامت کا' پس قیامت تو بہت ہی ہولناک اور نہایت تلخ تر ہے۔ (اس کو ترمذی <sup>نے</sup> روایت کیا اور کمایی حدیث حسن ہے۔)

تخريج: ترمذى، الزهد، باب ما جاء في المبادرة بالعمل سنده ضعيف، الضعيفة، ١٦٦٦.

عور فوائد: حدیث کا مطلب واضح ہے کہ موانع (رکاوٹ بننے والی چیزوں) سے پہلے انسان کو نیک اعمال کے وریعے سے اپنی آخرت سنوار لینی چاہئے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ فدکورہ موانع میں سے کوئی مانع انسان کو لاحق ہو جائے اور اعمال صالحہ سے وہ محروم ہی رہ جائے۔

> قال يومَ خَيْبَرَ: «لأُعْطِينَ لهذِهِ الرَّايَةَ رَجُلاً يُحِبُ اللهَ وَرَسُولَهُ، يَفْتَحُ اللهُ عَلَى يَدَيْهِ ٣، قَالَ عَمُورُ رضي الله عنه: مَا أَحْبَبْتُ الإِمَارَةَ إِلَّا يَوْمَئذ، فَتَسَاوَرْتُ لَهَا رَجَاءَ أَنْ أُدْعَى لَهَا، فَدَعَا رسولُ الله ﷺ عليَّ بنَ أَبي طَالب، رضى الله عنه، فَأَعْطَاهُ إِيَّاهَا، وَقَالَ: «امْش وَلا تَلْتَفِتْ حَتَّى يَفْتَحَ اللهُ ُ عَلَيْكَ» فَسَارَ عَلِيٍّ شَيْئاً ثُمَّ وَقَفَ وَلَمْ يَلْتَفَيْتُ؛ فَصَرَخَ: يَا رسولَ الله، على ماذًا أُقاتِلِ النَّاسَ؟ قالَ: «قَاتِلْهُمْ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلٰهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّداً رسولُ الله، فَإِذَا فَعَلُوا ذلكَ فَقَدْ مَنَعُوا مِنْكَ دِمَاءهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّهَا، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ» رواه مسلم.

«فَتَسَاوَرْت» هُوَ بالسِّين المهملة: أَيْ وَنَنْتُ مُتَطَلِّعاً.

٩٤ \_ الثامن : عنه أن رسولَ الله عليه ، ٨ / ٩٠ - ان بي ابو بريره بخالف سے روايت م، رسول الله النَّهِ مِنْ مِنْ مِنْ واللَّهِ وإلى وألَّهُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْدًا اللَّهِ شخص کو دول گا جو اللہ اور اس کے رسول سے محبت ر کھتا ہے' اللہ تعالی اس کے ہاتھوں پر فتح عطا فرمائے گا' حضرت عمر الله بن خطاب نے فرمایا عمیں نے مجھی امارت کی خواہش نہیں کی کین اس روز یہ خواہش کی (تا کہ یہ اعزاز' جو رسول الله طلی ایم نے بیان فرمایا ہے' مجھے حاصل ہو جائے) چنانچہ میں اس کے لئے اٹھ اٹھ کربلند ہوتا' اس امیدیر کہ (شاید) مجھے (اس جنگ کی) امارت (قیادت) کے لئے بلالیا جائے۔ راوی حدیث بیان کرتے كو طلب فرمايا اور وه جهندًا ان كو عطا فرما ديا اور فرمايا " (جھنڈا لے کر) چل اور کسی کی طرف توجہ نہ کرنا' یہاں تک کہ اللہ کھیے فتح سے ہمکنار فرما دے۔ حضرت علی ا کچھ چلے' پھرٹھبر گئے اور کسی طرف توجہ نہیں کی اور بہ آواز بلند کما' اے اللہ کے رسول! میں کس چیزیر لوگوں سے جماد کروں؟ نی ملتی کم نے فرمایا "ان سے جماد کر! یمال تک کہ وہ اس بات کی گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ محمد ( ملٹیام ) اللہ کے رسول ې ـ جب وه ايبا كرليس (يعني مسلمان مو جائيس) نو بلاشبه انہوں نے تجھ سے اپنی جانیں اور اینے مال محفوظ کر لئے' البتہ جان و مال کے حق کے ساتھ (ان کا مواخذہ ہو سکتا ہے۔ لینی وہ کسی مسلمان کو ناجائز قتل کر دیں تو قصاص میں ان کو قتل کرنا اور کسی کا مال غصب کیا ہویا زکوة ادا نه کی مو تو وه مال ان سے وصول کرنا ضروری ہے زبان سے اسلام کی شہادت دینے پر ان کے خون اور

اموال محفوظ ہو جائیں گے (تاہم اگر وہ دل سے مسلمان نمیں ہوئے تو) ان کا حباب اللہ کے ذمے ہے (یعنی قیامت والے دن اللہ تعالی خود ہی ان سے حساب لے لے گا) (مسلم)

فتساورت (سین مملہ کے ساتھ) میں نبی طالع کی طرف جھا تکتے ہوئے اٹھ اٹھ کر دیکھا۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل على رضى الله عنه.

سمه و اکد: اس میں حضرت علی کے خاص شرف و فضل کا بیان ہے۔ (۲) نبی ساتھ کیا کے معجزے کا ذکر ہے کہ آپ نے میاب میں حضرت علی کے خاص شرف و فضل کا بیان ہے۔ (۲) نبی ساتھ کیا کا است کے مطابق احکام آپ نے پہلے ہی فتح خیبر کی اطلاع دی اور آپ کی خبر کے مطابق وہ فتح ہو گیا۔ (۳) ظاہری حالات کے مطابق احکام اسلام کا اجراء ہو گا' چنانچہ جو زبان سے اسلام کا اظہار کرے گا' اسے مسلمان ہی سمجھا جائے گا' اس کے باطن کا معالمہ اللہ کے سپرد ہو گا' البتہ قتل ناحق کے ار تکاب پر قصاصاً اور ارتداد پر حداً قتل کیا جائے گا۔

١١ ـ بَابٌ فِي الْمُجَاهَدَةِ

اا۔ مجاہدے کابیان

لعنی نفس و شیطان کے وسوسوں اور اعدائے دین کی کوششوں کے خلاف جدوجہد کرنا

سلام تعالی نے فرمایا: جو لوگ ہماری راہ میں کوشش کرتے ہیں ہم ضرور ان کو اپنے راستوں کی طرف ہدایت کرتے ہیں اور اللہ تعالی نیکو کاروں کے ساتھ ہے۔

اور فرمایا: اینے رب کی عبادت کریمال تک که تھے موت آجائے۔

اور فرمایا: اینے رب کا نام یاد کر اور اس کی طرف کیسو ہو جا (سور ة المزمل ۸) تعنی ہر طرف سے تعلق توژ کر اس کی طرف متوجہ ہو جا۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: جو شخص ذرہ برابر بھی نیکی کرے گا' وہ اسے (قیامت والے دن اپنے نامہ اعمال میں ورج) دیکھے لے گا۔

اور فرمایا: تم جو کچھ بھی بھلائی اپنے نفوں کے لئے آگے مجھجو گے' اسے تم اللہ کے پاس پالو گے' وہ بہتزاور صلے میں بہت زیادہ ہو گی۔

تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَ ٱللَّهَ بِهِ، عَلِيكُم ﴾

معلومة.

وَ أَما الأحاديث:

ه ٩ \_ فالأول: عن أبى هريرةً رضى الله عنه، قال: قال رسول الله عليه: «إِنَّ الله تعالى قال: مَنْ عَادَى لِي وَلِيّاً فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحَرْبِ. وَمَا تَقَرَّبَ إِلَى عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ. وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِل حَتَّى أُحبَّه، فإذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ به ، وَبَصَرَهُ الَّذي يُبْصِرُ بهِ ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلِنِي أَعْطَيْتُهُ ؟ وَلَئِن ٱسْتَعَاذَنِي لَأُعِيذَنَّهُ ﴾ رواه البخاري. «آذَنْتُهُ»: أَعْلَمْتُهُ بِأَنِّي مُحارِبٌ لَـهُ «اسْتَعَاذَنِي» رُوي بالنون

[البقرة: ٢٧٣] والآيات في الباب كَثيرَةٌ اور فرمايا الله تعالى نے: جو مال بھي خرچ كرو كے الله تعالی اسے جاننے والا ہے۔

اس باب میں بہت سی آیات ہیں جو معلوم ہیں۔ ا / 90 ۔ حضرت ابو ہریرہ رفائنہ سے روایت ہے 'رسول الله الله الله الله في الله تعالى في فرمايا: جس فمخص في میرے کسی دوست سے دشنی کی میرا اس سے اعلان جنگ ہے ' میں نے بندے یر جو چیزیں فرض کی ہیں' ان سے زیادہ مجھے کوئی چیز محبوب نہیں جس سے وہ میرا

قرب حاصل کرے (لینی فرائض کے ذریعے سے میرا قرب حاصل کرنا مجھے سب سے زیادہ محبوب ہے) اور میرا بندہ نوافل کے ذریعے سے (بھی) میرا قرب حاصل كرتا رہتا ہے حتىٰ كه ميں اس سے محبت كرنے لگ جاتا ہوں اور جب میں اس سے (اس کے ذوق عبادت فرائض کی ادائیگی اور نوافل کے اہتمام کی وجہ سے) محبت كرتا موں تو (اس كا متيجہ يہ موتا ہے كه) ميں اس کے وہ کان بن جاتا ہوں جن سے وہ سنتا ہے' اس کی وہ آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے' اس کا وہ ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور اس کا وہ پیربن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے اور اگر وہ مجھ سے کسی چز کاسوال کرے تو میں اسے وہ ضرور عطا کرتا ہوں اور اگر کسی چیز سے بناہ طلب کرے تو میں اسے ضرور اس سے یناه دیتا ہوں۔ (بخاری)

آذنته ' کے معنی ہیں اس کو بتلا دیتا ہوں کہ میری اس سے جنگ ہے۔ استعاذنی ' نون اور باء کے ساتھ (یعنی استعادنی اور استعادبی) دونوں طرح مروی

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع.

٩٥- فوا كد: اس حديث سے ابل بدعت و ابل شرك (حلولى وجودى اور غير الله كے بجارى) اپنے مزعومات و ابامیل پر استدلال کرتے ہیں ' حالا تک حدیث کا وہ مفہوم ہی نہیں ہے جو وہ بیان کرتے ہیں اور پھراس سے بنائے

فاسد علی الفاسد کا ار تکاب کرتے ہیں۔ حدیث کا سیدھا اور واضح مفہوم یہ ہے کہ جب انسان فرائض کی ادائیگی کے ساتھ نوافل کابھی اہتمام کرتا ہے' تو وہ اللہ کا خاص محبوب بندہ بن جاتا ہے جس کا نتیجہ سے ہوتا ہے کہ اسے الله كي خاص مدو حاصل ہو جاتی ہے' الله اسے این حفاظت میں لے لیتا ہے' اس كے اعضاء كي نگراني فرماتا ہے' چنانچہ وہ ان سے اللہ کی نافرمانی کرنے سے پیج جاتا ہے اور کانوں سے وہی کچھ سنتا' آئکھوں سے وہی کچھ دیکھا' ہاتھوں سے وہی کچھ کیڑتا ہے جو اللہ کو پہند ہے' اس کے قدم اس چیز کی طرف اٹھتے ہیں جس میں اس کی رضا مضمر ہوتی ہے اور جب وہ محبوبیت اور اطاعت کے اس مقام رفیع پر فائز ہو جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی دعاؤل کو بھی بالعوم قبول فرماتا ہے۔ (٢) ولی محصوص وضع و بیئت کے حامل کو یا کسی گدی نشین کو مجذوب یا نیم یا گل کو یا ذکر و عبادت کے مخصوص خود ساختہ اطوار اختیار کرنے والے کو نہیں کہا جاتا۔ بلکہ اللہ کا ولی وہ ہے جو فرائض اسلام کا پابند' نوافل کا شوقین اور زندگی کے ہرشعبے میں اطاعت اللی کا خوگر ہے۔ (۳) ایسے اولیاء الله کی محبت 'الله کی رضاء کا اور ان سے دشمنی (ان سے نفرت و کراہت) الله کی شدید ناراضی اور غضب کا باعث ہے۔ (٣) نوافل كا اہتمام ' يقينا اللہ كے قرب كا باعث ہے ' ليكن فرائض و سنن كى يابندى كے ساتھ - اگر پہلے فرائض و سنن کی پابندی نہیں ہے ' تو اس کے بغیر نوافل کی کوئی حیثیت نہیں۔ فرائض و سنن کی ادائیگی کے بغیر اللہ کے قرب کی خواہش' ایک خام خیالی اور باطل محض ہے۔

> ٩٦ ـ الثاني: عن أنس رضي الله هَرْ وَلَةً» رواه البخاري.

۲ / ۹۲ ۔ حضرت انس رہالتہ سے روایت ہے کہ نبی کریم عنه، عن النَّبِيِّ ﷺ فيمَا يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ عَزَّ اللَّهِ عَزَّ اللَّهِ تَعَالَى فَ وَجَلَّ قال: ﴿إِذَا تَقَرَّبَ العَبْدُ إِلَيَّ شِبْراً فرمايا: جب بنده ميرى طرف ايك بالشت قريب موتا ب تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعاً، وَإِذَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ ذِرَاعاً لَوْمِين اس كَي طرف ايك ذراع (ايك بازويا ماته) قريب تَقَرَّبْتُ منهُ بَاعَاً، وَإِذَا أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ مِو جاتا مول اور جب وه ميري طرف ايك باته قريب ہوتا ہے تو میں اس کی طرف دو ہاتھ قریب ہو جاتا ہوں اور جب وہ میری طرف چلتا ہوا آتا ہے تو میں اس کی طرف دو ژ تا هوا آ تا هول ـ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب ذكر النبي على وروايته عن ربه. ۹۲- فوائد: اس میں الله تعالی کی جود و عطاء ' بخشش و مهرانی اور اس کی قدردانی کا ذکر ہے کہ تھوڑے پر وہ بہت زیادہ اجر دیتا ہے۔

> ٩٧ \_ الثالث: عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: «نِعْمَتَانِ مَغْبُونٌ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ: الصِّعَّةُ، والْفَرَاغُ» رُواه البخاري.

۳ / ۹۷ ۔ حضرت ابن عباس بناتی سے روایت ہے کہ رسول الله ملي يلم نے فرمایا: وو نعمتیں ہیں ' اکثر لوگ (ان کے غلط استعال کی وجہ سے) خمارے اور گھائے میں رہیں گے 'صحت اور فراغت۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري كتاب الرقاق، باب ما جاء في الرقاق وأن لا عيش إلا عيش

ے۔ فوائد: غبن کے معنی ہیں گھاٹا' یعنی اپنی چیز کو کم قیمت پر فروخت کر دینا یا کسی چیز کو اس کی اصل قیمت سے ر گنی تھن پر خریدنا۔ دونوں صورتوں میں انسان کا گھاٹا ہے اور معلوم ہونے پر اسے حسرت و ندامت ہوتی ہے۔ اس گھاٹے اور حسرت کو غبن کہتے ہیں۔ حدیث میں انسان کو تاجر کے ساتھ اور صحت و فراغت کو راس المال کے ساتھ تثبیہ دی گئی ہے۔ جو انسان اپنے راس المال (صحت و فراغت) کو احتیاط کے ساتھ استعال کرتا ہے وہ فائدے میں رہتا ہے اور جو اسے ضائع کر دیتا ہے الیمن ان کا غلط استعال کرتا ہے وہ قیامت والے دن ، خمارے میں رہے گا اور نادم ہو گا۔ (۲) انسانوں کی اکثریت ان دونوں نعمتوں کی صیح قدر نہیں کرتی۔ چنانچہ وہ این او قات بھی بے فائدہ اور فضول کاموں میں صرف کرتی ہے اور اپنی جسمانی قوت و توانائی بھی اللہ کی نافرمانی میں خرچ کرتی ہے اس کا سخت خمیازہ اس کو قیامت والے دن بھگتنا پڑے گا' جب ہر چیز کا حساب اور وزن ہو گا۔ ٩٨ \_ الرابع: عن عائشة وضي الله ٢٣ / ٩٨ \_ حضرت عاكشه رضى الله عنها روايت فرماتي

عنها، أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَقُومُ مِنَ اللَّيْلِ بِي كه نبى كريم صلى الله عليه وسلم رات كو (اتناكمبا) حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ، فَقُلْتُ لَهُ: لِمَ تَصْنَعُ قَامِ فرماتے کہ آپ کے پیر مبارک پھٹ جاتے' میں هٰذَا يَا رَسُولَ اللهِ، وَقَدْ غَفَرَ اللهُ لَكَ فَ مَ اللهُ لَكَ عَلَى اللهُ اللهِ تَعَالَى نے تو آپ کے اگلے بچھلے تمام گناہ معاف فرما دیے ہیں؟ آپ نے ارشاد فرمایا' دو کیا میں اس بات کو پسند نہ

مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ؟! قَالَ: «أَفَلاَ أُحبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْداً شَكُوراً؟» متفقٌ عليه. هذا لفظ البخاري، ونحوه في الصحيحين كرول كه مين اس كاشكر كزار بنده بنول؟ من رواية المُغيرة بن شُعْبَةً.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب قيام النبي عَلَيْ \_ وصحيح مسلم، كتاب المنافقين، باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة.

٩٨- فوا كد: انبياء عليهم السلام بالانقاق ، كبائر سے اور ان صغيره كنابول سے جو رذاكل (بدعادات)كى وجه سے صادر ہوتے ہیں پاک ہوتے ہیں' تاہم ایسے صغیرہ گناہوں کا صدور'جن میں رذائل کا پہلو نہیں ہوتا'ان کی بابت بعض علاء جواز کے قائل ہیں۔ تاہم اکثریت اس سے بھی پاک ہونے کی قائل ہے۔ پھر جب یہ بات ہے تو آپ کے گناہوں کی معافی کا کیا مطلب ہے؟ دراصل آپ کے خلاف اولی کاموں کو' حسنات الابرار سکیات المقربین (عام نیک لوگوں کی نیکیاں' مقربین کے حق میں برائیاں شار ہوتی ہیں) کے مصداق' گناہ شار کر لیا گیا ہے' جن کی معافی ک کا اعلان کر دیا گیا۔ (۲) جتنا کسی پر اللہ کا انعام زیادہ ہو' اس کا شکر بھی اسی حساب سے زیادہ کیا جائے اور اس کی صورت سے سے کہ فرائض و طاعات کے ساتھ نوافل کا اہتمام بھی زیادہ سے زیادہ کیا جائے۔

٩٩ \_ الخامس: عن عائشة و ١٩٩ و حضرت عائشه و الله على فرماتي بين وسول الله رضي الله عنها أنها قالت: «كان طلي كم معمول تقاكه جب (رمضان المبارك كا آخرى) رسولُ الله عَلِيْمَ إِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ أَحْيَا اللَّيْلَ، عشره شروع هو تا توشب بيداري فرمات الين كمروالول وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ، وَجَدَّ وَشَدَّ المِثْزَرَ \* مَتَفَقُّ عليه. والمراد: الْعَشْرُ الأَوَاخِرُ مِنْ شهر مِئْزَرِي، أَيْ: تَشَمَّرْتُ، وَتَفَرَّغْتُ لَهُ.

کو بھی (رات کے آخری تھے میں) جگاتے اور خوب محنت کرتے اور کمرکس لیتے۔ (بخاری ومسلم)

رمضانَ. وَ «الْمِنْزَرُ»: الإِزَارُ، وَهُوَ كِنَايَةٌ العشر اللواخرے مراد رمضان كے آخرى وس عَن اغْتِزَالِ النِّسَاءِ، وَقيلَ: المُرَادُ تَشْمِيرُهُ ون بين - مئزر ازار كم معنى مين ب يعنى ته بنديا للعِبَادَةِ. يُقالُ: شَدَدْتُ لَهَذَا الأَصْرِ عِادر يهال كنايه م الله الله المنافق على الله المنافق المنافقة ا کنارہ کشی اختیار فرمالیتے اور بعض کے نزدیک اس سے مراد عبادت کے لئے مستعد اور تیار ہونا ہے۔ کما جاتا ہے میں نے اس کام کے لئے اپنا مئزر کس لیا ہے یعنی اس کے لئے میں نے اپنے کو تیار اور فارغ کر کیا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب صلاة التراويح، باب العمل في العشر الأواخر من رمضان \_ وصحيح مسلم، كتاب الاعتكاف، باب اعتكاف العشر الأواخر من رمضان.

99- فوائد: فضیلت والے اوقات میں نیکیاں زیادہ سے زیادہ کمانی چاہئیں' جیسا کہ نبی اللہ کا آخری عشرة رمضان میں معمول ہو تا تھا۔

١٠٠ \_ السادس: عن أبي هريرة كلام ١٠٠ \_ حضرت ابو بريره رفائق سے روايت ہے كه رسول الله ملتي الله عليه على على على الله عليه الله الله الله المنتزاور «المُؤْمِنُ الْقَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللهِ مِنَ الله كو زياده محبوب ب مرور مومن سے - اور مرايك المُؤْمِن الضَّعِيفِ وَفِي كُلِِّ خَيْرٌ. احْرَصْ (قوى اور ضعيف) مين بمترى ہے 'اس چيز كى حرص كرو' عَلَى مَا ينْفَعُكَ، واسْتَعِنْ باللهِ وَلَا تَعْجَزْ. جو تهمين نفع وے اور الله سے مدد طلب كرو اور بمت وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلا تَقُلْ: لَوْ أَنِّي فَعَلْتُ نه مارو اور الرحميس كجه (نقصان) بينج جائے توبير مت كهو' اگر ميں ايباكر ليتا تو ايبا ہو جاتا۔ البتہ بيه كهو' الله كي وَمَا شَاءَ فَعَلَ؛ فَإِنَّ (لَوْ) تَفْتَحُ عَمَلَ تقريريي تقى اور جواس نے جاہا كيا- كيونكه "أكر" كالفظ شیطان کے کام کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ (مسلم)

رضى الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلٰكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللهِ، الشَّيْطَان». رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب القدر، باب في الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله وتفويض المقادير لله.

••ا- فوائد: حدیث میں کمزور اور طاقت ور دونوں ایمانداروں میں خیر کو تشکیم کیا گیا ہے 'کیونکہ اصل ایمان میں وونوں مشترک ہیں۔ تاہم قوی مومن کو زیادہ بهتر اور عنداللہ زیادہ محبوب قرار دیا گیا ہے 'کیونکہ وہ ادائے عبادات اور قیام فرائض و سنن اور جماد وغیرہ میں' کمزور مومن سے زیادہ مستعد اور توانا ہو گا۔ (۲) نقصان سے دوچار ہونے کی صورت میں صبراور تشکیم و رضا کا مظاہرہ کیا جائے اور انسان اگر مگر کے چکر میں نہ پڑے' اس سے

رياض الصالحين (جلد اول) = 133 = شبطان کو گمراہ کرنے کا موقع ملتا ہے۔

> ١٠١ ـ السابع: عنه أَنَّ رسولَ الله على قال: «حُجبَتِ النَّارُ مالشَّهَواتِ، وحُجبَتِ الجَنَّةُ بالمَكَارِهِ» متفقٌ عليه. وفي روايةٍ لمسلم: «حُفَّتُ» بَدَلَ «خُجِبَتْ» وَهُوَ بِمَعْنَاهُ؛ أَيْ: بَيْنَهُ وَيَنْهَا هٰذا الحِجَابُ؛ فَإذا فَعَلَهُ دُخَلَهَا.

ے / اوا۔ انہی ابو ہرریہ رہائٹھ سے روایت ہے 'رسول و هانپ دیا گیاہے اور جنت کو گرال گزرنے والے ناگوار کاموں سے ڈھانپ دیا گیا ہے۔ (بخاری و مسلم)

اور مسلم کی ایک روایت میں حجبت کی جگه' حفت ہے' معنی دونوں کے ایک ہی ہیں۔ مطلب ہے کہ انسان کے درمیان اور جنت دوزخ کے درمیان یہ یردہ ہے' جب وہ اس کو اختیار کرلیتا ہے تو اس میں داخل ہو

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب حجبت النار بالشهوات \_ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الجنة وصفة نعميها وأهلها

۱۰۱- فوائد: مطلب سے کہ انسان اور جمنم کے درمیان انسانی شہوات اور لذات 'آڑ اور رکاوٹ ہیں 'جب انسان شہوتوں اور لذتوں میں بھنس جائے تو اس کے معنی ہیں کہ اس نے اس آڑ کو عبور کر لیا اور جہنم میں داخل ہو گیا اور جنت اور انسان کے درمیان آلام و مصائب یا احکام و فرائض اسلام (جن کی ادائیگی بھی بعض دفعہ نفس انسانی پر گرال گزرتی ہے) آڑ اور رکاوٹ ہیں' جب انسان ان کو برداشت کر لیتا ہے تو گویا اس نے اس ر کاوٹ کو دور کر دیا اور جنت میں جانے کا مستحق قرار یا گیا۔

١٠٢ \_ الثامن: عن أبي عبدِ الله ١٠٢ / ١٠٠ - حضرت ابو عبدالله حذيف بن يمان ري الله باي کرتے ہیں کہ میں نے ایک رات نبی کریم طاقیا کے صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلِي اللَّهِ ، فَافْتَتَعَ ساته نماز براهي بي آپ نے سورة بقره كي تلاوت الْبِقَرَةَ، فَقُلْتُ يَرْكِعُ عِنْدَ المِائَةِ، ثُمَّ شروع فرها دى من في (ول مين) كما آپ سو آيتول ير مَضَى؛ فَقُلْت يُصَلِّي بِهَا في رَكْعَةِ، ركوع كرين كَ الكِن سو آيتين يوري بهونے ير بھي) فَمَضَى؛ فَقُلْت يَرْكَعُ بِهَا، ثم افْتَتَحَ آپ نے تلاوت جاری رکھی۔ میں نے (ول میں) کما کہ آپ ایک رکعت اس کے ساتھ پڑھیں گے۔ لیکن آپ بدستور پڑھتے رہے 'میں نے کما' اسے ختم کر کے آپ ر کوع فرہائیں گے۔ لیکن آپ نے سورہ نساء کی تلاوت شروع فرما دی اور وہ کمل پڑھ لی پھر آپ نے آل عمران شروع کر دی اور اسے بورا پڑھا۔ آپ آہستہ آہمتہ پڑھتے رہے' جب کی ایس آیت سے گزرتے'

حُذَيْفَةَ بْنِ اليَمَانِ، رضي الله عنهما، قال: النِّسَاءَ؛ فَقَرَأَهَا، ثمَّ افْتَتَحَ آلَ عِمْرَانَ فَقَرَأَهَا، يَقْرَأُ مُتَرَسِّلاً إِذَا مَرَّ بَآيَةٍ فِيها نُسْبِيحٌ سَبَّحَ، وَإِذَا مَرَّ بِسُؤَالٍ سَأَلَ، وَإِذَا مَرَّ بِتَعَوُّذِ تَعَوَّذَ، ثمَّ رَكَعَ فَجَعَلَ يقُولَ: السُّبْحَانَ رَبِّي العَظِيمِ» فَكَانَ ركُوعُه نَحْواً مِنْ قِيَامِهِ ثُمَّ قَالَ: «سَمِعَ الله لِمَنْ حَمِدَهُ، مِمَّا رَكَعَ، ثمَّ سَجَدَ فَقَالَ: «سُبْحَانَ رَبِّي الأَعْلَى» فَكَانَ سُجُوْدُهُ قَرِيباً مِنْ قِيَامِهِ. رواه مسلم.

رَبَّنَا لَكَ الحَمْدُ» ثمَّ قَامَ قِيَاماً طَوِيلاً قَرِيباً جس مين اللهِ كي تنبيج كا ذكر موتا تو آپ تنبيج بيان فرماتے 'جب کسی سوال والی آیت سے گزرتے تو سوال کرتے اور جب کسی پناہ والی آیت سے گزرتے تو اللہ سے پناہ طلب فرماتے (اس طرح آل عمران کے ختم ہونے کے بعد) آپ نے رکوع فرمایا 'پس آپ رکوع میں "سبحان رنی العظیم" پڑھتے رہے اور آپ کا رکوع (بھی) آپ کے قیام کے قریب تھا' پھر آپ سمع الله لمن حمده كت موئ كور مو كة اور اتنا لمبا قومه فرمایا 'جتنا تقریباً آپ نے رکوع فرمایا تھا۔ پھر آپ نے سجدہ فرمایا اور (سجدے میں) پڑھا سبحان رنی الاعلیٰ پس آپ کا سجدہ بھی آپ کے قیام کے برابر تھا' (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة

۱۰۲- فوائد: اس سے ایک تو یہ معلوم ہوا کہ نفلی نماز کی بھی جماعت ہو سکتی ہے۔ (۲) نماز میں قرآن کریم کی تلاوت کرتے وقت سورتوں کی ترتیب کے مطابق پڑھنا ضروری نہیں ہے (جیسا کہ بعض لوگ کہتے ہیں) بلکہ تلاوت میں تقدیم و تاخیر جائز ہے۔ (٣) نفلی نماز میں طوالت مستحن ہے۔

۱۰۳ \_ التاسع: عن ابن مسعود ۹/ ۱۰۳ \_ حضرت ابن مسعود بناتش سے روایت ہے کہ رضي الله عنه قال: صَلَيْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَيْلَ مِينَ فَي اللَّهِ عَلَيْهِ مِينَ فَي اللَّهُ عَلَيْهِ مَا رَيْرُهِي أَب لَيْلَةً فَأَطَالَ القِيَامَ حَتَّى هَمَمْتُ بِأَمْرِ سُوءِ! في لما قيام فرمايا - حتى كد مين في برے كام كا اراده كيا ، قيلَ: وَمَا هَمَمْتَ بِهِ؟ قَالَ: هَمَمْتُ أَنْ ان ع يوجِها كيا آپ نے كس چيز كا اراده كيا تها انهول نے فرمایا' میں نے ارادہ کیا تھا کہ میں بیٹھ جاؤں اور أَجْلِسَ وَأَدَعَه . متفقٌ عليه . (آپ کی اقتداء) چھوڑ دوں۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب طول القيام في صلاة الليل - وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل.

١٠١٠ فواكد: اس سے معلوم ہوا كه امام كى مخالفت براكام ب كيونكه نماز ميں اس كى اقتداء كا حكم ب - (٢) ابهام كى وضاحت كے لئے سوال كرنا جائز ہے۔

۱۰/ ۱۰۴ و حضرت انس بنائش سے روایت ہے کہ رسول ١٠٤ ـ العاشر: عن أنس رضي الله عنه، عن رسول الله ﷺ قال: «يَتَبُع <sub>المَيِّتَ</sub> الله طَلَيْهِم نے فرمایا: تین چیزیں میت کے بیچھے جاتی ہیں ؑ وَيَبِقَى وَاحِدٌ: يَرْجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ، وَيَبْقَى عَمَلُهُ » متفقٌ عليه .

وَهِنَةٌ: أَهْلُهُ وَمَالُه وَعَمَلُه؛ فَيَرْجِع اثْنَان الى كَالْمُ والله علام وعَمَلُه؛ فَيَرْجِع اثْنَان الى كَالْمُ والله علام وعَمَلُه؛ کا عمل۔ پس دو چیزیں واپس آجاتی ہیں اور ایک (اس کے ساتھ) باقی رہ جاتی ہے۔ اس کے گھروالے اور اس كا مال (غلام وغيره) واپس آجاتے ہيں اور اس كا عمل (اس کے ساتھ) باقی رہ جاتا ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب سكرات الموت \_ وصحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق في أوله.

۱۰۴- فوا کد: اس میں اس امرکی ترغیب ہے کہ انسان کو زیادہ سے زیادہ ایسے کام کرنے چاہیں 'جو اس کے ساتھ رہیں اور قبر میں بھی انسان کا ساتھ نہ چھوڑیں' جہاں سب اس کا ساتھ چھوڑ جاتے ہیں اور قبر کی تنہائیوں میں وہ اکیلا رہ جاتا ہے اور وہ ہیں اعمال صالحہ۔ جو قبر میں انسان کے ساتھ رہتے ہیں اور اس کی مشکلات اور تنائیوں میں اس کا سہارا اور نجات کا ذریعہ بنتے ہیں۔

١٠٥ \_ الحادي عشر: عن أبن الم ١٠٥ \_ حضرت ابن مسعود رفائتي سے روايت ہے، مسعود رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: رسول الله طاليم نے فرمایا: جنت تمهارے ' جوتے کے «الْجَنَّةُ أَقْرَبُ إلى أَحَدِكُمْ مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ تَم سے بھی زیادہ قریب ہے اور اس طرح جہنم بھی اتنی وَالنَّارُ مِثْلُ ذَلِكَ» رواه البخاري. بي قريب ہے۔ (بخاري)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب الجنة أقرب إلى أحدكم...

۱۰۵- فوائد: جنت یا دوزخ ، چونکه انسان کے اپنے عملوں کا متیجہ ہے ، اس لئے بید دونوں چیزیں انسان کے قریب اور اس کی وسترس میں ہے' نیکی کرے گا تو جنت میں اور بدی کرے گا تو جنم میں جائے گا۔ ان کے درمیان صرف موت کا پردہ حاکل ہے۔ اس کے بٹتے ہی انسان جنت میں یا دوزخ میں جانے کا مستحق قرار دے دیا جائے

> ١٠٦ ـ الثاني عشر: عن أبي فِراس رَبِيعَةُ بُن كَعْبِ الأَسْلَمِ عِي خَادِم رسول الله ﷺ، وَمِنْ أَهْلِ الصَّفَّةِ رضي اللهَ عنه قال: كُنْتُ أَبِيتُ مَعَ رَسُولَ اللهُ ﷺ، فآتِيهِ بُوَضُونِهِ وَحَاجَتِهُ ، فَقَالَ: «سَلْنَي» ، فَقُلْت: أَسْأَلُكَ مُرَافَقَتَكَ في الجَنَّةِ. فَقَالَ: «أَوَ غَيْرَ نَفْسِكَ بِكَثْرَة السُّجُودِ» رواه مسلم.

۱۲ / ۱۰۱ - حضرت ابو فراس ربیعه بن کعب اسلمی مناتثه سے روایت ہے' جو رسول اللہ ملی ایم کے خادم اور اہل صفہ میں سے ہیں۔ یہ بیان کرتے ہیں کہ میں رسول اللہ ملٹی کے پاس رات گزار تا تھا' پس میں آپ کو وضوء کے لئے پانی اور ضرورت کی کوئی اور چیز لا دیتا۔ (ایک دن آپ انے خوش ہو کر) فرمایا 'مجھ سے کچھ مانگ لے' ذَلِكَ؟»، قُلْت: هُوَ ذَاكَ، قال: «فَأَعِنِّي عَلى مِن فِي كَما مِن آبِ سے اس بات كا سوال كرتا ہوں کہ جنت میں آپ کی رفاقت نصیب ہو جائے' آپ نے فرمایا' اس کے علاوہ کچھ اور؟ میں نے کما' بس وہی۔

آپ نے فرمایا "پس تم سجدوں کی کثرت کے ساتھ، اینے لئے میری مدد کرو" (لینی کثرت سے نوافل پڑھو اور اس طرح این اس خواہش کی محمیل میں میری مدد کرو کیونکہ میری دعاء کے ساتھ تمہارا عمل مل جائے گا' تو اسے بری تقویت پنیچ گی) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب فضل السجود والحث عليه. ۱۰۱- فواكد: مجد نبوى كے آخر ميں ايك چبوترہ تھا' اسے عربی ميں صفه كتے ہيں- يد اسلام كى ابتدائى اور اولين ورس گاہ تھی، جس کے استاذ، معلم انسانیت حضرت محمد رسول الله طائع کیا تھے۔ وہ فقراء و مساکین جو آپ سے عظم دین حاصل کرتے تھے' اس چبوترے میں اپنا وقت گزارتے تھے۔ اس حدیث نے عمل اور اتباع سنت کی اہمیت واضح کر دی ہے کہ اس کے بغیر تو ان لوگوں کو بھی جنت میں رسول اللہ ساتھیا کی رفاقت نصیب نہیں ہوگی جو شب و روز آپ کے ساتھ رہتے تھے 'چہ جائیکہ وہ لوگ اس کے مستحق قرار پاجائیں جن کی زندگی عمل صالح اور اتاع سنت سے میسرخالی ہے۔

> ١٠٧ \_ الثالث عشر: عن أبى عبد الله \_ وَيُقَال: أَبُو عَبْدِ الرَّحْمٰن \_ ثَوْبَانَ خَطِيئَةً». رواه مسلم.

۱۱۰۷ / ۱۰۵ - حضرت ابو عبدالله اور کما جاتا ہے ابو عبد الرحلن ثوبان رسول الله ملتي المراحل أزاد كرده علام رسولَ الله عَلَيْ يقول: «عَلَيْكَ بِكَثْرَةِ مُوكَ منا مِي فرمات يق ثوبان! تم كثرت مجود كولازم السُّجُود؛ فَإِنَّكَ لَنْ تَسْجُدَ اللهِ سَجْدَةً إِلَّا كَيْرُلُو السَّلِيِّ كَهُ ثَمْ جُوبِهِي سَجِده كروك الله تعالى ال رَفَعَكَ اللهُ بِهَا دَرَجَةً ، وَحَطَّ عَنْكَ بِهَا كَ وَرِيعِ سِي تَهمارا ايك ورجه بلند كرے كا اور تمهارا ایک گناہ اس کی وجہ سے معاف کروے گا۔ (ملم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصلوة، باب فضل السجود والحث عليه.

۱۰۵- فوائد: سجدول کی کثرت سے مراد ہے نمازوں کا اہتمام 'فرائض کے علاوہ نوافل کی ادائیگی کہ یہ رفع درجات كا ذربعه اور كفارهُ سيئات بين-

١٠٨ \_ السوابع عشسو: عسن أبسي ١٠٨ / ١٠٨ - حضرت ابو صفوان عبدالله بن بسر اسلمي صَفْوَانَ عبدِ الله بنِ بُسْرِ الأَسْلَمِيِّ، عروايت م، رسول الله مليَّاليِّم ن فرمايا سب سے بہتروہ شخص ہے جس کی عمر لمبی ہو اور اس کا عمل اچھا «خَيْرُ النَّاسِ مَنْ طَالَ عُمُرُه وحَسُنَ عَمَلُه» جو (اسے ترندی نے روایت کیا اور کما یہ حدیث حسن

رضي الله عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: رواه الترمذي، وقال: حديثٌ حسنٌ. ہے۔)

بسر' باء اور سین مهمله پرپیش کے ساتھ۔ «بُسْر»: بضم الباءِ وبالسين المهملة.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في طول العمر للمؤمن.

١٠٨- افوا كد: عمر دراز 'اليك نعمت ہے بشرطيكه ايمان و عمل صالح كى توفيق كے ساتھ ہو۔ بصورت ديگر جتني زيادہ عمر ہو گی' اتنا ہی گناہوں میں اضافہ ہو گا' عمر کی ایسی طوالت انسان کے لئے سخت تباہ کن ہے۔ (۲) اس نعمت کا احیاس نه کرنے والے خمارے میں رہیں گے۔

> ١٠٩ ـ الخامس عشر: عن أنسٍ رضي الله عنه، قال: غَابَ عَمِّي أَنَسُ بنُّ يَوْمُ أُحُدِ انْكَشَفَ المُسْلِمُونَ، فَقَالَ؛ اللَّهُمَّ أَعْتَذِرُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هَؤُلَاءِ \_ يَعْني ـ يَعْنِي المُشْرِكِينَ ـ ثُمَّ تَقَدَّمَ فَاسْتَقْبَلَهُ سَعْدُ بْنُ مُعَاذ، فَقَالَ: يَا سَعْدُ بْنَ مُعَاذ الجَنَّةُ وَرَبِّ الكَعْبَةِ، إنِّي أَجدُ ريحَهَا مِنْ دُونِ أُحُدِ. قال سَعْدُ: فَمَا اسْتَطَعْتُ يا رَسُولَ اللهِ مَا صَنَعَ! قال أنسٌ: فَوَجَدْنَا بِهِ بِضْعاً وَتَمَانِينَ ضَرْبَةً بِالسَّيْفِ، أَوْ طَعْنَةً بِرُمْحِ، أَوْ رَمْيَةً بِسَهْمٍ، وَوَجَدْنَاهُ قَدْ قُتِلَ وَمَثَّلُّ بِهِ المُشرِكُونَ فَمًّا عَرَفَهُ أَحَدٌ إلا أُختُهُ بِبَنَانِهِ . قَالَ أَنسُ : كُنَّا نَرَى أَوْ نَظُنُّ أَنَّ هَذه الَّايَةِ نَزَلَتْ فيهِ وَفي أَشْبَاهِهِ: ﴿ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَنهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ ﴾ [الأحزاب: ٢٣] إلى آخرها، متفقٌ عليه. قوله: «لَيُرِيَنَّ اللهُ» رُوي بضم الياء وكسر الراء؛ أيْ: لَيُظْهِرَنَّ اللهُ ذٰلِكَ للنَّاسِ ورُوي بفتحهما، ومعناً، ظاهر والله أعلم.

۱۵ / ۱۰۹ . حضرت انس مناتثه سے روایت ہے کہ میرے چیا انس بن نفر جنگ بدر میں غیر حاضر رہے تھے النَّفْرِ رضي الله عنه، عن قِتالِ بَدْرِ، (جس كا انهيل شديد قلق تها) انهول نے (ايك مرتبه) فقال: یا رسول الله غِبْتُ عَن أَوَّل قَتَالِ رسول الله طَنْ الله عَلَيْم ہے کما الله کے رسول! پہلی جنگ جو قَاتَلْتَ المُشْرِكِينَ، لَئِن اللهُ أَشْهَدَنِي قِتَالَ آبِ في مشركون سے الري، ميں اس ميں غير حاضر رہا، المُشْركينَ لَيُرِينَ اللهُ مَا أَصْنَعُ. فَلَمَّا كَانَ البت آكده الرالله في مشركين ع الرائي كاموقعه مجه عطا فرمایا (اس میں حاضری کی سعادت حاصل ہو گئی) تو میں جو کچھ کروں گا اللہ اسے دیکھے گا (یا دکھائے گا) پس أَصْحَابَه - وَأَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هَوُّ لَاءِ جب احد والا دن ہوا تو مسلمانوں نے (ابتداء میں) اپنے مورج چھوڑ دیئے اور شکست کھا گئے۔ تو انہوں نے كما الله! ان (يجهي من والے مسلمان) ساتھوں نے جو کیا ہے' اس سے میں تیری بارگاہ میں معذرت اور ان مشركين نے جو كچھ كياہے 'اس سے اظهار براء ت كرتا ہوں۔ (يد كمه كر) پھر آگے برھے ' پس ان كا سامنا سعد بن معاذ سے ہوا' تو ان سے کما' اے سعد بن معاذ! جنت ' رب کعبہ کی قتم! میں اس کی خوشبو احد بہاڑ ہے بھی زیادہ قریب محسوس کر رہا ہوں۔ (بیہ کہا اور دشمنوں کی صف میں گھس گئے 'حتیٰ کہ عروس شادت سے ہم كنار ہو گئے) حضرت سعد "نے كها اے اللہ كے رسول! انہوں نے جو کیا' مجھ سے وہ نہیں ہو سکا۔ حضرت انس نے بیان کیا کہ ہم نے ان کے جسم پر اسی (۸۰) سے زیادہ تلوار کی چوٹیں' نیزے کے نشان یا تیروں کے زخم یائے اور ہم نے انہیں دیکھا کہ وہ قتل ہوئے پڑے ہیں اور مشرکوں نے ان کا مثلہ کر دیا تھا العنی آتش غیظ و غضب میں ان کے اعضاء الگ الگ کاٹ دیئے اور ان کا چرہ بگاڑ دیا تھا) پس (ان کی اس حالت کی وجہ سے)

انہیں کسی نے نہیں پہانا' صرف ان کی بہن نے انہیں ان کی (انگلیوں) کے بوروں سے بہجانا۔ حضرت انس انے كها عم ويكھتے يا كمان كرتے تھے كه بير آيت ان كے اور ان جیسے دیگر حضرات کے بارے میں ہی نازل ہوئی ہے "مومنوں میں کچھ لوگ ایسے ہیں 'جنہوں نے وہ عمد سچ كر وكھايا جو انہوں نے اللہ سے كيا تھا" آخر آيت تك (بخاری ومسلم)

لیرین الله یا پر پیش اور راء کے ذیر کے ساتھ بھی مروی ہے جس کے معنی ہیں' اللہ تعالی اس کو لوگوں کے سامنے ظاہر فرما دے گا اور پہلی قراءت (یعنی دونوں پر زبر) کے معنی واضح ہیں (الله دیکھ لے گا)۔ والله اعلم۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب ﴿من المؤمنين رجال صدقوا ﴾ - وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب ثبوت الجنة للشهيد.

۱۰۹- فوائد: اس میں صحابہ کرام " کے بے مثال شوق شہادت اور ان کے اشتیاق جنت کا بیان ہے۔ (۲) علاوہ ازیں اس میں اپنے طور پر خیر کے کاموں کا اپنے آپ کو پابند کرنے اور پھراسے پورا کرنے کا استحباب ہے۔

١١ / ١١ . حضرت ابو مسعود عقبه بن عمرو انصاري والتحدّ سے روایت ہے کہ جب صدقے کی آیت نازل ہوئی (تو ہاری غربت کا بیہ حال تھا کہ) ہم اپنی پیٹھوں پر ہوجھ اٹھاتے (لینی محنت مزدوری کرتے تھے) پس ایک آدمی آیا اور بہت ساری چیز کا صدقہ کیا' تو منافقین نے کہا ہے رَجُلٌ آخَرُ فَتَصَدَّقَ بصَاع فقالُوا: إنَّ اللهُ رياكار بهدايك اور شخص آيا 'اس نے ايك صاع (چار مد یعنی و هائی کلو تقریباً) صدقه کیا تو انهوں نے کما الله يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي تَعَالَى اس كَ صاع سے بے نیاز ہے (یعنی اتنے سے صدقے کی اللہ کے ہاں کیا اہمیت ہو سکتی ہے؟) چنانچہ سے آیت نازل ہوئی "وہ لوگ جو خوشی سے صدقہ کرنے والے مومنوں پر عیب لگاتے ہیں اور ان لوگوں پر بھی طعنہ زنی کرتے ہیں جو اپنی طاقت کے مطابق پاتے ہیں" (بعنی محنت مزدوری کر کے تھوڑا بہت صدقہ کرتے ہیں) (بخاری ومسلم)

١١٠ \_ السادس عشر: عن أبي مسعودٍ عُقْبَةَ بنِ عَمْرِو الأنصاريِّ البدريِّ رضي الله عنه قَال: لَمَّا نَزَلَتْ آيَةُ الصَّدَقَةِ كُنَّا نُحَامِلُ على ظُهُورِنَا. فَجَاءَ رَجُلٌ فَتَصَدَّقَ بِشَيْءٍ كَثِيرِ فَقَالُوا: مُراءٍ، وجاءَ لَغَنِيٌّ عَنْ صاع هَذَا! فَنَزَّلَتْ ﴿ ٱلَّذِينَ ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَعِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ ﴾ [التوبة: ٧٩]. متفقٌ عليه [هذا لفظ البخاري]. و«نُحَامِلُ» بضم النون، وبالحاءِ المهملة: أيْ يَحْمِلُ أَحَدُنَا عَلَى ظَهْرِهِ بِالأُجْرَةِ، وَيَتَصَدَّقُ بِها.

نحامل' نون پر بیش اور ہائے مہملہ کے ساتھ۔ لینی ہمارا ایک آدمی اپنی پشت پر بوجھ اٹھا تا اور اس سے جو اجرت حاصل ہوتی اسے صدقہ کرتا۔

تخریج: صحیح بخاری، کتاب الزکوة، باب «اتقواالنار ولو بشق تمرة» - وصحیح مسلم، کتاب الزکوة، باب الحمل أجرة يتصدق بها، والنهی الشديد عن تنقيص المتصدق بقليل. ۱۱- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه بر انسان ابني طاقت كے مطابق صدقه كر سكتا ہے۔ زيادہ سے زيادہ بھی اور تھوڑا سے تھوڑا بھی۔ زيادہ صدقه كرنے والوں كو ريا كار بتلاكر اور تھوڑا صدقه كرنے والوں كی تنقیص كر كے انہيں صدقے سے روكنے كی كوشش كرنا منافقين كا شيوہ ہے۔ اہل ايمان كو منافقين كی ان باتوں كو نظر انداز اور آپس میں ایک دو سرے كے بارے میں ایک باتوں سے اجتناب كرنا چاہئے۔

١١ / ١١١ - سعيد بن عبرالعزيز ، ربيعه بن يزيد سے ، وه ابو ادریس خولانی سے' وہ حضرت ابو ذر جندب ﷺ بن جنادہ ے روایت کرتے ہیں کہ نبی طافید اللہ تبارک وتعالی سے روایت کرتے ہیں۔ اللہ تعالی نے فرمایا 'اے میرے بندو! میں نے اپنے نفس پر ظلم کو حرام قرار دیا ہے اور میں نے اسے تمہارے ورمیان بھی حرام کیا ہے ' پس تم ایک دوسرے پر ظلم مت کرو! اے میرے بندو! تم سب بھوکے ہو' سوائے ان کے جن کو میں کھانا عطا کر دوں' پس تم مجھ سے ہی کھانا مانگو' میں شہیں کھلاؤں گا۔ اے میرے بندو! تم سب برہنہ ہو' سوائے ان کے جن کو میں بوشاک بہنا دوں' پس تم مجھ سے ہی بوشاک (لباس) مانگو' میں تہیں لباس پہناؤں گا۔ اے میرے بندو! تم رات دن گناه کرتے ہو اور میں تمام گناہوں کو معاف کر تا ہوں' پس تم مجھ سے ہی مغفرت (بخشش) طلب کرو' میں تمہیں بخش دول گا۔ اے میرے بندو! تم میرے نقصان کو نہیں پہنچ کتے کہ تم مجھے نقصان پہنچا سکو اور تم میرے نفع کو نہیں پہنچ سکتے کہ تم مجھے نفع بنياسكو (لعني تم مجھے نقصان يا نفع بہنچانے پر قادر شيس) اے میرے بندو! اگر تمہارے اول اور آخر' تمہارے انسان اور جنات سب اس شخص کی طرح ہو جائیں جس

١١١ ـ السابع عشر: عن سعيدِ بنِ عبدِ العزيزِ، عن رَبيعةً بن يزيدً، عن أبي إدريسَ الخَوْلَاني، عن أبي ذَرِّ جُنْدُبِ بن جُنَادَةً، رضي الله عنه، عن النَّبيِّ ﷺ فِيمَا يَرْوِي عَنِ الله تبارك وتعالى أنه قال: «ياً عِبَادي النِّي حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّماً فَلاَ تَظَالَمُوا، يا عِبَادِي كُلُّكُمْ ضَالٌّ إلَّا من هَدَيْتُهُ؟ فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مِنْ أَطْعَمْتُهُ ؛ فَاسْتَطْعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ، يا عِبَادِي كُلُّكُمْ عَارٍ إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ، فاسْتُكْسُونِي أَكْسُكُم، يَا عِبَادِي إِنَّكُم تُخطِئُونَ باللَّيل والنَّهَارِ وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا، فاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُمْ، يَا عِبَادِي إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضَرِّي فَتَضُرُّونِي، وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وجِنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مَنكُمْ مَا زَادَ ذُلكَ في مُلكِي شَيْئاً، يا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أُوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا

عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلِ وَاحِدِ منكُمْ مَا نَقَصَ ذٰلكَ مِنْ مُلكِي شَيْئاً، يَا عِبَادِي لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجَنَّكُمْ قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ، فَسَأَلُونِي فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانِ مَسْأَلْتَهُ، مَا نَقَصَ ذٰلك مِمَّا عِنْدِي إِلَّا كَمَا يَنْقُصُ المِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ البَحْرَ، يَا عِبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُم، ثُمَّ أُوَفِّيكُم إِيَّاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْراً فَلْيَحْمَدِ الله، وَمَنَ وَجَدَ غَيْرَ ذُلكَ فَلا يَلُومَنَّ إلَّا نَفْسَهُ". قال سعيدٌ: كان أبو إدريسَ إذا حَدَّثَ بهذا الحديثِ جَثَا عَلَى رُكبتيه. حديثٌ أُشرَفَ من هذا الحديث.

كے دل ميں تم ميں سے سب سے زيادہ الله كا ور ہے، تو یہ بات میری بادشاہی میں کوئی اضافہ نہیں کر سکتی۔ اے میرے بندو! اگر تمهارے اول اور آخر' تمهارے انسان اور جنات' اس شخص کی طرح ہو جائیں جو تم میں سے سب سے زیادہ فاجر و فاسق ہے تو یہ چیز میری بادشاہی میں کوئی کی نہیں کر سکتی۔ اے میرے بندو! اگر تهمارے پیلے اور پچھلے انس و جن سب ایک کھلے میدان میں جمع ہو کر مجھ سے سوال کریں اور میں ہر ایک کو اس کے سوال کے مطابق عطاکر دوں تو اس سے میرے خزانوں میں اتنی ہی کمی ہو گی جتنی کمی سوئی کو سمندر میں ڈال کر نکالنے سے سمندر کے یانی میں ہوتی رواه مسلم. وروينا عن الإمام أحمدَ بنِ ہے۔ اے ميرے بندو! يقينًا تممارے اعمال ہيں جن کو حنبل رحمه الله قال: ليس الأهل الشام مين تمهارے لئے من كر ركھتا موں كيم تمهين ان كا يورا بدله ديتا ہوں' يس جو بھلائي پائے' وہ اللہ کی حمر كرے اور جو اس كے علاوہ يائے ' يس وہ اينے ہى تفس کو ملامت کرے۔ سعید بن عبدالعزیر ہے ہیں کہ ابو ادریس خولانی جب بھی یہ حدیث بیان کرتے تو اپنے گھنوں کے بل گریڑتے۔ (روایت کیااس کو مسلم نے اور ہم نے امام احر سے روایت کیا ہے ' انہوں نے کما ' اہل شام کے پاس اس سے زیادہ فضیلت والی حدیث نہیں ہے۔)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم الظلم.

ااا- فوائد: اس میں اللہ تعالیٰ کی قدرت و طاقت کا بیان ہے۔ اس کئے ہر چیز صرف اس سے مانگی جائے۔ ہدایت سے لے کر رزق تک' ہر چیز کے خزانے اس کے پاس ہیں اور خزانے بھی ایسے بے پایاں کہ جن میں بھی کی نہیں ہوتی۔ اسی طرح اس کی بادشاہی اور حکمرانی بھی اتنی مضبوط ہے کہ تمام کائنات کی مخالفت یا حمایت' اس پر اثر انداز نہیں ہوتی۔ اس لئے انسان کی بھلائی اس میں ہے کہ وہ اللہ کا ہو کر رہے اور اسی سے دعا و استغفار اور طلب حاجات کرے۔

> ١٢ ـ بَابُ الْحَثِّ عَلَى الازديّادِ منَ الْخَيْرِ فِي أَوَاخِرِ الْعُمُرِ

۱۲ آخری عمر میں زیادہ سے زیادہ نیکیال کرنے کی ترغیب دینے کابیان

والمُحَقِّقُونَ: مَعْنَاهُ: أَوَلَمْ نُعَمِّرْكُم سُتِّينَ (الك) آيا-وقيل: هو الْبُلُوغُ.

وغيرُهما. والله أعلم.

قال الله تعالى: ﴿ أُولَمْ نُعَمِّرَكُمُ مَّا الله تعالى نے فرمایا: كيا ہم نے تهيس اتن عمر نهيں وى تَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّاذِيرُ ﴾ تقى كه جس ميں نفيحت بكر لے جس نے نفيحت بكرنى [فسلطو: ٣٧] قسال ابن عبساس، ہو؟ اور تممارے پاس (یادوہانی کے لئے) ڈرانے والا

سَنَةً؟ وَيُؤَيِّدُهُ الحَدِيثُ الَّذِي سَنَذْكُرُهُ إِنْ حضرت ابن عباس الرمخققين كے نزديك اس كے معنى شاءَ الله تعالى، وقيل: معناه: ثماني بين كيا بهم نے تمهيس ساٹھ سال كى عمر نہيں وى تھى؟ عَشْرَةً سَنَةً، وَقَيْلَ: أَرْبَعِينَ سَنَةً. قالهُ اوراس معنى كى تائيراس مديث سے بھى ہوتى ہے جے الحسن والكلبي ومَسْرُوقٌ، ونقِلَ عن ابن مم آكے ذكر كريں گے۔ بعض نے اس كے معنی اٹھارہ عباس أيضاً. ونَقَلوا أنَّ أَهْلَ المدِينةِ كانوا سال اور بعض نے چاليس سال كئ بير - يو قول حضرت إذا بِلَغَ أَحَدُهُمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً تَفَرَّغَ للعِبَادَةِ. حس بصرى (متوفى ١١٠ه) كلبي (محمد بن سائب متوفى ١١١ه) اور امام مسروق (متوفی ١١١ه) كا هے اور يه قول وقوله تعالى: ﴿ وَجَاءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾ ابن عباس عبي منقول ب اور انهول نے نقل كيا قال ابن عباس والجمهورُ: هو النبي على الله على الله مينه مين سے جب كوئى عاليس سال كى عمر وقيل: الشَّيْب. قاله عِكْرِمَةُ وابنُ عُيَيْنَةَ كو پہنچ جاتا تو وہ اين آپ كو عبادت كے لئے فارغ كر لیتا اور بعض کے نزدیک اس سے مراد بلوغت کی عمرہے (عمر بلوغت اکثر ائمہ کے نزدیک ۱۵ سال ہے اور بعض کے نزدیک' جب احتلام آنا شروع ہو جائے)۔

اور الله كا قول "اور تمهارے ياس دُرانے والا آيا" حضرت ابن عباس بنالته اور جمهور نے کما ہے کہ اس سے مراد نبی ملی میں اور عکرمہ (متوفی ۵۰اه) اور ابن عیبنہ (متوفی ۱۹۸ھ) وغیرها کے نزدیک اس کے معنی بڑھایے کے ہیں۔ واللہ اعلم۔

وَأُمَّا الأحاديث:

١١٢ \_ فالأوَّل: عن أبي هريرةً رِضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ قال: "أَعْذَرَ اللهُ اللهِ المْريءِ أُخَّرَ أَجَلَه حتى بَلَغَ سِتِّينَ سَنَةً» رواه البخاري. قال العلماء معناه:

١ / ١١١ - حضرت ابو ہررہ دفائشہ سے روایت ہے 'نبی کریم ما الله الله الله تعالى نے اس آدى كے لئے كوئى عذر باقی نہیں چیوڑا' جس کی موت کو اس نے اتنا موخر کر دیا که وه ساٹھ سال کو پہنچ گیا۔ (بخاری)

لَمْ يَتْرُكُ لَه عُذْراً إِذْ أَمْهَلَهُ هٰذِهِ المُدَّةَ. يُقالُ: أَعْذَرَ الرَّجُلِ إذا بَلَغَ الغَايَةَ في الْعُذْر .

علماء نے کہا ہے' اس کے معنی ہیں' جب اس کو اتنی مدت تک مهلت دے دی تو اس کے لئے کوئی عذر نهين ڇھو ڙا-

اعذر الرجل' اس وقت كما جاتا ہے ، جب وہ عذر میں انتہا کو پہنچ جائے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب من بلغ ستين سنة فقد أعذر الله إليه في

IIT- فواكد: اس سے معلوم ہوا كہ اللہ تعالى اتمام جت كے بغيركسى فرديا قوم كو سزا نہيں ديتا- دوسرا على معلوم ہوا کہ جس کو ساٹھ سال کی عمر ملی الیکن ایمان کے نقاضے بورے کرنے سے وہ غافل رہا تو اللہ کے عذاب سے چھٹکارے کے لئے اس کے پاس کوئی عذر نہیں ہو گا'جے وہ پیش کرسکے۔ (۳) ساٹھ سال کی عمر کے بعد انسان کو غفلت شعاری سے باز آجانا چاہئے' کیونکہ اس کے بعد موت کا وقت قریب آجاتا ہے' موت تو اگرچہ جوانی میں بھی آسکتی ہے' تاہم جوانی میں انسان کو پھر بھی زندگی کی امید ہوتی ہے۔ لیکن ساٹھ سال کے بعد امید زندگی اور پربدستور فسق و فجور اور الله كى نافرماني كا ارتكاب و نمايت مى خطرناك ہے۔ اعادنا الله منه

> ١١٣ \_ الثاني: عن ابن عباس، رضي الله عنهما، قال: كانَ عمرُ رضي الله عنه يُدْخِلُني مَعَ أَشْيَاخ بَدْرِ، فَكَأَنَّ بَعْضَهُمْ ما تقولون في قول الله تعالى: ﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَّحُ ۞﴾ [النصر: ١]، فقال بعضهم: أُمِرْنَا نَحْمَدُ اللهَ وَنَسْتَغْفِره إِذًا نَصَرَنَا وَفَتَحَ عَلَيْنَا. وَسَكَتَ بعضهُمْ فلم يَقُلْ شَيْئاً. فقال لي: أَكَذلك تقولُ يا ابنَ عباس؟ فقلت: لا، قال: فما تقول؟ قلتٌ: هُوَ أَجَلُ رسولِ الله ﷺ، أَعْلَمُه له قال: ﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ شَا ﴾ وذلك علامة أَجَلك

۲ / ۱۱۳ مصرت ابن عباس طی است سے روایت ہے کہ حضرت عمر فم مجھے بدر میں شریک ہونے والے بزرگ صحابہ کے ساتھ' اپنی مجلس میں شریک فرماتے' ان میں وَجَدَ فِي نَفْسِهِ فِقَال : لِمَ يَدْخُلُ هٰذَا معنا سے بعض نے گویا اس بات پر ناگواری محسوس کی اور کما وَلَنَا أَبْنَاءٌ مِثْلُه؟! فقال عمرُ: إنَّه مِنْ حَيْثُ كم يه مارے ساتھ كيوں شريك مجلس موتا ہے ، جب عَلِمتُمْ! فَدَعاني ذَاتَ يَوْم فَأَدْخَلَني مَعَهُمْ، ال جيسے (يعني اس كے ہم عمر) ہمارے بيتے بھى ہيں؟ فما رَأَيْتُ أَنَّه دعاني يَوْمَئِذِ إِلَّا لِيُرِيَهُمْ قال: (جن كو بارگاه خلافت مين بازيابي كا موقعه نهين ديا جاتا) حضرت عمر النے فرمایا' ابن عباس ایک حیثیت و مرتبہ کو تم جانتے ہی ہو۔ چنانچہ حضرت عمر ؓ نے ایک دن مجھے بلایا اور مجھے ان شیوخ بدر کے ساتھ اپنی مجلس میں شریک کیا اور میرا خیال ہے کہ اس دن مجھے بلانے کا مقصد ہی ان کو (میری حیثیت) د کھلانا تھا۔ حضرت عمر ﷺ نے (بطور امتحان) شرکاء مجلس سے کہا'تم اللہ کے اس قول کے۔ ا جب الله كي مدد اور اس كي فتح آجائے--- معني و مطلب کے بارے میں کیا کہتے ہو؟ بعض نے کما' اس میں ہمیں حکم دیا گیا ہے کہ جب اللہ ہماری مدد فرمائے اور ہمیں

نَوَّابًا ﴾ [النصر: ٣]، فقال عمر رضي الله عنه: ما أَعْلَم منها إِلَّا ما تَقُول. رواه البخاري.

﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَأَسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ فَتْح سے سرفراز كردے تو ہم الله كى حمد كريں اور اس سے بخشش مانگیں۔ اور بعض ان میں سے خاموش رہے' کچھ جواب نہیں دیا۔ ایس حفرت عمر انے مجھ سے کما' ابن عباس! تو بھی اسی طرح کہتا ہے؟ میں نے کہا، نہیں۔ آپ نے فرمایا' پھر تو کیا کہتا ہے؟ میں نے کما' اس سے مراد رسول الله سلطيلم كي موت ہے جس كي اطلاع الله نے آپ کووی ہے۔ اذا جاء نصر الله والفتح سے آپ کی موت کی علامت ہے' اللہ نے فرمایا' جب بیہ فتح و نفرت آجائے ' تو اے پغیر! اینے رب کی شبیح اس کی خوبیوں کے ساتھ بیان کر اور اس سے اپنی لغزشول کی معافی مانگ' یقیناً وہ بہت رجوع کرنے والا ہے۔ حضرت عرائ نے فرمایا' اس کی بابت میرا علم بھی وہی ہے جوتو بیان (بخاری) کر رہاہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، باب ﴿إذا جاء نصر الله ﴾ وكتاب الأنبياء، باب علامات النبوة في الإسلام ـ وسنن الترمذي، أبواب التفسير، تفسير سورة الفتح.

الله فوائد: انسان کی قدر و قیت محض عمر کی زیادتی سے نہیں 'بلکہ عقل و فئم اور علم و شعور سے ہوتی ہے۔ اس لئے ایک خورد سال بچہ بھی اپنے حسن فہم اور وسعت علم کی وجہ سے اپنے زمانے کے بزرگول کے مقابلے میں سبقت و فضیلت حاصل کر سکتا ہے۔ (۲) انسان کی موت کا وقت جب قریب آجائے تو انسان کو چاہئے کہ اللہ کی شبیج و تخمید اور استغفار کی کثرت کرے۔

> رضي الله عنها قالت: ما صَلَّى رسولُ جَاءَ نَصْـرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتُّحُ ۞﴾ إلَّا يقولُ فيها: «سُبْحَانَكَ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي» متفق عليه.

وفي رواية في الصحيحين عنها: كان رسولُ الله ﷺ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ في رَكُوعِه وسُجُودِهِ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا

١١٤ \_ الشالث: عن عائشة سلم ١١٧ \_ حضرت عائشه رَثُنَاتُها سے روایت ہے کہ اذا جاء نصرالله والفتح كے نزول كے بعد رسول الله ﷺ صلاةً بَعْدَ أَنْ نَزَلَتْ عَلَيْهِ ﴿ إِذَا الله طَلْهَا إِنِي مِر نماز مِين بيه ضرور برُصِ سے عُ سبحانك ربنا وبحمدك اللهم اغفرلی (یاک ہے تو اے ہمارے رب این خوبیول کے ساتھ' اے اللہ! مجھے بخش دے) (بخاری ومسلم) اور تحیحین (بخاری و مسلم) کی ایک اور روایت عائشہ میں ہے۔ رسول اللہ طاق قرآن کی تاویل کرتے ہوئے اینے رکوع اور سجدول میں اکثر سبحانک

وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي » يَتَأْوَّلِ الْقُرآنَ. معنى: «يَتَأَوَّلُ الْقُراآنَ» أَيْ: يَعْمَلُ لِإِصْتَتْ مَا أُمِرَ بِهِ فِي الْقُرآنِ فِي قولِهِ تعالى: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ ﴾.

وفي رواية لمسلم: كان رسولُ الله ﷺ يُكثِرُ أَنْ يَقُولَ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ: «سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وبحَمْدِكَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ». قالتَ عائشَةُ: قلتُ: يا رسُولَ الله! ما هٰذِهِ الكَلِمَاتُ الَّتِي أَرَاكَ أَحْدَثْتَهَا تَقُولها؟ قال: «جُعِلَتْ لى علامةٌ في أُمَّتي إِذَا رَأَيْتُهَا قُلْتُهَا ﴿ إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱللَّفَتْحُ ﴾ إلى آخر السورة».

وفي رواية له: كان رسولُ الله ﷺ يُكْثِرُ مِنْ قَوْلِ: «سُبْحَانَ اللهِ وبحَمْدِهِ. أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْه». قالت: قلتُ: يا رسولَ الله! أَرَاكَ تُكْثِرُ مِنْ قَوْلِ: سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ؟ فقال: «أَخْبَرَنِي رَبِّي أَنِّي سَأْرَى عَلامَةً في أُمَّتِي فَإِذَا رَأَيْتُهَا أَكْثَرْتُ مِنْ قَوْلِ: سُبْحَانَ اللهِ وبحَمْدِهِ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ؛ فَقَدْ رَأَيْتُهُ اللهِ ﴿ إِذَا جَاآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلۡفَـٰتُحُ ۞﴾ فَتْحُ مَكَّةَ، ﴿ وَرَأَيْتَ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّامُ كَانَ تَوَّابًا ﴿ ﴾ ».

اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفرلي

قرآن کی تاویل کرتے ہوئے کا مطلب ہے ، قرآن کے تھم پر عمل کرتے ہوئے ،جو اس آیت میں ہے فسبح بحمد ربك واستغفره

اور مسلم کی ایک روایت میں ہے ' رسول اللہ طَلِّيْكِمُ ايني موت سے قبل اکثر بير برها كرتے تھے، سُبُحَانَك اللهش وبحَمْدِكَ استَغُفِرُكُ وَاتُّوبُ اليَّكَ حضرت عَائشه فرماتي ہیں' میں نے کما' یا رسول اللہ! سے کیا کلمات ہیں جن کو ر صلے ہوئے میں آپ کو دیکھتی ہوں؟ آپ نے فرمایا' میرے لئے میری امت میں ایک علامت مقرر کی گئی ہے ' جب میں اسے ویکھوں تو میں وہ کلمات پڑھوں اذا جاءنصرالله والفتح آخر سورت تك

اور مسلم ہی کی ایک اور روایت میں ہے ' رسول الله طَهْيِمُ اكثر يه يرها كرتے تھے سبحان الله وبحمده استغفرالله واتوب اليه- حفرت عائشه فرماتی ہیں میں نے کہا یا رسول اللہ! آپ کو اکثر میں بیہ دعاء بڑھتے ہوئے ویکھتی ہوں' سبحان اللہ وبحمده ....؟ آپ نے فرمایا ، مجھے میرے رب نے خبر دی ہے کہ میں اپنی امت میں ایک علامت دیکھوں گا' جب میں وہ دیکھوں' تو کثرت سے یہ پڑھوں سبحان الله وبحمده استغفر الله واتوب اليه یں تحقیق وہ علامت میں نے و مکیم لی ہے۔ اذا جاء ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴿ فَسَيِّحَ نصرالله والفتح - لِعَني فَحْ كم اور ورأيت الناس يدخلون في دين الله افواجا ليمي لوگوں کا فوج در فوج اسلام میں داخل ہونا (اس کئے فسبح بحمد ربک کے مطابق میں کثرت ے تبیج و تحمید اور استغفار کرتا ہوں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، باب تفسير سورة ﴿إذا جاء نصر الله ﴾ وكتاب الأذان، باب الدعاء في الركوع، وباب التسبيح والدعاء في السجود، وكتاب المغازي، باب منزل النبي عَلَيْ يوم الفتح \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلوة، باب ما يقال في الركوع

۱۱۱- فوائد: ركوع اور سجد مين سبحان ربى العظيم اور سبحان ربى الاعلى كى بجائ سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفرلي، يرضخ كا استحاب و استحال - (٢) الله كي طرف سے نعمت حاصل ہونے پر اس کا شکر ادا کرنا چاہئے۔

> ١١٥ ـ الرابع: عن أُنسِ رضي الله عنه قال: إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ تَابَعَ الوَحْيَ عَلَى مَا كَانَ الْوَحْيُ. مَتْفَقٌ عَلَيه.

م / ۱۱۵ ۔ حضرت انس رہائٹہ روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالی نے رسول اللہ اللہ اللہ اللہ عرصہ) قبل رسولِ الله ﷺ قَبْلَ وَفَاتِهِ، حَتَّى تُؤُفِّي أَكْثَرَ بِي ور بِي وحى نازل فرمانى، يمال تك كه آپ كى وفات کے وقت آپ پر پہلے سے کہیں زیادہ وحی نازل ہوئی۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل القرآن، باب كيف نزول الوحي وأول ما نزل ـ وصحيح مسلم، أوائل كتاب التفسير.

۱۱۵- فوائد: نبی ساتھیم کی زندگی کے آخری ایام میں نزول وحی کی کثرت اس بات کی علامت تھی کہ اب آپ دنیا سے تشریف لے جانے والے ہیں۔

١١٦ \_ الخامس: عن جابر رضي ٥/١١١ - حفرت جابر فالتي سے روايت ہے كه نبي الله الله الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يُبْعَثُ نِي فرمايا: بربندے كو (قيامت والے ون) اى حالت بر كُلُّ عَبْدٍ عَلَى مَا مَاتَ عَلَيْهِ "رواه مسلم. الهالا جائ كاجس براس كي موت آئي بوگي (مسلم) تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة، باب إثبات الحساب.

١١٦- قُوا كد: اس كا وبي مفهوم ہے جو انسا الاعسال بالنحواتيم كا ہے۔ ليني اگر انسان كي موت عكيال كرتے ہوئے آئے گی تو اس كا انجام بھى نيك ہو گا اور اگر اس كے برعكس موت برائيال كرتے ہوئے آئے گی تو انجام بھی برا ہو گا۔ اس کئے انسان کو ہر وقت ' بالخصوص بڑھاپے اور بیاری میں اللہ کی نافرمانیوں سے پیج کر رہنا چاہئے۔ کیونکہ موت کا کوئی بتہ نہیں کہ کس وقت وہ انسان کو اپنے شکنج میں کس لے۔

## ١٢ ـ بَابٌ فِي بَيَانِ كَثْرَةِ طُرُقِ الْخَيْرِ الْخَيْرِ ١٣ ـ اس بات كے بيان ميں كه يُكَى اور بھلائی کے راستے بہت ہیں

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ اللَّهُ تَعَالَىٰ نِي فَرِمَاياً : اور تم جو بَهْ لا نَ كُرو كَ الله

وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَفْ عَلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعْلَمُهُ اور فرمايا: اور تم جو بھلائى بھى كرتے ہو' الله اسے جانتا

فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيتُ فَي ﴾ [البقرة: ٢١٥]، اس جانے والا -

اَللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، وقال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُمُ ﴿ فَمَن يَعْمِلُ الرَّلُولَةِ: ٧]، وقال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ مِنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ مِنْ ﴾ [الجاثية: ١٥]

والآيات في الباب كثيرةٌ.

وأمًّا الأحاديث فكثيرة جداً، وهي غير منحصرة، فنذكر طرفاً منها:

، اور فرمایا : جو شخص ایک ذرے کے برابر بھی کوئی بھلائی کرے گا' وہ اسے (قیامت والے دن) دیکھ لے گا۔ اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا : جس نے نیک عمل کیا' پس اس کے اپنے نفس کے لئے ہے۔

اور اس باب میں بہت سی آیات ہیں۔ جہاں تک احادیث کا تعلق ہے' تو وہ بھی بہت ہیں' جن کا شار ہی نہیں' ہم ان میں سے چند ایک کا ذکر کریں گے۔

الصانع عن سے صاد مہملہ کے ساتھ ہی مشہور ہے اور سے ضاد معجمہ کے ساتھ بھی مروی ہے بعنی ضالعا 'جو غربت یا عیال داری اور اسی قسم کی دیگر کسی وجہ سے پریشان حال ہو اور اخرق (بے ہنریا بے سلیقہ) وہ شخص ہے جو اپنے مطلوبہ فعل کو اچھے طریقے سے نہ کر سکے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العتق، باب أيّ الرقاب أفضل؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون الإيمان بالله أفضل الأعمال.

ا۔ فوا کد: حدیث سے جماد اور غلاموں کو آزاد کرنے کی فضیلت' اس طرح دو سروں کے ساتھ ہدردی و تعاون

ی اہمیت واضح ہے۔ علاوہ ازیں دو سرول کو تکلیف پنچانے سے اجتناب بھی اجر میں صدقہ و احسان سے کم نہیں ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ایمان باللہ ' قبولیت اور صحت اعمال کے لئے بنیاد ہے اور عمل ایمان کا پھل ے۔ ایمان کے بغیر عنداللہ کوئی عمل مقبول نہیں۔

> ١١٨ \_ الثاني: عن أبي ذَرٍّ أيضاً رضي اللهُ عنه أَنَّ رَسُولَ الله عَيَّا فَي قال: «يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلاَمَى مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ، فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ وَنَهْيٌ عَنِ المُنْكُرِ صَدَقَةٌ. وَيُجْزِيءُ مِنْ ذْلكَ رَكْعَتَانِ يَرْكَعُهُما مِنَ الضُّحَى " رواه مسلم. «السُّلاَمَى» بضم السين المهملة برِّ هـ (ملم) وتخفيف اللام وفتح الميم: المَفْصِلُ.

۲ / ۱۱۸ ۔ یہ بھی حضرت ابو ذر رہائٹن سے روایت ہے کہ رسول الله طلی کے فرمایا: تم میں سے ہر ایک کے ہر جوڑیر صبح کو ایک صدقہ (ضروری) ہے۔ پس ہر تنہیج (سجان الله كمنا) صدقه ب، برتخميد (الحمدلله كمنا) صدقه تَحْمِيْدَةٍ صَدَقَةٌ ، وَكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ ، وَكُلُّ بِي مِرته ليل (لا اله الا الله كمنا) صدقه ب اور مر تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةٌ، تَكبير (الله اكبركمناً) صدقد ہے على كا تكم وينا صدقد ہے اور برائی سے روکنا صدقہ ہے اور ان سب کامول سے وہ دو رکعتیں کافی ہو جاتی ہیں جو انسان چاشت کے وقت

السلامی' سین مہملہ کے پیش اور تخفیف لام اور میم کے فتحہ کے ساتھ معنی ہیں' جوڑ۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من

۱۱۸- فوائد: انسان کے جسم میں تین سوساٹھ جوڑ ہیں۔ ان جوڑوں کی وجہ سے ہی انسان ہر طرح کی حرکت اور ہر قتم كاكام كرنے پر قادر ہے۔ اگريہ جسم بے جوڑ ہو تا تو انسان كے لئے اٹھنا' بيٹھنا' ليٹنا' حركت كرنا اور مختلف کاموں کے لئے اعضاء کا استعمال ناممکن ہوتا۔ اس لحاظ سے ہرجوڑ' اللہ کی ایک نعمت ہے جس کا شکر ادا کرنا انسان پر واجب ہے۔ یہ اللہ کا دو سرا فضل ہے کہ اس نے ان نعمتوں پر شکر کی ادائیگی کا نہایت آسان طریقہ بھی بتلا دیا' جو غریب سے غریب انسان بھی اختیار کر سکتا ہے اور وہ شبیح و تحمید اور تکبیر تنکیل کا کہنا اور نیکی کا حکم اور برائی سے روکنا وغیرہ ہے اور اگریہ بھی نہ ہو سکے تو طلوع شمس کے بعد سے زوال شمس تک کے درمیانی وقفے میں كى وقت بھى دو ركعت يڑھ لے۔ زيادہ پڑھنا چاہے تو آٹھ ركعت تك (دو دوكر كے) پڑھ سكتا ہے۔

۳ / ۱۱۹ ۔ انہی ابو ذر رہائٹہ سے روایت ہے ' نبی کریم

١١٩ \_ الثَّالِثُ عَنْهُ قال: قال طَلْقِالِم في فرمايا ، مجھ پر ميري امت كے اچھے اور برے النبيُّ عَلَيْ اللهِ عَلَيَ أَعْمَالُ أُمَّتِي عَمَل بيش كَ كَنَ أَسِ مِين في اللهِ المِحْ اعمال حَسَنُهَا وَسَيِّئُها ، فَوَجَدْتُ في مَحَاسِنِ مِن راتے سے تکلیف وہ چیز (پیمر کانا وغیرہ) کا مثانا بھی أَعْمَالِهَا الأَذَى يُمَاطُ عَنِ الطَّرِيْقِ، يا اوراس كے برے اعمال میں وہ تھوك پایا جومسجد میں (تھو کا گیا) ہو اور اس پر مٹی نہ ڈالی گئی ہو (بیر اس اعتبار

وَوَجَدْتُ فِي مَسَاوِىءِ أَعْمَالِهَا النُّخَاعَةُ سے فرمایا کہ اس وقت فرش کچے ہی ہوتے تھے'اس کو مٹی میں دہا دینے سے اس کا وجود ختم ہو جاتا تھا' آج کل کے اعتبار سے اسے کپڑے یا پانی سے صاف کرنا ضروری رمسلم) ب) (مسلم)

تَكُونُ في المَسْجِدِ لا تُدْفَنُ ۗ رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب النهي عن البصاق في المسجد في الصلوة وغيرها.

اا- فواكد: الله تعالى نے چھوٹے سے چھوٹے عمل كو بھى، جس ميں لوگوں كا فائدہ يا نقصان سے بچاؤ ہو، اعمال خير میں شار کیا ہے اور جو اس کے برعکس ہو' چاہے کتنابھی معمولی ہو' اسے شرمیں شار کیا ہے۔ جس سے سے ترغیب ملتی ہے کہ انسان کو ہمیشہ بھلے کام کرنے چاہئیں تا کہ اسے اللہ کی رضا مندی حاصل ہو اور برے کامول سے اجتناب ضروری ہے تاکہ وہ اللہ کے غضب و عتاب سے محفوظ رہے۔ (۲) مسجد کی صفائی کا اہتمام اور اس کے ادب کے منافی کاموں سے گریز کیا جائے 'جیسے تھو کنا وغیرہ اور سے بڑا ہو تو اس کو صاف کر دینے کا حکم ہے۔

> ١٢٠ ـ الرابع عنه: أنَّ ناساً قالوا: يا رسُولَ الله! ذَهَبَ أَهْلُ الدُّنُورِ بِالأُجُورِ، صَدَقَةً، وَكُلُّ تَحْميدَة صَدَقَةً وَكُلِّ تَهْلِيلَةٍ عَن المُنْكَر صَدَقَةٌ، وَفي بُضْع أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ»، قالوا: يا رسُولَ اللهِ! أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ، وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟! قال: «أَرَأَيْتُم لَوْ وَضَعَهَا في حَرَام أَكَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ؟ فَكَذَٰلكَ إِذَا وَضَعَها في ّالحَلاَلِ كَانَ لَهُ أَجْرُ". رواه مسلم. «الدُّثُورُ» بالثاء المثلثة: الأموالُ، واحدُها: دَثْرٌ.

٣ / ١٢٠ ۔ انني حضرت ابو ذر رہا تھ سے روایت ہے ' کچھ لوگوں نے بارگاہ رسالت میں آکر عرض کیا' یا رسول يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصُونَ كَمَا الله! مال دار لوگ بى زياده اجر لے گئے۔ وہ نماز يرصَّ نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ قال: بي جيت بم راحة بين روزے ركھتے بين جيت بم ركھ أُوَلَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ بِهِ: بي (اور جم سے زائد كام يه كرتے بيں كه) اين فاضل إِنَّ بِكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ الول ع صدقه و خيرات كرتے بي (اور يول مم ع زیادہ اجر حاصل کر کیتے ہیں) آپ منے ارشاد فرمایا 'کیا صَدَقَةً، وَأَمْرٌ بالمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهْيٌ الله ن تهمارے لئے اليي چيري نہيں بنائيں كه تم ان کا صدقہ کرو؟ ہے شک ہر سجان اللہ کمنا صدقہ ہے 'ہر الله اكبركمنا صدقه ب، برالحمدلله كهنا صدقه ب، برالااله الا الله كمنا صدقه ب يكي كا حكم دينا صدقه ب برائي سے روکنا صدقہ ہے اور تمہاری اپنی شرم گاہ (کی حفاظت) بھی صدقہ ہے۔ انہوں نے سوال کیا' ہم میں سے ایک مخص (شرم گاہ کے ذریعے سے) این جنسی شہوت پورے کرے ' کیا اس میں بھی اس کے لئے اجر ہے؟ آپ نے فرمایا ' بھلا بتلاؤ! اگر وہ اپنی شہوت حرام جگہ سے بوری (بدکاری) کرے ' تو اسے گناہ ہو گا؟ (یقییناً ہو گا) پس اس طرح وہ حلال طریقے سے اپنی شہوت

بوری کرے گا تو اسے اجر ملے گا۔ (مسلم) البدشور' ثائے مثلثہ (تین نقطوں والی ثاء) کے ساتھ' اس کے معنی اموال کے ہیں اس کا واحد وٹر ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف.

۱۳۰- فوائد: اس میں ایک تو صحابہ کرام رکھ اُٹھ کے اس جذبے کا بیان ہے جو نیکی کے کاموں میں ایک دو سرے سے بڑھ کر کرنے کا ان کے اندر موجود تھا اور اس حساب سے نیکی میں تقصیر سے انہیں رنج و ملال محسوس ہوتا تھا۔ دو سرا اس سے یہ معلوم ہوا کہ اسلام میں نیکی کا مفہوم بڑا وسیع ہے اور اس میں ہروہ عمل آجاتا ہے (بشرطیکہ اس میں اللہ کی نافرمانی نہ ہو) جو انجھی نیت اور انجھ ارادے سے کیا جائے 'حتیٰ کہ فطری عادات کی شحیل پر بھی (جو مباح کے دائرے میں ہوں) اجر ماتا ہے 'بلکہ اگر مقصود اللہ کی اطاعت اور انتظال امر (احکام کی تقمیل) ہوتو ترک معصیت بھی 'فعل طاعت کی طرح ' باعث اجر ہے۔

۱۲۱ ـ الخامس: عنه قال: قال لي النبعيُّ صلى الله عليه وآله وسلم: (لاَ تَحْقَرَنَ مِنَ المَعْرُوفِ شَيْئاً وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ بِوَجْهِ طَلِيقٍ» رواه مسلم.

۵ / ۱۲۱ - اننی حضرت ابو ذر بناتی سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں کہ مجھ سے رسول اللہ طاق کیا نے فرمایا کہ نیکی کے کس بھی کام کو حقیر مت سمجھنا اگرچہ تو اپنی رمسلمان) بھائی کو خندہ روئی کے ساتھ ملے (یعنی مسکراتے ہوئے ملنا بھی نیکی ہے) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب استحباب طلاقة الوجه عند اللقاء.

الله- فواكد: اس سے معلوم ہوا كہ خندہ روئى سے ملنا بھى نيكى ہے كيونكہ ايك توبيہ انسان كے حسن اخلاق كى دليل ہے۔ دوسرے اس سے مسلمانوں كے درميان محبت و الفت پيدا ہوتى ہے جو مطلوب و محبوب عمل ہے۔

۱۲۲ / ۱۲۲ - حضرت ابو ہریرہ بناٹھ سے روایت ہے کہ رسول اللہ طائی ہے فرمایا: ہردن جس میں سورج طلوع ہوتا ہے 'لوگوں کے ہرجوڑ کی طرف سے ایک صدقہ کرنا (واجب) ہے۔ (اور صدقہ صرف مال کا خرچ کرنا ہی نہیں ہے بلکہ) تیرا دو آدمیوں کے درمیان انصاف کر دینا بھی صدقہ ہے 'کسی آدمی کو اس کی سواری پر بٹھانے میں یا اس کا سمامان اٹھا کر اس پر رکھوانے میں اس کی مدد میں یا اس کا صدقہ ہے ' اچھی بات کرنا صدقہ ہے ' ہر اس قدم میں 'جس سے چل کر تو نماز کی طرف جائے صدقہ قدم میں ' جس سے چل کر تو نماز کی طرف جائے صدقہ ہے ' راستے سے تکلیف دہ چیز کا ہٹا دینا بھی صدقہ ہے '

رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله ﷺ:
رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله ﷺ:
﴿ كُلُّ سُلاَمَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلَّ يَوْمِ
تَطْلُعُ فيه الشَّمْسُ: تَعْدِلُ بَيْنَ الاَّنْيَٰنِ
صَدَقَةٌ، وتُعِينُ الرَّجُلَ في دَابَّتِه، فَتَحْمِلُهُ
عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صدقةٌ،
والكلمة الطَّيِّبةُ صَدَقةٌ، وَبكُلِّ خَطْوةٍ
تَمْشِيها إلى الصَّلاةِ صَدَقةٌ، وَبكُلِّ خَطْوةٍ
عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، وَتُميطُ الأَذَى
مسلم أيضاً من رواية عائشة رضى الله عنها

قالت: قال رسُولُ الله ﷺ: "إِنَّهُ خُلِقَ كُلُّ العَلَمِ وَمَلَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلح، باب فضل الإصلاح بين الناس والعدل بينهم، وكتاب الجهاد، باب فضل من حمل متاع صاحبه في السفر - وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف.

زمین پر چلتاہے)

۱۲۲- فوائد: اس مدیث سے بھی معلوم ہوا کہ جس کے پاس صدقہ و خیرات کی استطاعت نہ ہو تو وہ ندکورہ افعال کے ذریعے سے صدقہ و خیرات کا ثواب حاصل کر سکتا ہے۔

الله عنه عن النبي عنه عن المسجد أَوْ رَاحَ، أَعَدَّ الله له له في الجَنَّةِ نُزُلًا كُلَّما غَدَا أَوْ رَاحَ» على وه صبح يا شام كو مسجد كي طرف جاتا ہے، مهماني تيار متفق عليه . «النُّزُلُ» : القُوتُ والرِّزْقُ كُرتا ہے - (بخاري و مسلم) وَمَا يُهَيَّأُ للضَّيْف .

النزل' کے معنی ہیں' خوراک' روزی اور وہ چیز جو مہمان کے لئے تیار کی جاتی ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب فضل من غدا إلى المسجد ومن راح - وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب المشي إلى الصلوة تمحي به الخطايا...

۱۲۳- فوائد: اس میں معجد میں جانے کی اور نماز باجماعت پڑھنے کی ترغیب ہے۔

۱۲۶ \_ الشامن: عنه قال: قال ۸ / ۱۲۳ \_ انهی حضرت ابو مرره رفائش سے روایت ہے

رسولُ الله عَلَيْ: «يَانِسَاءَ المُسْلِمَاتِ! ٧ تَحْقَرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ فِرْسنَ شَاةٍ» متفق عليه. قال الجوهريُّ: الفِرْسِنُ مِنَ الْبَعِيرِ: كالحافِرِ مِنَ الدَّابَّةِ، قال: ورُبَّما بربهي ناك بهول نه چرهائ) (بخاري ومسلم) اسْتُعِيرَ في الشَّاةِ.

کوئی پڑوسن' اپنی پڑوسن (کے ہدیے) کو حقیر نہ سمجھے' اگرچہ وہ بکری کا کھر ہی ہو (بعنی نمایت معمولی سے ہدیے جو ہری نے کہا ہے کہ فرس' اصل میں اونٹ کے کھر کو کما جاتا ہے ، جیسے جانور کے کھر کو حافر کہتے ہیں۔ لیکن بعض دفعہ بیہ (فرسن) بکری کے کھر کے لئے بھی استعال کر لیا جاتا ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، أوائل كتاب الهبة، وكتاب الأدب، باب "لا تحقرن جارة لجارتها" \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب الحث على الصدقة ولو بالقليل، ولا تمنع من القليل لاحتقاره.

١٢٨- فوائد: كى كے بريے كو حقيرنه سمجها جائے كونكه اگر وہ اخلاص سے بھيجا گيا ہو گا تو تھوڑا ہونے ك باوجود' وہ عنداللہ بڑا ہو گا۔ دو سرا مطلب میہ بھی ہو سکتا ہے کہ کوئی پڑوس اپنی پڑوس کے لئے ہدیہ بھیجے کو حقیرنہ مستجے واہ بکری کی کھری ہی ہو۔ لعنی اس کے ہدیہ بھیجنے کو بھی معمولی خیال نہ کرے۔

قال: «الإيمَانُ بضْعٌ وَسَبْعُونَ، أَوْ بضْعُ إِلَّا الله ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَن الطَّريقِ ، وَالحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإيمَانِ» متفقٌ عليه.

رسول الله ملتي الله عن فرمايا: ايمان كي ستريا سائھ سے يجھ وَسِتُّونَ شُعْبَةً: فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لا إله الور شاخيس بين ان مين سب سے افضل لا اله الا الله كهنا ب اور سب سے ادنیٰ استے سے تكلیف دہ چیز (پھر' کانٹا وغیرہ) کا ہٹانا ہے اور حیاء بھی ایمان کی ایک شاخ ہے۔ (بخاری ومسلم)

> «البضْعُ» من ثلاثة إلى تسعةٍ، بكسر الباء وقد تُفْتَحُ. وَ«الشُّعْبَةُ»: القطْعة.

بضع 'کالفظ تین سے نو تک کے عدد کے لئے بولا جاتا ہے اور یہ باء کے زیر کے ساتھ ہے اور مجھی زبر سے بھی روھ لیا جاتا ہے۔ شعبہ ' بمعنی حصہ اور مکڑا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب أمور الإيمان \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان.

۱۲۵- فوائد: ایمان کے عمل کے حساب سے مختلف مراتب ہیں- اس سے سیمجھی معلوم ہوا کہ ایمان اور عمل لازم و ملزوم ہیں۔ (۲) حیاء کی فضیلت و اہمیت بھی اس سے واضح ہے 'کیونکہ حیاء انسان کو گناہوں سے رو کتی اور نیکیوں پر آمادہ کرتی ہے۔

١٢٦ \_ العاشر: عنه، أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: "بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشي فَمَلاَّ خُفَّهُ مَاءً ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيْهِ، حَتَّى رَقِيَ فَسَقَى الْكَلْبَ، فَشَكَرَ اللهُ ُ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ ۗ). أَجْرِاً؟ فَقَالَ: «في كُلِّ كَبدٍ رَطْبَةٍ أَجْرُ") متفقٌ عليه. وفي رواية للبخاري: «فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ، فَأَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ». وفي رواية لَهُما: «بَيْنَمَا كَلْبٌ يُطِيفُ برَكِيَّة قَدْ كَادَ يَقْتُلُه الْعَطَشُ إِذْ رَأَتُه بَغِيٌّ مِنْ بَغَايَا بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَنَزَعَتْ مُوقَهَا فَاسْتَقَتْ لَهُ بهِ، فَسَقَتْهُ فَغُفرَ لَهَا بهِ». «الْمُوقُ»: الْخُفُّ. وَ«يُطِيْفُ»: يَدُورُ حَوْلَ «رَكِيَّةٍ» وَهِيَ الْبِئْرُ.

۱۰ / ۱۲۷ - انهی حضرت ابو هرریه رفاتیهٔ سے روایت ہے' رسول الله التي الله التي فرمايا: ايك وقت آدى راست ير جلا بطَريقِ اشْتَدَ عَلَيْهِ الْعَطَشُ، فَوَجَدَ بَثْراً جارها تقاكه اس سخت پياس لكي اس نے ايك كنوال فَنَزَلَ فيها فَشَربَ، ثُمَّ خَرَجَ فَإِذَا كَلُّبٌ بِإِيا بِي اس مِن الرّكراس ن بإنى بيا ، پر باہر نكل آيا ، يَلْهَتُ، يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ الْعَطَش، فقال وبين ايك كتا تھا جو بياس كے مارے زبان باہر نكالے الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ هٰذَا الْكَلْبُ مِنَ الْعَطَشِ (إِنْ عَلْمُ مُوكَ) كَبِيرٌ عِلْتُ رَبِا تَمَا لِي اس آومي في (ول مِثْلَ الَّذِي كَانَ قَدْ بَلَغَ مِنِّي، فَنزَلَ الْبِنْرَ مِين) كما اس كت كو بهي اسى طرح ياس في ستايا ہے جس طرح میں اس کی شدت سے بے حال ہو گیا تھا' چنانچہ وہ (دوبارہ) کنویں میں اترا اور اپناموزہ پانی سے بھرا قَالُوا: يا رسولَ الله! إِنَّ لَنَا فِي الْبَهَائِمِ اور اسے اپنے منہ سے پکڑے اوپر چڑھ آیا اور کتے کو یانی بلایا' اللہ تعالی نے اس کے اس عمل اور جذبے کی قدر کی اور اسے معاف فرما دیا۔ (یہ سن کر) صحابہ اللہ ع عرض کیا' یا رسول اللہ! کیا جارے لئے چویایوں (پر ترس کھانے) میں بھی اجر ہے؟ آپ نے فرمایا' (ہاں) ہرتر جگر والے (جاندار کی خدمت اور دیکھ بھال) میں اجر ہے۔ (بخاری و مسلم)

اور بخاری کی ایک روایت میں ہے 'الله تعالیٰ نے اس شخص کے عمل کی قدر کی' پس اسے بخش دیا اور جنت میں داخل کر دیا۔

اور ان دونوں کی ایک روایت میں ہے۔ ایک وقت ایک کتا کنویں کے گرد چکر لگا رہا تھا' اسے پاس مارے دے رہی تھی' کہ اچانک اسے بنی اسرائیل کی فاحشه عورتوں میں سے ایک بد کار عورت نے دیکھا' بس اس نے اپناموزہ اتارا اور اس کے ذریعے سے اس نے اس کے لئے (کنویں سے) یانی کھینچا اور اسے بلا دیا ' پس اس کے اس عمل کی وجہ سے اسے بخش دیا گیا۔ الموق' موزہ' یطیف' کنوس کے گرد چکر لگا رہا تھا۔ ركبه "كنوال

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الشرب، باب فضل سقى الماء، وكتاب المظالم، باب

الآبار على الطرق - وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب فضل ساقي البهائم المحترمة و إطعامها .

۱۲۹- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کی ہر مخلوق کے ساتھ' حتیٰ کہ جانوروں کے ساتھ بھی احسان کرنا ع ہے۔ اس سے اللہ تعالی بہت خوش ہو تا ہے۔ (٢) اللہ تعالی کی رحمت و مغفرت بڑی وسیع ہے ، وہ اگر جاہے تو تھوڑے سے عمل کو بھی قبول فرما کر بندے کی مغفرت فرما دے۔

> ١٢٧ \_ الْحَادِيَ عَشَرَ: عَنْهُ عن النبيِّ ﷺ قال: «لَقَدَ رَأَيْتُ رَجُلاً يَتَقَلَّبُ فِي الْجَنَّةِ في شَجَرَةٍ قَطَعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَّريق كَانَتْ تُؤْذِي الْمُسْلِمِينَ " رواه مسلم. وفي رواية: "مَرَّ رَجُلُ بِغُصْن شَجَرَةٍ عَلَى ظَهْرِ طَرِيقِ فَقَالَ: وَاللهِ! الطَّرِيقِ، فَأَخَّرَهُ فَشَكَرَ اللهُ لَهُ، فَغَفَرَ لَهُ".

ا / ١٢٧ - انهي حضرت ابو هريره سے روايت ہے 'نبی كريم النالي نے فرمایا : میں نے ایک آدمی كو جنت میں چلتے پھرتے دیکھا'اس نے اس درخت کو کاٹ دیا تھا جو رائے کے درمیان میں تھا اور مسلمانوں کو تکلیف دیتا تھا (یعنی اس کے اس عمل کو قبول فرمالیا گیا) (مسلم)

ایک اور روایت میں ہے' ایک آدمی ایک درخت لأُنَحِينً هٰذَا عَنِ المُسْلِمِينَ لا يُؤْذِيهِمْ، كي شنى كے پاس سے گزرا جو راستے كے ورميان ميں فَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ». وفي دواية لهما: «بَيْنَمَا ضمى اس في كما الله كي فتم! مين اس كو مسلمانول سے رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ وَجَدَ غُصْنَ شَوْكٍ عَلَى ووركر وول كا (تاكه) انهين تكليف نه پنجائے ' پس اسے (اس کے اس عمل کی وجہ سے) جنت میں داخل کر دیا گیا۔

اور ان دونوں کی ایک روایت میں ہے۔ ایک وقت ایک آدمی رائے پر چل رہا تھا' اس نے رائے پر ایک کانے دار شاخ دیکھی اس نے اسے پیچھے کر دیا' اللہ نے اس کے اس عمل کی قدر فرمائی اور اس کو بخش دیا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب فضل التهجير إلى الظهر، - وصحيح مسلم، كتاب البر، باب فضل إزالة الأذى عن الطريق.

١٢٧- فوائد: لوگوں كو تكليف اور نقصان سے بچانا' الله كوبهت پيند ہے' حتیٰ كه راستوں سے تكليف دہ چيزوں كو مٹا دینا بھی اللہ کو بڑا محبوب ہے۔ اس طرح اس کے برعکس راستوں کو ننگ یا بند کر دینا' جس سے لوگوں کو تکلیف ہو' جیسے شادی بیاہ کے موقعوں پر لوگ نمایت دیدہ دلیری سے الیی مذموم حرکتیں کرتے ہیں یا بعض دکاندار اور اہل مکان تجاوزات کھڑی کر کے لوگوں کو ایذاء پنچاتے ہیں ' یہ کام اللہ کی ناراضی اور اس کے غضب کا باعث ہیں۔ لیکن قوم کی اخلاقی بستی کا بیر حال ہے کہ وہ میر کام برے فخرے اور اترائے ہوئے کرتی ہے۔ فانا لله وانیا البیہ راجعون۔ لین اپنے دین کی تعلیمات کے برعکس اور اللہ کی ناراضی کا باعث بننے والے کاموں پر اتراتی اور تکبر کا اظهار کرتی ہے' اس سے بڑھ کر اللہ سے بغاوت اور اخلاقی کیستی اور کیا ہو گی؟

وَزِيَادَةُ ثَلاثَةِ أَيَّام، وَمَنْ مَسَّ الْحَصَا فَقَدْ لُغُا» رواه مسلم.

١٢٨ \_ النَّاني عَشرَ: عَنْهُ قالَ: قال ١٢٨ / ١٢٨ - انهي حضرت ابو مرره رفاتُم سے روايت ہے، رسولُ الله ﷺ: «مَنْ تَوَضَّا فَأَحْسَنَ رسول الله التَّهَا فَ فرمايا ، جس فخص نے اچھ طریقے الوُضُوءَ ثُمَّ أَتَى الْجُمُعَةَ، فاسْتَمَعَ ع وضوء كيا كيم جمعه يرض آيا اور نمايت توجه اور وَأَنْصَتَ، غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجُمُعَةِ خَامُوشَى سے خطبہ سٰا تو اس کے (گزشتہ) اور اس جمعہ کے دوران کے (صغیرہ) گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں بلکہ مزید تین دن کے اور۔ اور جس شخص نے کنکریوں کو چھوا (لیعنی دوران خطبہ ان سے کھیلتا رہا) تو اس نے ب كار حركت كي (يعني اينا ثواب جمعه ضائع كراميا) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب فضل من استمع وأنصت في الخطبة. ۱۲۸- فوائد: اس میں ایک تو اچھ طریقے سے یعنی سنت کے مطابق وضوء کرنے کی ترغیب ہے۔ دوسرے 'جھے کی فضیلت کابیان ہے جو ہرعاقل' بالغ' صحت منداور مقیم مسلمان پر فرض ہے۔ چاہے وہ شہری ہویا دیماتی۔ اور یہ جمعہ مسجد میں باجماعت ہی ادا ہو تا ہے' گھر میں انفرادی طور پر نہیں۔ تیسرے' ہرنیکی کا کم از کم اجر دس گنا ہے' اس اصول سے ایک جمعہ بڑھ لینے سے دس دنوں کے صغیرہ گناہ معاف ہو جاتے ہیں جن کا تعلق حقوق اللہ سے ہو۔ چوتھ' خطبہ جعہ کے دوران خاموشی ضروری ہے' ورنہ جعہ کا ثواب ضائع ہو سکتا ہے۔ پانچویں' جعہ کا خطبہ بھی ضرور سننا چاہئے 'کیونکہ میہ دو رکعت کے قائم مقام ہے۔ خطیب کے لئے بھی ضروری ہے کہ وہ مختصر خطیہ دے۔

> ١٢٩ ـ الشَّالِثَ عَشَرَ: عَنْهُ، أَنَّ رسولَ الله عَلِيْ قال: «إذا تَوَضَّأَ العَبْدُ المُسْلمُ، أَو الْمُؤمِنُ فَغَسَلَ وَجْهَهُ خَرَجَ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَيْنِهِ مَعَ الْمَاءِ، أَوْ مَعَ آخِر قَطْر الْمَاءِ، فَإَذَا غَسَلَ يَدَاهُ مَعَ الْمَاءِ، أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ، فَإِذَا غَسَلُ رَجْلَيهِ خَرَجَتْ كُلُّ خُطِيئَةٍ مَشَتْهَا رِجْلاهُ مَعَ الْمَاءِ أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ الْمَاءِ حَتَّى يَخْرُجَ نَقِيّاً مِنَ الذُّنُوبِ» رواه مسلم.

۱۲۹ / ۱۲۹ ۔ اننی حضرت ابو ہرریہ دخاتنہ سے روایت ہے ب شک رسول الله ملی یا : جب مسلمان یا مومن بندہ وضوء كرتا ہے ، پس اپنا چرہ دھوتا ہے تو اس کے چرہ سے پانی کے استعال کے ساتھ ہی یا آخری قطرہ آب کے ساتھ وہ تمام گناہ نکل جاتے (معاف ہو جاتے) يَدَيْهِ خَرَجَ مِنْ يَدَيْهِ كُلُّ خَطِيئَةِ كَانَ بَطَشَتْهَا بِين جواس في ابني آنكھوں سے كئے تھے۔ پھرجب اپنے ہاتھ دھوتا ہے تو اس کے ہاتھوں سے یانی کے استعال کے ساتھ ہی یا آخری قطرہ آب کے ساتھ' وہ سب گناہ نکل جاتے ہیں جو اس نے ہاتھوں کو استعال کر کے کئے تھے۔ پھر جب وہ اینے بیر دھو تا ہے تو یانی کے استعال کے ساتھ ہی یا یانی کے آخری قطرے کے ساتھ' اس کے وہ تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں جو اس نے پیروں سے چل کر کئے تھے' یہاں تک کہ وہ گناہوں سے پاک

#### صاف ہو جاتا ہے' (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب الذكر المستحب عقب الوضوء.

الا میں وضوء کی فضیلت کا بیان ہے ' ظاہر ہے جو شخص پابندی سے روزانہ پانچ مرتبہ وضوء کرے ﴾ س طرح گناہوں سے یاک ہو گا؟ گویا وضوء سے ظاہری جسمانی پاکیزگی بھی حاصل ہوتی ہے اور باطنی پاکیزگ بھی کے اللہ اس سے صغیرہ گناہ معاف فرما دیتا ہے۔

١٣٠ \_ الرَّابِعَ عَشَرَ: عنه عن رسولِ ١٣٠ / ١٣٠ \_ انهي حضرت ابو بريره بناتُن سے روايت ہے ' الله عَلَيْ قَال: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسِ، رسول الله طَلَيْكِمْ نِي فرمايا: بانجون نمازين ، جعه دو سرے وَالْجُمُعَةُ إِلَى الْجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى جمع تك ومضان دوسرے رمضان تك ورميان كے رَمَضَانَ مُكَفِّرَاتٌ لِمَا بَيْنَهُنَ إِذَا اجْتِبُبَتِ مَمَام كنابول كو دور كر دين والا من (ليكن) جب كبيره گناہوں سے پچ کر رہا جائے۔ (مسلم) الكَبَائرُ» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات.

١٣٠- فوائد: ايك مومن اگر كبيره گنامول سے اپنا دامن بچاكر ركھ، اسى طرح حقوق العباد ميں بھى كوتابى نه كرے او چرم كوره عبادات كے ذريع سے وہ كنابول سے بالكل ياك صاف رہتا ہے۔

> ١٣١ ـ الْخَامِسَ عَشَرَ: عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ أَلَا أَدُلُّكُم عَلَى مَا يَمْحُو اللهُ بِهِ الْخَطَايَا، وَيَرْفَعُ بهِ الَّدَرَجاتِ؟»، قالوا: بَلَى يًا رَسُولَ اللهِ! قَال: ﴿إِسْبَاغُ الْوُضُوءِ عَلَى

۱۵ / ۱۳۱۱ ۔ انہی حضرت ابو ہر رہ ہناتئہ سے روایت ہے' رسول الله طلط الله على فرمايا: كيامين تهميس ايس اعمال نه بتلاؤں جن کے کرنے سے اللہ گناہ مٹا دے اور درجے بلند فرما دے؟ صحابہ رسی اللہ نے عرض کیا' ضرور' کیوں الْمَكَارِهِ وَكَثْرَةُ الْخُطَا إِلَى الْمَسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ نهي يا رسول الله! آپ نے فرمایا: گرانی اور ناگواری الصَّلاةَ بَعْدَ الصَّلاة، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ» رواه ك باوجود كامل طريقے سے وضوء كرنا مسجدول كى طرف زیارہ قدم چلنا (لعنی دور سے آنا) اور ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا انتظار کرنا۔ پس بیر (اجر و ثواب میں) سرحد یر مورچہ زن رہنے (کی طرح ہی) ہے۔

(مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب فضل إسباغ الوضوء على المكاره.

ااا- فوائد: رباط سرحد ير مورچه زن ره كر سرحدول كي حفاظت كرنے كو كتے ہيں كيني بي جماد كالمسلسل عمل ہے۔ اعمال صالحہ اور عبادت پر مواظبت (ہیشگی) کو رباط کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے۔ مکارہ پر (ناگواری اور مشقت کے باوجود) مکمل وضوء کرنے کا مطلب ہے' مثلاً سخت سردی میں تمام اعضاء کا صحیح طریقے سے دھونا نہایت گرال ہوتا ہے' لیکن ایک مسلمان اللہ کی رضا کے لئے ایسا کرتا ہے' اس لئے اس کا اجر بھی بقدر مشقت زیادہ ہو گا۔

رياض الصالحين (جلد اول) \_\_\_\_\_\_\_ 156

اسی طرح مبجد کا قرب بھی اگرچہ بعض اعتبار سے نہایت مفید ہے۔ لیکن گھر کامسجد سے دور ہونا اس لحاظ سے بہتر ہے کہ جتنے قدم مسجد کی طرف اٹھیں گے' اتنا ہی اجر و ثواب اس کو زیادہ ملے گا۔ اس فضیلت سے قریب رہنے والے محروم رہیں گے۔

۱۳۲ - السّادس عَشَرَ: عن أبي ۱۲ / ۱۳۲ - حضرت ابو موسىٰ اشعری رفاتی سے روایت موسی الاَّشْعَرِیِّ رضی الله عنه قال: قال ہے' رسول الله طاق کے فرمایا: جو دو شحندی نمازیں رسولُ الله ﷺ: «مَنْ صَلَّی الْبَرْدَیْنِ دَخَلَ پِرْهِتَاہِ وہ جنت میں جائے گا۔ (بخاری و مسلم) الْجَنَّةَ » متفقٌ علیه. «الْبَرْدَانِ»: الصَّبْحُ البردان (دو شحندی نمازوں) ہے مراد صح اور عصر و الْبَحْسُرُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب مواقيت الصلوة، باب فضل صلاة الفجر ـ وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب فضل صلاتي الصبح والعصر والمحافظة عليهما.

۱۳۲- فوائد: ان دونوں نمازوں کی خصوصی حفاظت کے لئے یہ فضیلت اور ترغیب اس لئے بیان کی گئی ہے کہ ان دونوں نمازوں میں تسائل اور تغافل کا زیادہ امکان ہے۔ فجر کی نماز میں اٹھ کر آنا نمایت مشکل ہے۔ اسی طرح عصر کا وقت ' دن بھر کے کاموں کو نمٹانے کے لئے نمایت مشغولیت کا وقت ہے ' جس میں نماز کے فوت ہونے کا برا امکان ہے۔ جو شخص ان دو نمازوں کی حفاظت کر لیتا ہے ' وہ دو سری نمازوں کی حفاظت بطریق اولی کر لیتا ہے اور یہ نمازوں کی حفاظت' اسے جنت میں لے جانے کا بہترین ذریعہ ثابت ہوگی۔

رسولُ الله ﷺ: ﴿إِذَا مَرِضَ الْعَبْدُ أَوْ سَافَرَ روايت ہے' رسول الله طَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ ال

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب يكتب للمسافر.

۱۳۳- فوائد: اس سے مراد ایسے اعمال ہیں جو استحباب اور نقل کے طور پر ایک مومن کرتا ہے ورنہ فرائض کی ادائیگی تو ہر حالت میں ضروری ہے۔

۱۳۶ \_ النَّامنَ عَشَرَ: عَنْ جَابِرِ ۱۸ / ۱۳۳ \_ حضرت جابر بن تُقَدَّ ہے روایت ہے' رسول رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: الله ملی الله علی مدقہ ہے۔ «کُلُّ مَعْرُوفِ صَدَقَهُ» رواه البخاري، (روایت کیا اس کو بخاری نے۔ اور مسلم نے اسے ورواه مسلم من روایة حُذَیْفَةَ رضي الله عنه. حضرت مذیفہ ﷺ ہے روایت کیا ہے۔)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب كل معروف صدقة \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف.

الم الله على الله على الله مومن جو بھی نیکی اور بھلائی کا کام کرتا ہے 'اسے اس پر صدقے کی طرح اجر ماتا ہے اور معروف سے مراد ہر قتم کی نیکی اور بھلائی ہے 'علاوہ ازیں معصیتوں (جرائم و گناہ) کا ترک بھی ایک معروف (نیکی) ہے۔

> ١٣٥ \_ التَّاسعَ عَشَرَ: عَنْهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَا مِنْ مُسْلِم يَغْرِسُ غَرْساً إِلَّا كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ ۖ صَلَاقَةً، له: «فَلا يَغْرِسُ الْمُسْلِمُ غَرْساً، فَيَأْكُلَ مِنْهُ مِي اللهِ عَرْسِلُم فَ روايت كيابٍ إِنسَانٌ وَلا دَابَّةٌ وَلا طَيْرٌ إِلَّا كَانَ لَهُ صَدَقَةً إلى يَوْم الْقِيَامَةِ».

> > غَرْساً، وَلا يَزْرَعُ زَرْعاً، فَيَأْكُلَ مِنْهُ إِنْسَانُ وَلا دَابَّةٌ وَلا شَيْءٌ إلَّا كَانَت لَهُ صَدَقَةً» وَرَوَيَاهُ جَمِيعاً مِنْ رواية أنَسٍ رضي الله عنه. قولُهُ: «يَرْزَؤُهُ» أي: يَنْقُصُهُ.

۱۹ / ۱۳۵ - انهی حضرت جابر رظائفۂ سے روایت ہے' رسول الله النايم في فرمايا: جو مسلمان بهي كوئي ورخت لگاتا ہے' تو اس سے جتنا حصہ کھالیا جاتا ہے' وہ اس کے وَمَا سُوقَ منْهُ لَهُ صَدَقَة ، ولا يَرْزَؤه أَحَدُ لَحَ صدقه ہے۔ جو اس سے چراليا جائے وہ صدقہ ہے ، إِلَّا كَانَ لَه صَدَقَةً » رواه مسلم. وفي رواية جو كوئي اسے نقصان پنچائے وہ اس كے لئے صدقہ

اور مسلم ہی کی ایک اور روایت میں ہے: مسلمان جو درخت لگاتا ہے' تو اس سے کوئی انسان' کوئی جانور وَفي رواية له: «لا يَغْرِسُ مُسلِمٌ اور كوتى يرنده جو كهاتا ب وه قيامت والح ون تك اس کے لئے صدقہ ہو گا اور مسلم کی ایک اور روایت میں ہے' مسلمان جو درخت لگاتا اور کوئی کھیتی ہوتا ہے' پس اس سے کوئی انسان' کوئی جانوریا کوئی اور چیز کھائے' تووہ اس کے لئے صدقہ ہے

(بخاری و مسلم نے اس کو حضرت انس سے بھی روایت کیاہے۔)

يَرْزَؤُهُ ' كے معنى بين اسے نقصان پنجائے اس كو کم کر دے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحرث والمزارعة، باب فضل الزرع والغرس - وصحيح مسلم، كتاب المساقاة، باب فضل الغرس والزرع.

۱۳۵- قوا کد: اس میں زراعت و باغبانی کی فضیلت کا بیان ہے۔ علاوہ ازیں اس کی فضیلت ہی کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ کاشت کی ہوئی چیزوں میں سے جو چوری یا غصب یا تلف ہو جائے اور مسلمان اس پر صبر کرے ' تو اسے ال يراجر ديا جائے گا۔

۲۰ ۱۳۲/ ۱۳۲ . انهی حضرت جابر رفایشت روایت ہے کہ بنو سلمہ نے مسجد کے قریب منتقل ہونے کا ارادہ کیا تو 

١٣٦ \_ الْعِشْرُونَ: عَنْهُ قالَ: أَرَادَ بَنُو سَلِمَةَ أَنْ يَنْتَقِلُوا قُرْبَ الْمَسْجِدِ فَبَلَغَ ذلكَ رسولَ الله ﷺ، فَقَالَ لَهُمْ: َ ﴿إِنَّهُ قَدْ

بَلَغَنِي أَنَّكُمْ تُريدُونَ أَنْ تَنْتَقِلُوا قُرْبَ الْمَسْجِدِ؟»، فَقَالُوا: نَعَمْ يَا رسولَ اللهِ! قَدْ أَرَدْنَا ذَلكَ، فَقَالَ: «بَنِي سَلِمَةَ ديَارَكُمْ؛ رواه مسلم. وفي روايةٍ: ﴿إِنَّ بِكُلِّ خَطْوَةٍ دَرَجَةً » رواه مسلم. ورواه البخاري أيضاً قدمول كے نثانات كلھے جاتے ہیں۔ (ملم) بِمَعْنَاهُ مِنْ رواية أُنَسِ رضي الله عنه. و «بَنُو سَلِمَةً» بكسر اللام: قبيلة معروفة من الأنصار رضي الله عنهم، و«آثَارُهُمْ» خُطَاهُمْ.

فرمایا' مجھے یہ بات بہنچی ہے کہ تم مسجد کے قریب منتقل ہونا چاہتے ہو؟ انہوں نے کہا' ہاں' یا رسول اللہ! ہم نے یقیناً یہ ارادہ کیا ہے' آپ نے ارشاد فرمایا' بنو سلمہ! تم تُكْتَبْ آثَارُكُمْ، دِيَارَكُمْ؛ تُكْتَبْ آثَارُكُمْ البِي كُرول مِين ہى رہو' تممارے قدمول كے نشانات لکھے جاتے ہیں۔ تم اینے گھروں میں ہی رہو' تہمارے

158

ایک اور روایت میں ہے۔ بے شک تمہارے ہر قدم پر ایک درجہ ہے۔ اس کے ہم معنی اسے بخاری نے بھی حضرت انس سے روایت کیا ہے اور بنو سلمہ الم کے زیر کے ساتھ' انصار کا ایک مشہور قبیلہ ہے۔ آثارهم' ان کے قدم اور قدموں کے نشانات۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب احتساب الآثار \_ وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب فضل كثرة الخطا إلى المساجد.

۱۳۷- فوائد: عمل میں جتنی محنت و مشقت ہو گی 'جزاء بھی اس حساب سے زیادہ ہو گی۔ (۲) گھر کتنا ہی دور ہو ' نماز مسجد میں آکر باجماعت پڑھنی چاہئے۔

> ١٣٧ ـ الْحَادي وَالْعِشْرُونَ: عَنْ أبي الْمُنْذِر أُبِيِّ بْن كَعْبِ رضِي الله عنه قال: كَانَ رَجُلٌ لا أَعْلَمُ رَجُلًا أَبْعَدَ مِنَ الْمَسْجِدِ منْهُ، وَكَانَ لا تُخْطِئُهُ صَلاةٌ فَقيلَ لَه، أَوْ فَقُلْتُ لَه: لَوِ اشْتَرَيْتَ حِمَاراً تَرْكَبُهُ في الظُّلْمَاءِ، وفي الرَّمْضَاءِ؟ فَقَالَ: مَا يَسُرُّنِي أَنَّ مَنْزِلِي إلى جَنْبِ الْمَسْجِدِ، إِنِّي أُرِيْدُ أَنْ يُكْتَبَ لِي مَمْشَايَ إِلَى الْمَسْجِدِ، وَرُجُوعِي إِذَا رَجَعْتُ إِلَى أَهْلِي، فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: «قَدْ جَمَعَ اللهُ لَكَ ۚ ذَٰلِكَ كُلُّهُ ﴾ رواه مسلم. وفي روايةٍ: «إِنَّ لَكَ مَا احْتَسَبْتَ». «الرَّمْضَاءُ»: الأَرْضُ الَّتِي أَصَابَهَا الْحَرُّ الشَّديدُ.

١٣٤ / ١٣٥ - حضرت ابو منذر ابي بن كعب والتنه سے روایت ہے' ایک آدمی تھا' میں نہیں جانتا کہ کسی اور ھنج کا گھر اس سے زیادہ دور ہو' اس سے کوئی نماز نہیں چھوٹتی تھی' اس سے کما گیایا میں نے اس سے کما' اگر تو ایک گدھا خرید لے جس پر تو اندھرے میں اور گرمی کی شدت میں سوار ہو کر آیا کر۔ اس نے جواب ویا' مجھے یہ بات اچھی نہیں لگتی کہ میرا گھر مسجد کے پہلو میں ہو' (اس کئے کہ) میں تو بیہ چاہتا ہوں کہ (دور سے) میرا مسجد کی طرف چل کر جانا اور پھروہاں سے میرا لوٹنا' جب میں اینے گھر والوں کی طرف لوٹوں' یہ سب میرے حاب میں لکھا جائے۔ رسول الله ملتا الله علی الله (اس کی بیہ بات س کر) فرمایا' اللہ تعالیٰ نے بیہ سب تیرے لئے جمع فرما دیا ہے۔ (مسلم)

ایک اور روایت میں ہے۔ تیرے کئے وہ نواب

### ہے جس کا تونے ارادہ کیا۔ الرمضاء' تپتی ہوئی زمین۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب فضل كثرة الخطا إلى المساجد.

ے اللہ فوائد: صحابہ کرام کے اندر ثواب اخروی حاصل کرنے کا جو جذبہ بے پایاں تھا' اس میں اس کا بیان ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اجر و ثواب انسان کی نیت کے مطابق ملتا ہے اور اس لحاظ سے گھر کامسجد سے دور ہوٹا بھی انسان کے لئے فضیلت کا باعث ہے۔

> ١٣٨ ـ النَّاني وَالعِشْرُونَ: عَنْ أَبِي محمدٍ عبدِ اللهِ بنِ عمرِو بنِ العاص رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: «أَرْبَعُونَ خَصْلَةً أَعْلَاهَا مَنِيحَةُ الْعَنْز، مَا مِنْ عَامِلِ يَعْمَلُ بِخَصْلَةٍ مِنْهَا رَجَاءَ تُوَابِهَا وَتَصْدِيقَ مَوعُودِهَا إِلَّا أَدْخَلَهُ اللهُ بِهَا الْجَنَّـةَ» رواه البخـاري. «الْمَنيحَـةُ»: أَنْ يُعْطِيَهُ إِيَّاهَا لِيَأْكُلَ لَبَّنَهَا ثُمَّ يَرُدُّهَا إِلَيْه .

۱۳۸/۲۲ حضرت ابو محمد عبدالله بن عمروا بن عاص سے روایت ہے' رسول اللہ ملٹی یا نے فرمایا' جالیس خصلتیں ہیں' ان میں سب سے اعلیٰ مکری کا دودھ پینے کے لئے دے دینا ہے۔ جو عامل بھی ان میں سے کسی ایک خصلت یر ' ثواب کی امیدیر اور الله کی طرف سے کئے گئے وعدوں کی تصدیق کرتے ہوئے 'عمل کرتا ہے' تو الله تعالى اسے ضرور جنت میں داخل فرماتا ہے۔ (اس کو بخاری نے روایت کیا ہے۔)

منیحة اس جانور كوكما جاتا ہے كه ايك شخص وه سی کو بطور عطیہ اس کئے دے دیتا ہے کہ وہ اس کا دودھ دوہ کریی لے اور پھراسے واپس کردے۔

تَخْريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب فضل المنيحة.

۱۳۸- فوائد: اس طرح ' کسی چیز کو اینی ملیت میں رکھتے ہوئے ' وقتی اور عارضی فائدے کے لئے ' کسی کو دے ویٹا بھی باعث اجر ہے۔

> ١٣٩ \_ الشَّالـثُ وَالْعِشـرُونَ: عَـنْ عَدِيِّ بن حَاتِمٍ رضي الله عنه قال: سَمِعْتُ النَّبِيُّ ﷺ يقول: «اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشقِّ تَمْرَةِ» متفقٌ عليه.

> وفي رواية لهما عنه قال: قال سَيُكَلِّمُهُ رَبُّهُ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُمَانٌ، فَيَنْظُر أَيْمَنَ مِنْهُ فَلا يَرَى إِلَّا مَا قَدَّمَ، وَيَنْظُر أَشْأَمَ مِنْهُ فَلا يَرَى إِلَّا مَا قَدَّمَ، وَيَنْظُر بَيْنَ

۱۳۹ / ۲۳ ۔ حضرت عدی بن حاتم رفایقهٔ روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ طائید کو فرماتے ہوئے سنا عم آگ سے بچو! اگرچہ کھجور کے ایک گڑے (کے صدقے) کے ساتھ ہی۔ (بخاری ومسلم)

اور اننی دونوں کی ایک اور روایت عدی اسے ہے رسولُ الله ﷺ: «مَا مِنْكُمْ مِنْ أَجَدِ إلا اس ميس ہے كه رسول الله طلَّي الله علم ميں سے ہر شخص سے (براہ راست) اس کا رب ہم کلام ہو گا' اس کے اور اس کے رب کے درمیان کوئی اور ترجمان نہیں ہو گا' پس انسان اپنی دائیں جانب دیکھے گا تو اسے

يَدَيْهِ فَلا يَرَى إِلَّا النَّارَ تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَاتَّقُوا اللَّهِ آلِكَ بَصِحِ بوئ عمل بى نظر آئين كَ عُلْمِن النَّارَ وَلَوْ بِشِقٌّ تَمْرَةٍ، فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَبِكَلِمَةٍ جانب ركيه كا تو ادهر بهي ايخ كرتوت مي وكيه كا اور اینے سامنے دیکھے گاتو جہنم کی بھڑکتی ہوئی آگ اس کے چرے کے سامنے ہو گی کس تم آگ سے بچو! اگرچہ کھجور کے ایک کلاے کے ساتھ ہی ہو (لینی اس کا صدقہ کر کے)' اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو اچھی ہات کے ذریعے سے (دوزخ سے بچو)۔

تخريج: الرواية الأولي: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب طيب الكلام، وكتاب الزكوة وغيرهما.

الرواية الثانية: صحيح بخارى، كتاب التوحيد وغيره ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة أو بكلمة طيبة، وأنها حجاب من النار.

۱۳۹- فوائد: اس میں سخت تربیب کا پہلویہ ہے کہ ہر شخص کو براہ راست اپنے رب کے سامنے کھڑے ہو کر' جب کہ اس کے دائیں بائیں' اس کے اعمال ہول گے' اپنے عملوں کی جواب دہی کرنی ہو گی۔ دوسری بات یہ معلوم ہوئی کہ ہر شخص کو اپنی طاقت کے مطابق اللہ کی راہ میں صدقہ و خیرات کا اہتمام کرنا چاہئے۔ اسی طرح خصال حمیدہ (خوش گفتاری وغیرہ) کا اختیار کرنا بھی نجات کا ذریعہ بن سکتا ہے۔ (۳) قیامت والے دن صرف انسان کاعمل صالح ہی اس کے کام آئے گا۔

١٤٠ ـ الرَّابِع وَالْعِشْرُونَ: عَنْ أَنَسَ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: الله ملي الله عليم في الله تعالى اس بندے سے برا «إِنَّ اللهَ لَيَوْضَى عَنِ الْعَبْدِ أَنْ يَأْكُلَ الأَكْلَةَ خُوش بوتا ہے جو كھانا كھائے تو اس پر اللہ كا شكر ادا فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا، أَوْ يَشْرَبَ الشَّرْبَةَ فَيَحْمَدَهُ كرے اور پانی بیئے تو اس پر الله کی حمد کرے- (مسلم) عَلَيْهَا» رواه مسلم. وَ«الأَخْلَة» بفتح الاكلة ' بمزه ك زبرك ساته' صبح يا شام كاكهانا الهمزة: وَهِيَ الْغَدْوَة أُوِ الْعَشْوَة.

۱۲۰ / ۲۳ ۔ حضرت انس بھائٹھ سے روایت ہے ' رسول

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر، باب استحباب حمد الله تعالى بعد الأكل والشرب. ۱۳۰- فوائد: کھانا پینا' جس میں انسان کے کام و دہن کی لذت کا سامان ہے' اس پر انسان اللہ کا شکر ادا کرے تو اس میں بھی اجر و ثواب ملتا ہے اور کھانا پینا بھی نجات کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم

۱۳۱/۲۵ حضرت ابو موسی بخالتی سے روایت ہے منبی ١٤١\_ الْخَامِسُ وَالْعِشْرُونَ: عن ریم مالی نے فرمایا ، ہر مسلمان کے لئے صدقہ کرنا أبي موسى رضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ (ضروری) ہے۔ ابو موسیٰ نے بوچھا' اگر وہ صدقہ کرنے قال: «عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ صَدَقَةٌ»، قالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ يَجِدْ؟ قَالَ: "يَعْمَلُ بِيَدَيْهِ فَيَنْفَعُ نَفْسَهُ وَيَتَصَدَّقُ»، قالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ؟ قالَ: «يُعِينُ ذَا الْحَاجَةِ قَالَ: «يَأْمُو بِالْمَعْرُوفِ أَوِ الْخَيْرَ»، قَالَ: الشَّرِّ فَإِنَّهَا صَدَقَةٌ» متفقٌ عليه .

کے لئے کچھ نہ یائے؟ آپ نے فرمایا' اینے ہاتھوں سے کام (محنت' مزدوری) کرے اور (اجرت حاصل کر کے) اینے نفس کو بھی نفع پہنچائے اور صدقہ بھی کرے' . الْمَلْهُوفَ»، قالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ؟ انهول نے بِوچِها اگر اسے اس کی بھی طاقت نہ ہو؟ آپ نے فرمایا وہ کسی مصیبت زدہ حاجت مند کی مدد کر أَرَأَيْتَ إِنْ لَمْ يَفْعَلْ؟ قالَ: «يُمْسِكُ عَنِ وے انهوں نے كما اگر وہ اس كى بھى طاقت نه ركھ؟ آپ نے فرمایا' وہ نیکی یا بھلائی کا تھم کرے۔ انہوں نے پوچھا' اگر وہ یہ بھی نہ کرے؟ آپ نے فرمایا' وہ دوسروں کو نقصان پنجانے سے باز رہے ' یقینا یہ بھی صدقہ ہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكوة، باب على كل مسلم صدقة، وكتاب الأدب ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن اسم الصدقة...

اسا۔ فوائد: محنت مزدوری کی ترغیب تاکہ انسان کماکراین ضروریات بھی پوری کرے اور اللہ کی راہ میں بھی صدقہ کرے۔ (۲) صدقے کا مفہوم بڑا وسیع ہے' اس میں نیکی اور بھلائی کی بہت سی انواع آجاتی ہیں' حتیٰ کہ برائی سے رک جانا بھی صدقہ ہے۔

#### سا۔ طاعت (نیکی اور بھلائی کے کامول) میں ١٤ ـ بَابٌ في الاقتصاد في العبادة میانه روی اختیار کرنے کابیان

عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَىٰ ۞ ﴿ [طله: ٢،١]، يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

أنَّ النبيُّ ﷺ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا امْرَأَةٌ تُطِيقُونَ، فَوَاللهِ! لا يَمَلُّ اللهُ حَتَّى تَمَلُّوا» عَلَيْهِ. متفقٌ عليه. َ

قال الله تعالى: ﴿ طَلَّهُ إِنَّ مَا أَنَزَلْنَا الله تعالى نے فرمایا ، بم نے یہ قرآن تجھ پر اس لئے نہیں ا تارا کہ تو مشقت میں پڑ جائے۔

وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ أَللَهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا اور فرمايا: الله تعالى تهمارے ساتھ آساني كا ارادہ كرتا ہے' وہ تمہارے ساتھ تنگی کاارادہ نہیں کر تا۔

١٤٢ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها، ١/ ١٣٢ ـ حضرت عائشه رشي الله عنها، ١٨٢ ـ حضرت الله عنها، كريم النيام ان كے پاس تشريف لائے 'ان كے پاس ايك قال: «مَنْ هٰذِهِ؟» قالت: هَذِهِ فُلاَنَةٌ تَذْكُرُ عورت بيشي بوئي تهي آپ نے يوچها بي كون ہے؟ مِنْ صَلاَتها، قالَ: "مَه عَلَيْكُم بِمَا حضرت عائشه " في جواب ديا بي فلال عورت بي جو (نفلی) نمازیں کثرت سے پڑھتی ہے۔ آپ نے فرمایا' وَكَانَ أَحَبُ الدِّيْنِ إِلَيْهِ مَا دَاوَمَ صَاحِبُهُ مُهرو! تم اسي چيز كولازم كروجس كي تم طاقت ركهو الله کی قتم! الله نهیں اکتاتا' یہاں تک که تم خود اکتا جاؤ

وَ «مَهُ» كَلِمَةُ نَهْي وَزَجْرِ. وَمَعْنى «لا يَمَلُّ اللهُ ﴾ أيْ: لا يَقْطَعُ ثُوَّابَهُ عَنْكُمْ حَتَّى تَمَلُّوا فَتَتْرُكُوا، فَيَنْبَغِي لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مَا تُطِيقُونَ الدَّوَامَ عَلَيْهِ لِيَدُومَ ثُوَابُهُ لَكُمْ وَفَضْلُهُ عَلَيْكُمْ.

(یعنی تم زیادہ عبادت کرنے کی صورت میں اکتا کتے ہو' الله تعالی اجر دینے میں نہیں اکتاتا) اور الله تعالی کو سب وَجَزَاءَ أَعْمَالِكُمْ، وَيُعَامِلُكُمْ مُعَامَلَةَ الْمَالِ عِي رَياده محبوب عبادت و اطاعت وه ب جس ير'اس کو اختیار کرنے والا' ہیشگی کرے۔

(بخاری و مسلم) مه ' بيه تھی اور زجر (روکنے اور ڈانٹنے) کا کلمہ ہے۔ لایسل الله 'اس كاثواب اور اجر ختم نہيں ہو گا اور تم سے اکتا جانے والے کا سامعاملہ نہیں فرمائے گا' كه تم اكتا جاؤ اور عمل چھوڑ دو۔ اس كئے تمهارے شایان میں بات ہے کہ تم وہ عمل اختیار کرو'جس پر تم ہیشکی کر سکو' تاکہ اس کا تواب تمہاے لئے اور اس کا فضل تم پر ہمیشہ رہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب ما يكره من التشدد في العبادة - وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب أمر من نعس في صلاته.

۱۳۲- فوائد: اس میں طاقت سے زیادہ عبادت کرنے سے روکا گیا ہے 'کیونکہ اس میں اندیشہ ہے کہ چند روز کے بعد انسان اکتا جائے اور عبادت بالکل ہی چھوڑ بیٹھے' اس لئے عبادت و طاعت میں بھی میانہ روی ضروری ہے۔ (٢) الله كووه عمل بهت بيند ہے جو بميشه پابندي كے ساتھ كيا جائے ، چاہے تھوڑا ہى ہو۔ كيونكه بميشكى والے عمل كا اجر بھی ہمیشہ ملے گا' بخلاف چند روزہ عمل کے کہ اس کا اجر بھی چند روزہ ہی ہو گا۔

١٤٣ ـ وعن أنسٍ رضي الله عنه قال: جَاءَ ثَلاثَةُ رَهْطٍ إَلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ عَلِيْةً، يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ عَيْلِةٍ، فَلَمَّا أُخبرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا وَقَالُوا: أَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِي ﷺ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِه وَمَا تَأَخَّرَ. قالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَأُصَلِّي اللَّيْلَ أبداً، وقال الآخرُ: وأَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ وَلا أُفْطِرُ، وقالَ الآخَرُ: وَأَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلا أَتَزَوَّجُ أَبَداً، فَجَاءَ رسولُ الله ﷺ إلَيْهم فقالَ: ﴿أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟! أَمَا واللهِ! إِنِّي لأَخْشَاكُمْ

۲ / ۱۴۳ - حضرت انس مناتئر سے روایت ہے کہ تین آدمی' نبی ملٹالیم کی ازواج مطمرات وٹٹائٹان کے گھر آگے' ان سے نبی سائیلم کی عبادت سے متعلق بوچھتے تھے۔ جب ان کو (اس کی تفصیل) ہلائی گئی تو گویا انہوں نے اسے كم سمجها اور كما كه جمارا اور نبي ملتايم كاكيا مقابله؟ آپ کے تو اگلے پھیلے تمام گناہ معاف کر دیئے گئے ہیں (اس لئے ہمیں تو آپ سے زیادہ عبادت کرنے کی ضرورت ہ) چنانچہ ان میں سے ایک نے کما' میں تو ہیشہ ساری رات نماز پڑھا کروں گا۔ دو سرے نے کما' میں ہیشہ روزے رکھوں گا، مجھی روزے کا ناغہ نہیں کروں گا۔ تیرے نے کما' میں عورتوں سے کنارہ کش رہوں گا اور

سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي» متفقٌ عليه.

وَأَرْقُدُ، وَأَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغِبَ عَنْ باتيل بينجين قو) آپ ان كياس تشريف لائ اور ان سے یوچھا' تم نے اس اس طرح کما ہے؟ (جب اس کا جواب انہوں نے اثبات میں دیا تو) آپ نے فرمایا ' خردار! الله كى قتم! مين تم مين سب سے زيادہ الله سے ڈرنے والا اور اس کا سب سے زیادہ خوف دل میں ر کھنے والا ہوں۔ لیکن میں روزے رکھتا بھی ہوں اور چھوڑ دیتا بھی ہوں' (رات کو) نماز بھی پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں اور عورتوں سے میں شادی بھی کرتا ہوں (پس بیہ سارے کام ہی میری سنت ہیں) اور جس نے میری سنت سے اعراض کیا، پس وہ مجھ میں سے نہیں (لعنی مجھ سے اس کا تعلق نہیں) (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح ـ وصحيح مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه إليه. . .

۱۳۳- فوائد: اس میں عبادات میں میانہ روی کی' نکاح کی اور نبی ساٹھیا کے اقتداء کی ترغیب اور ہمیشہ روزہ رکھنے یا ساری ساری رات (بغیر سوئے) عبادت کرنے کی ممانعت و کراہت ہے۔ (۲) بدعات میں خیر اور اجر نہیں ہے۔ تمام تر خیرو برکت اور ثواب صرف اور صرف نبی ملٹھیل کی اطاعت اور اتباع میں ہے۔

١٤٤ \_ وعن ابنِ مسعودِ رضي الله ٣ / ١٢٨ - حضرت ابن مسعود بناتُنهُ سے روایت ہے، الْمُتَنَطِّعُونَ» قالَهَا ثَلاثاً، رواه مسلم. كرنے والے ہلاك ہو گئے۔ آپ نے تین مرتبہ سے «الْمُتَنَطِّعُونَ»: الْمُتَعَمِّقُونَ الْمُشَدِّدُونَ في ارشاد فرمايا. (مسلم) غَيرِ مَوْضِعِ التَّشْدِيدِ.

المتنطعون 'كامطلب بے 'جمال شريعت میں سختی نہیں ہے' وہاں سختی کرنے والے اور کھود کرید

تخريج: صحيح مسلم، كتاب العلم، باب هلك المتنطّعون.

۱۳۴- فوا ئد : اس سے ان ریاضتوں اور مشقوں کی کراہت واضح ہے جو بہت سے اہل تصوف نے اپنے طور پر گھڑ ر کھی ہیں جن میں بے جا تشدہ اور سنت نبوی سے انحراف پایا جاتا ہے اسی طرح مسائل میں کھود کرید کرنے اور بال کی کھال نکالنے والے بھی اس میں آجاتے ہیں کہ اس قتم کی موشکافیوں کا ارتکاب بھی بالعموم وہی لوگ كرتے ہيں جو سنت اور اتباع رسول سے تھی دامن ہوتے ہيں۔

الله عنه عن النّبيّ عَلَيْهُ قال: «إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ عِن النّبيّ عَلَيْهُ قال: «إِنَّ الدِّينَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادً الدِّينَ إِلَّا غَلْبَه، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا، وَاسْتَعِينُوا بِالْغَدُوةِ وَالرَّوْحَةِ وَالرَّوْحَةِ وَالرَّوْحَةِ وَالرَّوْءَ وَالْعَامِي وَالْعَامِي وَالْعَامِ وَالْعَالَاعِلَاعُوا وَالْعَامِ وَالْعَلَامُ وَالْعَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامُ وَالْعَامِ وَالْعَلَامُ وَالْعَامِ وَالْعَامِ وَالْعَلَامِ وَلَ

وفي رواية له: «سَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَاغْدُوا وَقَارِبُوا وَاغْدُوا وَرُوحُوا، وَشَيْءٌ مِنَ الدُّلْجَةِ، الْقَصْدَ الْقَصْدَ تَبْلُغُوا».

قوله: «الدّينُ» هُو مَرْفُوعٌ عَلَى مَا لَمْ يُسَمَّ فَاعِلُهُ. وَرُويَ مَنْصُوباً، وَرُويَ مَنْصُوباً، وَرُويَ: «لَـنْ يُشَـادً الـدّينِ الْحَدْةِ: «إلّا غَلَبَهُ»، أَيْ: غَلَبَه الدّينِ وقوله ﷺ: «إلّا غَلَبَهُ»، أَيْ: غَلَبَه الدّينِ وَعَجَز ذَلكَ الْمُشَادُ عَنْ مُقَاوَمَةِ الدّينِ لِكَثْرَةٍ طُرُقهِ. وَ«الْغَدْوَةُ»: سَيْرُ أَوَّلِ لِكَثْرَةٍ طُرُقهِ. وَ«الْغَدْوَةُ»: سَيْرُ أَوَّلِ النَّهَارِ. وَهُذَا اسْتَعَارَةٌ وَ«الدُّلْخِة»: آخِرُ اللَّيلِ. وَهُذَا اسْتِعَارَةٌ وَآلَكُمْ، وَسَيْلٌ، وَمَعْنَاهُ: اسْتَعِينُوا عَلَى طَاعَةِ اللهِ وَتَمْثِيلٌ، وَمَعْنَاهُ: اسْتَعِينُوا عَلَى طَاعَةِ اللهِ عَنَّ وَجَلّ بِالأَعْمَالِ في وَقْتِ نَشَاطِكُمْ، وَقَرَاغٍ قُلُوبِكُمْ بِحَيْثُ تَسْتَلِذُونَ الْعِبَادَة وَلَا تَسْأَمُونَ مَقْصُودَكُمْ، كَمَا وَلَا تَسْأَمُونَ ، وَتَبْلُغُونَ مَقْصُودَكُمْ، كَمَا وَلَا تَسْأَمُونَ ، وَتَبْلُغُونَ مَقْصُودَكُمْ، كَمَا وَلَا تَسْتَلِدُ فِي هٰذِهِ الأَوْقَاتِ وَلَا تَسْتَلِدُ فَي هٰذِهِ الأَوْقَاتِ وَيَاتِئُهُ فِي هٰذِهِ الأَوْقَاتِ وَيَسْتَرِيحُ هُو وَدَابَّتُهُ فِي غَيْرِهَا، فَيصِلُ المَقْصُودَ بِغَيْرِ تَعَبٍ، واللهُ أَعْلَمُ.

۳ / ۱۳۵ - حفرت ابو ہریرہ دخاتئہ سے روایت ہے،
رسول اللہ ملٹائیم نے فرمایا: یقیناً دین آسان ہے اور جو
دین میں بے جا تحق کرتا ہے تو دین اس پر غالب آجاتا
ہے (بینی ایسا انسان مغلوب ہو جاتا اور دین پر عمل
ترک کر دیتا ہے) پس تم سیدھے راستے پر رہو اور میانہ
روی اختیار کرو اور اپنے رب کی طرف سے ملنے والے
اجر پر خوش ہو جاؤ اور صبح و شام اور رات کے پچھ جھے
اجر پر خوش ہو جاؤ اور صبح و شام اور رات کے پچھ جھے
کی (عبادت) سے مدد حاصل کرو۔ (بخاری)

اور بخاری ہی کی ایک اور روایت میں ہے۔ سیدھے راستے پر رہو' میانہ روی اختیار کرو اور صبح اور شام اور کچھ حصہ رات کو (عبادت کے لئے) چلو! میانہ روی اختیار کرو! تم منزل مقصود کو پہنچ جاؤ گے۔

الدين ' يمال مرفوع ہے' مفعول مالم يسم فاملہ کی بنا پر' اور بیہ منصوب (الدینؒ) بھی مروی ہے الا غلبه كامطلب م، وين اس ير غالب آجائ كا اور دین میں بے جا سختی کرنے والا' دین میں زیادہ شاخیس اور راستے ہونے کی وجہ سے ' دین کے تقاضوں پر عمل كرنے سے عاجز رہے گا۔ غدوہ كے معنى ہيں ، صبح صبح (دن کے آغاز میں) چلنا اور روحه کے معنی ہیں دن کے آخری پر میں چلنا اور دلجہ" 'رات کا آخری حصہ۔ یہ استعارہ اور تمثیل ہے اور اس کا مطلب ہے 'تم اللہ کی طاعت میں عملوں کے ذریعے سے اس وقت مدد حاصل كرو جب تم تازه دم هو اور تمهارے دل (دوسرے ہم وغم سے) فارغ ہوں' اس طرح تم عبادت میں لذت حاصل کرو گے اور اکتاؤ گے نہیں اور اپنے مقصود کو حاصل کر لوگ۔ جیسے تجربہ کار مسافر انہی او قات میں اپنا سفر طے کر تا ہے اور خود بھی ان او قات کے علاوہ دو سرے او قات میں آرام کرتا ہے اور اینے جانور کو بھی آرام کرواتا

ہے' پس وہ بغیر تکان کے منزل مقصود تک پہنچ جاتا ہے۔ واللہ اعلم۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضى، باب تمنى المريض الموت، وكتاب الرقاق، باب القصد والمداومة على العمل.

٠٠٠٠ فوائد: اس میں میانہ روی کے علاوہ اس امرکی ترغیب ہے کہ عبادت کے لئے ایسے او قات مقرر کئے جائیں جن میں انسان تازہ دم ہو تا کہ اسے اللہ کی عبادت میں لذت و حلاوت محسوس ہو۔ تاہم یہ نقلی عبادات ے کئے ہے۔ فرضی عبادات کی ادائیگی تو اپنے مقررہ او قات میں ہی ضروری ہے۔

١٤٦ ـ وعن أنسِ رضي الله عنه ٥ / ١٣٦ ـ حفرت انس بنائتُه سے روایت ہے کہ قال: دَخَلَ النَّبِيُّ عِلَى الْمَسْجِدَ فَإِذَا حَبْلٌ رسول الله طلَّهَايِم مسجد مين تشريف لائے تو (ديكھا) كه مَمْدُودٌ بَيْنَ السَّارِيَتَيْنِ فقالَ: «مَا هٰذَا ايك رسى دو ستوثول ك درميان بندهى بوكى - آب الْحَبْلُ؟» قالُوا: هٰذَا حَبْلٌ لِزَيْنَبَ، فإِذَا نِي بِعِها بيرسى كيا ہے؟ (يعني كس مقصد كے لئے فَتَرَتْ تَعَلَّقَتْ بِهِ. فقالَ النَّبِيُّ ﷺ: بندهی ہے؟) لوگوں نے بتلایا کہ یہ (حضرت ام «حُلُّوهُ، لِيُصَلِّ أَحَدُكُمْ نَشَاطَهُ، فَإِذَا فَتَرَ المومنين) زينب الى رسى ہے۔ جب وہ (عبادت كرتے کرتے) تھک جاتی ہیں تو اس کے ساتھ لٹک جاتی ہیں (تاکہ سستی دور ہو جائے) نبی ملٹھایام نے فرمایا' اس کو کھول دو! تم میں سے ایک شخص کو چاہئے کہ وہ اس وقت نماز بره هے جب وہ فرحت و نشاط محسوس کرے' جب ست ہو جائے (تھک جائے) تو وہ سوجائے۔

فَلْيَرْ قُدْ» متفقٌ عليه .

[بخاری ومسلم]

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب ما يكره من التشديد في العبادة - وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب أمر من نعس في صلاته.

۱۳۲- فوائد: اس میں بھی بے جاسختی اور اثائے نماز کسی چیز کا سمارا لینے سے روکا گیا ہے۔ (۲) کسی منکر کا ازالہ ہاتھ سے ممکن ہو تو فورا ہی اس کو بند کر دیا جائے۔ (۳) عبادات میں میانہ روی اور اوقات نشاط کا اہتمام کیا حائے۔

۲ / ۱۴۷ ۔ حضرت عائشہ رہی کے ایس سے روایت ہے ' رسول أَنَّ رسولَ الله على قال : «إِذَا نَعَسَ أَحَدُكُمْ الله الله الله على إلى جب تم مين سے كسى شخص كو نماز وَهُوَ يُصَلِّي، فَلْيَرْقُدْ حَتَّى يَذْهَبَ عَنْهُ يِرْضَ بُوكَ اولَكُم آئے ' تو اس كو چاہے كه وہ سو النَّوْمُ، فإِنَّ أَحَدَكم إذا صَلَّى وهُوَ نَاعِسٌ جَائِ يَهَال تك كه اس كى نيند دور موجائے اس كتے لا يَدْرِي لَعَلَّهُ يَدْهَبُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبُ نَفْسَهُ ﴿ كَه جب وه او مُكْتِ موت نماز رِرْ هِ كَا تُو اس كوب علم

١٤٧ ـ وعن عائِشَةَ رضي الله عنها،

رياض الصالحين (جلد اول) = 166 =

نهیں ہو گا کہ شاید وہ اینے طور پر تو مغفرت کی دعا مانگنے لگے لیکن (در حقیقت) وہ اینے نفس کے لئے بددعاء کر رما ہو۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب الوضوء من النوم - وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب أمر من نعس في صلاته.

۱۳۷- فوا كد: او گھتے ہوئے نماز راجھنے كى حالت ميں' انسان كهنا يہ چاہتا ہو' اے الله مجھے بخش دے۔ ليكن نيند کے غلبے میں اس کے برعکس کہ دے ، مجھے نہ بخش۔ یہ تھم عام طور پر نفلی نمازوں کے لئے ہے ، کیونکہ فرض نمازوں کی تو تعداد مخضرہے اور اس میں بھی امام کو تخفیف کی تاکید کی گئی ہے۔ گویا اس کا مطلب بھی وہی ہے جو گزشتہ احادیث کا ہے کہ نشاط و راحت کے او قات میں عبادت کی جائے۔

١٤٨ \_ وعن أبي عبد الله جابر بن ٤ / ١٣٨ \_ حضرت ابو عبدالله جابر بن سمره رات بيان سَمُواةً رضى الله عنهما قال: كُنْتُ أُصَلِّي كرتے بين كه مين نبي طَلَيْكِم ك ساتھ (آپ كي اقتداء مَعَ النَّبِيِّ ﷺ الصَّلَوَاتِ، فَكَانَتْ صَلاتُهُ مِين مَازين يِرْهِ تَا تَهَا كِي آبِ كَي نماز بهي ورمياني موتى قَصْداً وَخُطْبَتُهُ قَصْداً. رواه مسلم. تھی اور آپ کا خطبہ بھی درمیانہ۔ (مسلم)

قولُهُ: «قَصْداً» أَيْ: بَيْنَ الطُّولِ قصداً كامطلب ع نه لمبانه مخضر بلكه دونول ك

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة.

۱۳۸- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ امام کا جماعت کی حالت میں لمبی نماز پڑھانا' اسی طرح جمعہ و عیدین وغیرہ میں لمبا خطبہ دیناسنت کے خلاف ہے۔

١٤٩ ـ وعن أبي جُحَيْفَةَ وَهْب بْن ٨ / ١٣٩ ـ حضرت ابو جحيفه وهب من عبدالله ع عبدِ الله رضي اللهُ عنه قال: آخَى النَّبِيُّ عَلَيْهُ روايت م كه نبي طَلَّيْهُم ن حضرت علمان اور حضرت بَيْنَ سَلْمَانَ وَأَبِي الدَّرْدَاءِ، فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الوالدرواء على حدرميان بهائي جاره قائم فرا ديا تها (يعني الدَّرْدَاءِ، فَرَأَى أُمَّ الدَّرْدَاءِ مُتَبَذِّلَةً فقالَ: ججرت کے بعد) پس سلمان (ایک روز این اسلامی ما شَأْنُك؟ قالَتْ: أَخُوكَ أَبُو الدَّرْدَاءِ لَيْسَ بِعالَى) ابو الدرواط كي ملاقات كے لئے (ان كے كُمر) كئے ' لَه حَاجَةٌ في الدُّنْيَا، فَجاءَ أَبُو الدَّرْدَاءِ توانهول نے ديكھا كه (ان كي الميه)ام درداء ملي كيلي فَصَنَعَ لَه طَعَاماً، فقالَ لَهُ: كُلْ فَإِنِّي كَيْرِ يَهِي بوكى بين انهول في يوچها (يو) تهاراكيا صَائِمٌ، قالَ: ما أَنِا بآكِلٍ حَتَّى تَأْكُلَ، حال ہے؟ انہوں نے جواب ویا نتمارے بھائی ابو الدرداء فلکو ونیا کی کوئی حاجت ہی نہیں ہے۔ (اتنے میں) ابو الدرداء عجمی تشریف لے آئے اور انہوں نے اپنے فقالَ لَهُ: نَمْ، فَلَمَّا كَانَ مِنْ آخِر اللَّيْلِ قَالَ بِمِائِي علمان كَ لِيَّ كَمَانُ ثَمْ،

فَأَكُلُ، فَلَمَّا كَانَ اللَّيْلُ ذَهَّبَ أَبُو الدَّرْدَاءِ يَقُومُ فقالَ لَهُ: نَمْ فَنَامَ، ثُمَّ ذَهَبَ يَقُومُ

متفقٌ عليه.

سَلْمَانُ: قُم الآنَ، فَصَلَّيَا جَمِيعاً، فقالَ لَه لِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، سَلْمَانُ» رواه البخاري.

کھاؤ' میرا تو روزہ ہے۔ انہوں نے فرمایا' میں تو اس ساتھ) نہیں کھاؤ گے۔ چنانچہ انہوں نے بھی (نفلی روزہ . فَأَعْطَ كُلَّ ذِي حَقِّ حَقَّهُ، فَأَتَى النبيَّ ﷺ توڑ كر ان كے ساتھ) كھايا۔ پھر جب رات ہوكی تو وہ فَذَكَرَ ذلكَ لَه، فقالَ النبيُّ عَلَيْهُ: «صَدَقَ نوافل يرْضِ لِلَّهِ علمان على ان سے كما (ابھى) سو جاؤ' چنانچه وه سو گئے' پھر تھوڑی دریہ بعد وہ اٹھ کر نوا فل یڑھنے لگے۔ سلمان ﷺ نے انہیں (پھرروک دیا اور) کہا' سو جاؤ! جب رات كا آخرى ببر ہوا تو سلمان اللہ ان سے کہا' اب اٹھ کر قیام کرو۔ چنانچہ دونوں نے اکٹھے نوافل یڑھے ' پھر سلمان نے ابو الدرداء ن سے خطاب کر کے كما القينا تمهارے رب كاتم پر حق ہے۔ (كين) تمهارے اینے نفس کا (بھی) تم پر حق ہے۔ اور تہمارے گھر والوں (بیوی بچوں) کا (بھی) تم یر حق ہے' اس لئے ہر صاحب حق كو اس كا حق دو! كبر سلمان النبي التيليم كي خدمت ميس حاضر ہوئے اور یہ سارا واقعہ آپ کو سنایا' نبی ساتھ کیا نے فرمایا علمان نے سچ کہا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصوم، باب من أقسم على أخيه ليفطر في التطوع، وكتاب الأدب، باب صنع الطعام والتكلف للضيف.

١٣٩- فُوا كَد: رات كو المُه كر قيام كرنا الرجه نهايت ببنديده عمل ہے ليكن اگر مطلوبہ حقوق كو نظرانداز كر كے ايسا كيا جائے گا تو يہ ناپنديده قرار پائے گا۔ (٢) قيام الليل (تهد) كا صحيح وقت رات كا آخرى (تيسرا) حصه ہے تا كه انسان رات کے پہلے دو حصول میں آرام اور حقوق زوجیت وغیرہ اداکر لے۔ (۳) نفلی روزہ توڑنا جائز ہے' اس کی قضا ضروری نہیں۔ (م) دین کی بنیاد پر بھائی چارہ قائم کرنا اور پھرایک دوسرے سے میل ملاقات کے لئے گھر پر آنا جانا جائز ہے۔ (۵) ایک دوسرے کی صیح رہنمائی کرنا ضروری ہے۔ (۲) بوقت ضرورت اجنبی عورت سے بات کرنا جاز ہے۔

> ١٥٠ \_ وعن أبي محمدٍ عبدِ اللهِ بن عِمْرو بنِ العاصِ رضي الله عنهما قال: أُخْبِرَ النَّبِيُّ عِيْلِيْمَ أَنِّي أَقُول: وَاللهِ لأَصومَنَّ النَّهَارَ، وَلاَ قُومَنَّ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ، فَقَالَ رسُولُ الله ﷺ: «أَنْتَ الَّذِي تَقُولُ ذلك؟»

٩ / ١٥٠ - حضرت ابو محمد عبدالله بن عمرو بن عاص ري الله سے روایت ہے' نبی طفایم کو میری بابت بتلایا گیا کہ میں کہنا ہوں کہ اللہ کی قشم! میں دن کو روزہ رکھوں گا اور جب تک زنده رہوں گا' رات کو قیام کروں گا' رسول 

فَقُلْتُ لَه: قَدْ قُلْتُهُ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَارِسُولَ الله! قَالَ: «فَإِنَّك لاتَسْتَطيعُ ذلكَ؛ فَصُمْ وَأَفْطِرْ، وَنَمْ وَقُمْ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاثَة أَيَّامِ فَإِنَّ الْحَسَنَةَ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، وَذَلْكَ مِثْلُ صِيَّام الدَّهْر»، قُلْتُ: فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ منْ ذلكَ، قَالَ: «فَصُمْ يَوْماً وَأَفْطِرْ يَومَيْنِ»، قُلْتُ: فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ منْ ذلكَ، قالَ: «فَصُمْ يَوْماً وَأَفْطِرْ يَوْماً، فَـذلـكَ صِيَـامُ دَاودَ بَيَكِيْنَ، وهُـوَ أَعْـدَلُ الصِّيَام». وفي رواية: «هـوَ أَفْضَـلُ الصِّيَام» ، فَقُلْتُ: فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذلكَ. َ فَقَالَ رسولُ الله ﷺ: «لا أَفْضَلَ منْ الَّتِي قال رسولُ الله ﷺ أُحَبُّ إليَّ منْ أَهْلي وَأَفْطِرْ، وَنَمْ وَقُمْ فَإِنَّ لَجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لَعَيْنَيْكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وإِنَّ لزَوْجِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَإِنَّ لِزَوْرِكَ عَلَيْكَ ثَلاثَةَ أَيَّام، فَإِنَّ لَكَ بِكُلِّ حَسَنَةٍ عَشْرَ هُوتا. أَمْثَالِهَا، فَإِنَّ ذلكَ صيامُ الدَّهْرِ»، فَشَدَّدْتُ قُوَّةً، قال: «صُمْ صيّامَ نَبِيِّ اللهِ دَاوُدَ-دَاوُدَ؟ قال: «نِصْفُ الدَّهْرِ» فَكَان عَبْدُ اللهِ يقولُ بَعْد مَا كبرَ: يَا لَيْتَنِي قَبلْتُ رُخْصةَ رسولِ اللهِ عِيْنَا . وفي رواية: ﴿ اللَّمْ أُخْبَـرُ

نے آپ سے کما' میرے مال باپ آپ پر قربان ہوں' یقینا یہ باتیں میں نے کی ہیں' آپ نے فرمایا' تم ان کی طاقت نہیں رکھو گے' اس لئے تم روزہ رکھو (بھی) اور (بھی) چھوڑ بھی دو۔ اسی طرح (رات کا کچھ حصہ) سو جاؤ اور (کچھ حصہ) قیام کرو اور مہینے میں تین روزے رکھ لیا کرو' اس لئے کہ ہر نیکی کا اجر دس گنا ہے' تہمارا پیہ عمل ہمیشہ روزہ رکھنے کی مثل ہو جائے گا۔ میں نے کہا' میں اس سے زیادہ کرنے کی طاقت رکھتا ہوں' آپ نے فرمایا'تم ایک دن روزه رکھا کرو اور دو دن روزے کا ناغه کیا کرو! میں نے کہا' میں اس سے زیادہ کی طاقت ر کھتا ہوں' آپ نے فرمایا' ایک دن روزہ رکھو' ایک دن چھوڑ دو! میہ حضرت داؤد ( ملائلہ) کا روزہ ہے اور بہ ذلكَ»، وَلَأَنْ أَكُونَ قَبِلْتُ النَّلاثَةَ الأَيَّامَ روزول مين سب سے معتدل اور مناسب طريقه ہے۔

ایک اور روایت میں ہے' یہ سب سے افضل وَمَالِي. وفي رواية: «أَلَمْ أُخْبَرْ أَنَّكَ تَصومُ روزه ہے۔ میں نے کما' میں اس سے زیادہ کی طاقت النَّهَارَ وَتَقُومُ اللَّيْلَ؟»، قلتُ: بَلَى ركمتا بول الله طنَّهَا في فرمايا اس سے زيادہ يَا رسولَ اللهِ! قال: «فَلا تَفْعَلْ: صُمْ فضيلت والاكوئي طريقه نهين ب. (حضرت عبدالله بن عمرو الله راوی حدیث میان فرماتے ہیں کہ بڑھائے میں مجھے احساس ہوا کہ) اگر میں (ہر مہینے) وہ تین روزے ر کھنے قبول کر لیتا جن کی بابت رسول اللہ طاق کیا نے فرمایا حَقًّا، وَإِنَّ بِحَسْبِكَ أَنْ تَصُومَ في كلِّ شَهْرٍ تَهَا توبيه مجھے اینے اہل و عیال اور مال سے زیادہ محبوب

ایک اور روایت میں ہے (نبی طفی کیا نے فرمایا) کیا فَشُدَّدَ عَلَيَّ، قُلْتُ: يارسولَ الله! إنِّي أَجِدُ مجھے يه نهيں بتلايا گيا كه تم دن كو روزه ركھتے اور رات کو نوا فل روصتے ہو؟ میں نے کھا' بالکل صحیح ہے یا رسول وَلا تَزِدْ عَلَيْهِ »، قلتُ: وَمَا كَانَ صِيامُ الله! ليكن أس سے ميرا مقصد سوائے بھلائی كے اور يجھ نہیں۔ آپ نے فرمایا' پس تم اللہ کے بیغیبر حضرت داؤر ً والا روزه رکھو' وہ لوگوں میں سب سے زیادہ عبادت گزار تھے اور ہر مہینے میں (ایک) قرآن پڑھو' میں نے

لَيْلَةِ؟»، فَقُلْتُ: بَلَى يا رسولَ اللهِ! وَلَمْ الْقُرْآنَ فِي كُلِّ شَهْرِ»، قُلْت: يَا نَبِيَّ اللهِ! أَفْضَلَ منَّ ذلكَ؟ قالَ: "فَاقْرَأْه في كُلِّ سَبْع وَلا تَزِدْ عَلَى ذِلكَ "، فَشَدَّدْتُ فَشُدِّدَ عَلَىَّ، وَقَالَ لَي النَّبِيُّ ﷺ: «إنَّكَ لا تَدْرِي لَعَلَّكَ قَالَ لَيَ النَّبِيُّ عَلِيَّةً، فَلَمَّا كَبِرْتُ وَدِدْتُ أَنِّي عَے كُنْتُ قَبِلْتُ رُخْصَةَ نَبِيِّ اللهِ ﷺ. وفي رواية: ﴿ وَإِنَّ لِوَلَدِكَ عَلَيْكَ حَقًّا " ، وفي تمهاري اولاد كابهي تم يرحق ہے۔ رُوايةٍ: «لا صَامَ مَنْ صَامَ الأَبَدَ» ثَلاثاً. وفي دَاوُدَ، وَأَحَبُّ الصَّلاَةِ إلى اللهِ تَعَالَى صَلاةُ دَاوُدَ: كَانَ يَنَامُ نِصْفَ اللَّيْل، وَيَقُومُ ثُلُثُهُ، يَوْماً، وَلا يَفِرُ إِذَا لاقَى». وفي رواية قَالَ: أَنْكَحَنِي أَبِي امْرَأَةً ذَاتَ حَسَب، وَكَانَ يَتَعَاهَدُ كَنَّتَهُ \_ أَيْ: امْرَأَةَ وَلَدِّهِ \_ فَيَسْأَلُهَا عَنْ بَعْلِهَا ، فَتَقُولُ لَهُ: نِعْمَ الرَّجُلُ مِنْ رَجُل لَمْ يَطَأْ لَنَا فِرَاشاً وَلَمْ يُفَتِّشْ لَنَا كَنَفاً مُنْذُ أُنَّيْنَاهُ. فَلَمَّاطَالَ ذلكَ عليه ذَكَرَ ذلكَ للنَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ: «الْقَني به» فَلَقيتُهُ بَعْد ذلك فَقَالَ: «كَيْفَ تَصُومُ؟»، قُلْتُ: كُلَّ يَوْم،

أنَّك تَصُومُ الدَّهْر، وَتَقْرَأُ القُرْآنَ كُلَّ كُما الله كَ يَغِيم! مِن اس سے زيادہ كى طاقت ر کھتا ہوں' آپ نے فرمایا' پس ہر بیس دن میں اسے أُرِدُ بِذَلِكَ إِلَّا الْخَيْرَ، قَالَ: «فَصُمْ صَوْمَ بِرْهُو! مِين نِے كَما الله كے سِغْمِر! مِين اس سے زيادہ كى نَبِيِّ اللهِ دَاوُدَ، فَإِنَّهُ كَانَ أَعْبَدَ النَّاس، وَاقْرَأ طاقت ركهمًا مول 'آب نے فرمایا' پس تم اسے وس دن میں یر هو' میں نے کہا' میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مَنْ ذلك؟ قالَ: «فَاقْرَأْهُ مِول، آبِ نے فرمایا، پس تم اسے سات دن میں پڑھو فى كُلِّ عِشْرِينَ»، قُلْت: يَا نبيَّ اللهِ! إِنِّي (يعنى خَمْ كرو) اس سے زيادہ مت كرنا۔ يس ميں نے أُطِّيقُ أَفْضَلَ منْ ذلك؟ قَالَ: «فَاقْرَأْهِ في سخق كي تو مجھ پر بھي سخق كروي گئ اور مجھ سے نبي كريم كُلِّ عَشْرِ»، قُلْت: يَانَبِيَ اللهِ! إنِّي أُطِيقُ مِلْيَالِم ن فرماياً، تهيس نهيس معلوم شايد تهماري عمر دراز ہو۔ حضرت عبداللہ (راوی حدیث) نے کما' چنانچہ میں اس حال کو بہنچ گیا جو میری بابت نبی ملٹھیلم نے فرمایا تھا' یں جب میں بوڑھا ہو گیا تو میں نے جایا کہ کاش میں وہ يَطُول بِكَ عُمُرٌ ، قَالَ: فَصِرْتُ إِلَى الَّذِي رفصت قبول كر ليتا جو الله كے پينمبر مجھے وے رہے

اور ایک اور روایت میں ہے (آپ ؓ نے فرمایا) اور

ایک اور روایت میں ہے (آپ کے فرمایا) اس کا رُوايةٍ : "أَحَبُ الصِّيَام إِلَى الله تَعَالَى صِيَامُ روزه نهين جس نے بيشہ روزه ركھا۔ تين مرتبہ آپ نے بیہ فرمایا۔

ایک اور روایت میں ہے اللہ تعالیٰ کو سب سے وَيَنَامُ سُدُسَهُ، وَكَانَ يَصُومُ يَوْماً وَيُفْطِرُ زياره محبوب روزه حضرت داؤد كا روزه م اور سب سے زیادہ محبوب نماز اللہ کے نزدیک داؤد کی نماز ہے۔ وه آدهی رات سوتے اور اس کا تیسرا حصہ نماز پڑھتے اور پھراس کے چھٹے جھے میں آرام فرماتے اور وہ ایک دن روزه رکھتے اور ایک دن روزه نه رکھتے اور جب دشمن سے ان کی مُدھ بھیڑ ہوتی تو بھاگتے نہیں تھے۔

ایک اور روایت میں ہے (حضرت عبداللہ بن عمرو فرماتے ہیں) میرے باپ نے میرا نکاح ایک خاندانی عورت سے کرا دیا' وہ این بہو کا بہت خیال رکھتے تھے 170:

قَالَ: «وَكَيْفَ تَخْتِمُ؟»، قَلْتُ: كُلَّ لَيْلَةٍ، وَذَكَرَ نَحْوَ ما سَبَقَ، وَكَانَ يَقْرَأُ عَلَى بَعْض أَهْلِهِ السُّبُعَ الَّذِي يَقْرَؤُهُ، يَعْرِضُهُ مِنَ النَّهار ليَكُونَ أَخَفَّ عَلَيْهِ بِاللَّيْلَ، وَإِذَا أَرَادَ أَنَّ يَتَقَوَّى أَفْطَرَ أَيَّاماً وَأَحْصَى وَصَامَ مِثْلَهُنَّ كَرَاهِيَةَ أَنْ يَتْرُكَ شَيْئاً فَارَقَ عَلَيْهِ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّحيحَيْنِ وَقَليلٌ مِنْهَا في أَحَدِهِمَا.

(لینی اینے بیٹے کی بیوی کا) پس وہ اس سے اس کے خاوند کی بابت یو چھتے تو وہ ان سے کہتی 'آدمیوں میں سے اچھے آدمی ہیں' انہوں نے تبھی ہمارا بستر نہیں روندا (یعنی میرے ساتھ نہیں لیٹے) اور ہماری بردے والی چز کو نہیں شؤلا (یعنی ہم بستری نہیں کی) جب اس طرح کی حالت کو لمبا عرصہ ہو گیا تو انہوں نے اس کا ذکر نبی کریم كُلُّ هٰذه الرِّوَايَاتِ صَحِيحَةٌ مُعْظَمُهَا في طَلْيَهِم سے كيا تو آب نے (ميرے والدسے ميرى بابت) کہا کہ اس کو مجھ سے ملواؤ' چنانچہ اس کے بعد میں آپ سے ملا تو آپ نے بوچھا'تم روزہ کیے رکھتے ہو؟ میں نے کما' روزانہ۔ آپ ؓ نے پوچھا' تم قرآن کیے ختم كرتے ہو؟ میں نے كما ، ہر رات كو۔ اس كے بعد ان باتوں کا ذکر کیا جو پہلے گزریں اور (عبداللہ بن عمرو ً ) اینے بعض گھر والوں کو (قرآن مجید کا) وہ ساتواں حصہ ساتے جو وہ (رات کو نوافل میں) پڑھتے۔ دن کو اس کا دور فرما لیتے' تاکہ رات کو (اس کا پڑھنا) ان کے لئے آسان ہو جائے اور جب وہ قوت حاصل کرنا چاہتے' تو کچھ دن روزے چھوڑ دیتے اور ان کو گن لیتے اور اتنے روزے بعد میں رکھ لیتے ' (کیونکہ) وہ اس بات کو ناپیند کرتے تھے کہ وہ کوئی ایسی چیز چھوڑ دیں جس پر انہوں نے نبی ملتھایا سے جدائی اختیار کی۔ (یہ تمام روایات (جو ذکر کی گئی ہیں) صحیح ہیں' ان کا بیشتر حصہ بخاری و مسلم دونوں میں ہے اور تھوڑا حصہ ایبا ہے جو ان دونوں میں سے کسی ایک میں ہی ہے۔)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصوم، باب صوم الدهر، وباب حق الضيف في الصوم، وباب حق الجسم في الصوم، وكتاب الأنبياء \_ وصحيح مسلم، كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر.

۱۵۰ فوائد: اس میں جمال صحابہ کرام رہی آتھ کے زہر و ورع اور شوق عبادت کا بیان ہے ' وہیں نبی ملتی کی ان تعلیمات و ہدایات کا تذکرہ بھی ہے جن میں اعتدال اور میانہ روی اختیار کرنے اور دین و دنیا' دونول کے تقاضے یورا کرنے کی تلقین ہے۔ (۲) صحابیات می عفت اور ان کی شرم و حیاء کا بھی ایک نمونہ اس میں ہے کہ وہ اپنے

میں کے سرنے ان سے بوچھا تو نہایت خاموش سے برداشت کرتی رہیں اور جب ان کے سرنے ان سے بوچھا تو نہایت مادند کی بے رنایت مہذب اور کنائے کے انداز میں اس کا اظہار فرمایا۔

١٥١ ـ وعن أبي رِبْعِيِّ حَنْظَلَةَ بن الرَّبِيعِ الْأُسَيِّدِيِّ الْكَاتِبَ أَحَدِ كُتَّابَ رَسُولَ الله ﷺ قَال: لَقِيَنِي أَبُو بَكُرِ رضي الله عنه فقال: كَيْفَ أَنْتَ يا حَنْظَلَةُ؟ قُلْتُ: نَافَقَ حَنْظَلَةُ! قالَ: سُبْحَانَ الله مَا تَقُولُ؟! قُلْتُ: نَكُونُ عِنْدَ رسولِ الله ﷺ يُذَكِّرُنَا بِالْجَنَّةِ وَالنَّارِ كَأَنَّا رَأْيَ عَيْن، فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِ رسولِ اللهُ عَلِيْ عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيْعَاتِ نَسينًا كَثِيراً. قالَ أَبُو بَكُر رضي الله عنه: فَوَاللهِ إِنَّا لَنَلْقَى مِثْلَ لَهَذَا، فَانْطَلَّقْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرِ حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى رسولِ الله ﷺ. فقُلْتُ: نَافَقَ حَنْظَلَةُ يا رسولَ الله! فقالَ رسولُ الله ﷺ: ﴿ وَمَا ذَاكَ؟ »، قُلْتُ: يا رسولَ اللهِ! نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وِالْجَنَّةِ كَأَنَّا رَأَيَ عَيْنٍ، فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأَوْلادَ وَالضَّيْعَاتِ نَسِينَا كَثْيِراً. فقال رسولُ الله ﷺ: «والَّـذيُّ نَفْسِي بِيَدِهِ لَـوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عِنْدِي وَفَي الذِّكْرِ لَصَافَحَتُكُمُ الْمَلائِكَةُ عَلَى فُرُشِكُمْ وفي طُرُقِكُمْ، وَلٰكِنْ يا حَنْظَلَةُ! سَاعَةً وَسَاعَةً" ثَلاثَ مَرَّاتٍ، رواه مسلم.

قَولُهُ: «رِبْعِیٌ» بِکَسْرِ الرَّاءِ. «وَالأُسَیِّدِی» بَضَمَّ الْهَمْزَةِ وَفَتْحِ السِّیْنِ وَالأُسیِّدِی» بَضَمَّ الْهَمْزَةِ وَفَتْحِ السِّیْنِ وَبَعْدَهَا یَاءٌ مَکْسُوْرَةٌ مُشَدَّدَةٌ. وَقَولُهُ: «عَافَسْنَا» هُوَ بِالْعَیْنِ وَالسِّیْنِ الْمُهْمَلَتیْنِ،

۱۰ / ۱۵۱ مصرت ابو ربعتی صنطله بن ربیع اسیدی سے روایت ہے ' یہ نبی کریم طاق کیا کے کاتبوں میں سے ایک کاتب تھے' یہ بیان فرماتے ہیں کہ مجھے ابو بکر اللہ انہوں نے یو چھا' حنظلہ کیسے ہو؟ میں نے کما' حنظلہ تو منافق ہو گیا ہے۔ ابو بکر انے فرمایا اسجان اللہ! یہ تم کیا كه رہے ہو؟ ميں نے كما (بات يہ ہے كہ جب) ہم رسول الله طلی ایم کے پاس ہوتے ہیں' آپ ہمارے سامنے جنت اور دوزخ کااس طرح تذکرہ فرماتے ہیں گویا کہ ہم آئکھوں سے دیکھ رہے ہیں الیکن جب ہم رسول الله طلی مجلس سے فکل آتے ہیں تو بیوی بچول میں اور دنیا کے کاروبار میں مشغول ہو جاتے ہیں اور بہت سی چیزیں بھول جاتے ہیں۔ ابو بکر اٹنے فرمایا: اللہ کی قتم! ان جیسی باتوں سے تو ہم بھی دوجار ہوتے ہیں (لیعنی اگر یہ نفاق ہے تو ہم بھی اس نفاق میں مبتلا ہیں اور اس اعتبار سے یہ نہایت تشویش ناک معاملہ ہے) چنانچہ میں اور ابوبکر ﴿ (دونوں) چلے حتیٰ کہ نبی طالیکی محدمت میں پہنچ گئے ہیں میں نے کہا' اے اللہ کے رسول! صنظلہ تو منافق ہو گیا ہے۔ رسول اللہ طافی نے فرمایا ' یہ کیسے؟ میں نے کما' یا رسول اللہ! (جب) ہم آپ کے پاس ہوتے ہیں' آپ ہارے سامنے جنت اور دوزخ کا تذکرہ فرماتے ہیں تو (ایسے معلوم ہوتا ہے کہ) گویا ہم آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں' پھرجب ہم آپ کی مجلس سے نکل آتے ہیں تو ہیوی بچوں اور کاروبار میں مشغول ہو جاتے ہیں اور بہت سی باتیں بھول جاتے ہیں۔ رسول الله الله الله الله نے فرمایا' قشم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' اگر تم ہمیشہ اسی حالت و کیفیت میں رہوجس میں تم میرے پاس ہوتے ہو اور (ہر وقت) اللہ کی یاد

أَيْ: عَالَجْنَا وَلاَّعَبْنَا. «وَالضَّيْعَاتُ»: الْمَعَايِشُ.

میں رہو' تو فرشتے تم سے تمہارے بستروں اور تمہارے راستوں میں تم سے مصافح کریں۔ لیکن اے حظلہ! وقت وقت کی بات ہے۔ تین مرتبہ آپ نے یہ ارشاد فرمایا (لعنی ہر لمح انسان کی ایک ہی کیفیت نہیں رہتی ا بلکہ حالات و ظروف کے اعتبار سے کیفیت بدلتی رہتی (4

(مسلم)

ربعی 'راء کے زیر کے ساتھ۔ اسیدی ' ہمزہ کے پیش اور سین کے زبر کے ساتھ اور اس کے بعد مآء پر تشدید اور زیر۔ عافسنا' عین اور سین (بغیر نقطول) کے ساتھ۔ معنی ہیں' ہم کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں اور کھیل کود میں۔ ضیعات ، گزر او قات کے ذرائع۔ مثلًا وست کاری محیتی بازی متجارت و صنعت اور مال و دولت وغيره-

تخريج: صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب فضل دوام الذكر.

ا۱۵۱ - فوائد: اس میں بھی صحابہ کرام " کے زہد و ورع اور تقویٰ کے ذکر کے علاوہ انسانی سرشت کے حوالے سے انسان کی تغیریذر حالت و کیفیت کا بیان ہے۔ اس کا تعلق نفاق سے نہیں ہے ول کی غفلت سے ہے جس کو انسان بدلنے پر تو قادر نہیں ہے تاہم ذکر اللی کی کثرت سے اس کا ازالہ کر سکتا ہے۔

هُوَ بِرَجُلِ قَائِم، فَسَأَلَ عَنْهُ فَقَالُواً: أَبُو إِسْرَائِيْلُ نَذَرَ أَنْ يَقُوْمَ فِي الشَّمْسِ وَلاَ يَعْقُدَ، وَلاَ يَسْتَظِلُ وَلاَ يَتَكَلَّمَ، وَيَصُومَ فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿مُرُوهُ فَلْيَتَكَلَّمْ وَلْيَسْتَظِلُّ وَلْيَقْعُدَ وَلْيُتِّمَّ صَوْمَهُ ﴾ رواه البخاري.

١٥٢ - وَعَنِ ابْنِ عَبَّاس رَضِيَ اللهُ ١١/١٥١ - حضرت ابن عباس رضى الله عنما سے روایت عَنْهُمَا قَالَ: بَيْنَمَا النَّبِيُّ عِينَ أَيخُطُبُ إِذَا م كم ايك وقت نبى ماليًا خطبه ارشاد فرما رب علي کہ اجانک آپ کی نظرایک (دھوپ میں) کھڑے ہوئے آومی پر بردی۔ آپ نے اس کی بابت یو چھا تو لوگوں نے بتلایا کہ اس کا نام ابو اسرائیل ہے' اس نے نذر مانی ہے کہ وهوب میں کھڑا رہے گا، بیٹھے گا نہیں اور شہ سابیہ حاصل کرے گااور نہ گفتگو کرے گااور روزہ رکھے گا۔ نبی ملٹ کیا نے فرمایا' اس سے کہو کہ وہ گفتگو کرے' سابیہ حاصل کرے اور بیٹھ جائے' البتہ اپنا روزہ پورا کر لے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب النذر فيما لا يملك وفي معصية.

ا الله الله الله الله الله كا قرب خود ساخته طریقول سے نہیں ' بلکه قرآن و حدیث کے مطابق علی اور عبادت كرنے سے حاصل ہو تا ہے۔ (۲) ایسی نذر بوری نہیں كرنی چاہئے جس میں معصیت ہو یا جس كا علی شریعت میں نہ ہو۔ جس كی بعض مثالیں اس حدیث میں ہے۔ (۳) ہے حدیث جمہور علاء كی دلیل ہے جو نذر معصیت کے بورا نہ كرنے پر كفارہ ضروری قرار نہیں دیتے۔ كيونكه نبی ملتی الله اسے كفارہ ادا كرنے كا تعم نہیں معصیت کے بورا نہ كرنے پر كفارہ ضروری قرار نہیں دیتے۔ كيونكه نبی ملتی الله اسے كفارہ ادا كرنے كا تعم نہیں

وَأَمَّا الأحَادِيثُ؛ فَمِنْهَا:

10۔ اعمال کی حفاظت کرنے کا بیان

الله تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: کیا ایمان والوں کے لئے وقت نہیں آیا کہ ان کے دل الله کی یاد کے لئے اور جو حق کی باتیں اتری ہیں' ان کے لئے جھک جائیں اور وہ ان لوگوں کی طرح نہ ہو جائیں جن کو ان سے پہلے کتابیں دی گئیں' یس ان پر مدت کمبی ہو گئی تو ان کے دل سخت ہو گئے۔

اور الله تعالی نے فرمایا: اور ہم نے (رسولوں کے) پیچھے عیدی ابن مریم کو بھیجا اور ہم نے انہیں انجیل دی اور ہم نے انہیں انجیل دی اور ہم نے ان کے بیروکاروں کے دلوں میں شفقت و رحمت رکھ دی اور دنیا کا ترک کرنا 'جو انہوں نے گئر لیا تھا' ہم نے اسے ان پر نہیں لکھا تھا' گر الله کی رضا مندی تلاش کرنے کو (ہم نے ان کے لئے ضروری قرار دیا تھا۔ یا انہوں نے رہانیت اس غرض سے گئری تھی) پس انہوں نے اس کا اس طرح خیال نہیں رکھا' جس طرح اس کا خیال رکھنے کا حق تھا۔

اور الله تعالی نے فرمایا: تم اس عورت کی طرح مت ہو جاؤ جس نے نمایت محنت سے کاتے ہوئے سوت کو تو ڑ کر طرف کر دیا۔

اور فرمایا: اور اینے رب کی عبادت کر! یمال تک که تھے موت آجائے۔

اس موضوع سے متعلقہ احادیث ملاحظہ ہوں۔ ۱/ ۱۵۳۔ ان میں سے حدیث عائشہ سے جو اس سے

١٥٣ - حَدِيثُ عَائشَةَ: وَكَانَ أَحَبُّ الدِّينِ

إِلَيْهِ مَا دَاوَمَ صَاحِبُهُ عَلَيْهِ. وَقَدْ سَبَقَ في ما قبل ك باب (١٣٠) مين كزر چكى ب (ملاحظه مو و رقم ا/ ۱۳۲) اس میں ایک گرا یہ ہے کہ اللہ کو وہ عمل سب سے زیادہ محبوب ہے جے اس کا کرنے والا ہمیشہ کرے۔

مسلم.

الْبَابِ قَبْلَهُ.

١٥٤ ـ وعن عمر بن الخطاب ٢/ ١٥٢ ـ حفرت عمر بن خطاب بن الخوطاب عمر بن خطاب بن الخطاب علي الم رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: رسول الله طلي الله عنه قال: عنه قال: عنه قال: الله عنه الله عنه قال: قال: الله عنه قال: الله «مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ مِنَ اللَّيْل، أَوْ عَنْ شَيْءِ وظفِف سے ياس كے يجھ تصے سوجائے 'اور وہ اسے مِنْهُ فَقَرَأَه مَا بَيْنَ صَلاةِ الْفَجْرِ وَصَلاةِ فَجرى نمازے لے كرظرى نمازك ورميان يراه لے تو الظُّهْرِ، كُتِبَ لَهُ كَأَنَّمَا قَرَأَهُ مِنَ اللَّيْلِ» رواه اس كے لئے لكھ ویا جاتا ہے "گویا اس نے اس رات كو ہی بڑھاہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه أو

١٥٨- فوائد: حزب اصل مين گھاك ير پاني لينے كى بارى كو كما جاتا ہے۔ پھريہ اس وظيفے كے لئے استعال كئے جانے لگا جو انسان اپنے طور پر (بطور نفلی عبادت کے) مقرر کرلیتا ہے۔ مثلاً میں اتنے نوافل 'یا قرآن کا اتنا حصہ یا فلاں عمل روزانہ کروں گا۔ اس میں اس امر کی ترغیب ہے کہ اپنے اوراد کی حفاظت کی جائے۔ نیز کسی سے اس کا ورو رہ جائے اور وہ اسے قریب ترین وقت میں ادا کرلے تو اسے اس کے ورد کا پورا اجر ملے گا' اس کے بے وقت ہونے سے اجر میں کمی نہیں ہو گی۔

> ١٥٥ ـ وعن عبدِ اللهِ بنِ عمرِو بنِ العاصِ رضي الله عنهما قال: قال لي رسولُ الله عَلَيْ : «يَاعَبْدَ اللهِ! لاتَكُنْ مِثْلَ فُلانِ، كَانَ يَقُومُ اللَّيْلَ فَتَرَكَ قِيَامَ اللَّيْلِ» متفقٌ عليه.

س / ۱۵۵ - حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص شاشط بيان كرتے ہيں كہ مجھ سے رسول الله طلق الله علی اے فرمایا 'اے عبدالله! ثم فلال شخص كي طرح نه مونا وه رات كو قيام كرتا (نوافل وغيره يرهتا) تھا (يعني طاقت سے زيادہ) پھر اس نے (اکتاکر) رات کا قیام چھوڑ دیا۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب ما يكره من ترك قيام الليل ـ وصحيح مسلم، كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر لمن تضرر به أو فوّت به حقا.

ها - فوائد: حسن اخلاق كا تقاضا ب كه جس شخص ك اندر كوئي قابل مذمت چيز ب تواس شخص كا نام تونه ليا جائے' البتہ اس فعل کا تذکرہ کر دیا جائے تا کہ لوگ اس فعل سے اجتناب کریں۔ دوسری بات اس سے سے معلوم ہوئی کہ انسان جس عمل خیر کو شروع کرے تو اس پر جیکھی کرنا پندیدہ ہے۔ (۳) نفلی عبادات اور اعمال خیر میں طاقت سے زیادہ بوجھ نہیں ڈالنا چاہئے۔ اس کا متیجہ بالعوم یہ ہوتا ہے کہ انسان اکتا کراہے چھوڑ بیٹھتا ہے۔ ١٥٦ \_ وعن عائشةَ رضي الله عنها ٢٥١/٣ مفرت عائشه رُثُيَّ آلِيَا ہے روايت ہے كہ جب

قالت: كان رسولُ الله علي إذًا فَاتَنهُ الصَّلاةُ رسول الله مليَّالِم كي رات كي نماز "كسي تكليف يا اوركسي منَ اللَّيْل مِنْ وَجَع أَوْ غَيْرِهِ، صَلَّى مِنَ وجه سے ره جاتی تو آپ دن کو باره رکعات پڑھتے تھے۔ النَّهَارِ ثِنْتَى عَشْرَةً رَكْعَةً ﴾ رواه مسلم. (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه. . . ۱۵۲- فوائد: نوافل کی قضاء اگرچه ضروری نہیں۔ تاہم اگر اس کا اہتمام کر لیا جائے تو مستحب ہے ، جیسے نبی سائیلیم نے کہا۔

# السُّنَّةِ وَآدَابِهَا

قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَلَكُمْ عَنَّهُ فَأَنفَهُوا ﴾ [الحشر: ٧]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَكَةَ أَنَى إِذَا هُوَ إِلَّا وَمَن يُوحَى إِن ﴿ مِي جِيواسِ كَي طرف نازل كي جاتي ہے۔ [النجم: ٤،٣]، وقال تعالى: ﴿ قُلُّ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ لَّقَدَّ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَنْسَوَةً حَسَنَةً لِّمَن و على

يَرْجُوا ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ ﴾[الأحزاب:٢١]، وقال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا يوم آخرت يريقين ركها ہے۔ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴾ [النساء: ٦٥]، وقـال تعـالـي: ﴿ فَإِن لَنَزَعْهُمْ فِي فَتَىْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٥]، قال الْعُلَمَاءُ: مَعْنَاهُ إِلَى الْكتَابِ وَالسُّنَّةِ. وقال تعالى: ﴿ مَّن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠]، وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتُهْدِئَ إِلَىٰ صِرَاطِ مُّستَقِيمٍ ﴾ [الشورى: ٥٢]، وقال

## ١٦ - بَابٌ فِي الأَمْرِ بِالْمُحَافَظَةِ عَلَى ١٦ سنت اور اس كے آواب كى حفاظت کرنے کے حکم کابیان

الله تعالى نے فرمایا: رسول ممہیں جو دے اسے لے لو اور جس سے تہیں روک دے' اس سے رک جاؤ! اور فرمایا: (وہ پغیبر) این خواہش سے نہیں بولنا' وہ تو وحی

اور الله تعالى نے فرمایا: اے سینمبر! ان سے کمہ دیں اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو' تو پس تم میری پیروی کرو' الله تهمیں اینا محبوب بنا لے گا اور تمهارے گناہ بخش

اور فرمایا : یقیناً تمهارے لئے رسول الله ملتی کی ذات میں بہترین نمونہ ہے' اس شخص کے لئے جو اللہ یر اور

شَجَكُرُ بَيْنَهُمْ أَنُمُ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ اور فرمايا: تيرے رب كي فتم ہے اوگ مومن نہيں ہوں گے' یہاں تک کہ وہ اینے باہمی جھکڑوں میں تجھے اینا تھم (ثالث) نہ مان لیں' پھر تیرے فیلے یر وہ اپنے دلوں میں کوئی تنگی بھی محسوس نہ کریں اور (نہایت خوش دلی ہے) اسے تشکیم کرلیں۔

اور الله تعالی نے فرمایا: اگر کسی چز کی بابت تمهارا آپس میں جھکڑا ہو جائے (کہ جائز ہے یا ناجائز؟) تو تم اسے اللہ اور اس کے رسول کی طرف لوٹا دو' اگر تم اللہ پر اور يوم آخرت ير ايمان ركھتے ہو۔ [النــور: ٦٣]، وقــال تعــالـــى: كرو-[الأحزاب: ٣٤]؛

تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ مُخَالِفُونَ عَنْ أَسْرِهِ ۚ أَن عَلَاء نَ كَمَا جِ كَهُ اس كَ مَعْي بِي 'كتاب وسنت كي تُصِيبَهُمْ فِنْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَدَابٌ أَلِيدً ﴾ طرف لوثا دو العني اس كي روشني مين جائز و ناجائز كا فيصله

﴿ وَاذْكُرْتَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُيُونِكُنَّ مِنَ اور الله تعالى نے فرمایا: جس نے رسول الله (ماليَّكُم ) كي اللهِ وَأَلْحِتُمَةً ﴾ اطاعت كى يقينا اس نے الله كى اطاعت كى -

اور الله تعالى نے فرمایا : یقیناً تو سیدھے راتے کی طرف رہنمائی کرتا ہے 'جو اللہ کا راستہ ہے۔

اور الله تعالی نے فرمایا: رسول کے تھم کی مخالفت کرنے والوں کو اس امرے ڈر جانا جاہئے کہ وہ کسی آزمائش سے دوجار نہ ہو جائیں یا انہیں کوئی دردناک عذاب نہ

اور فرمایا: اور یاد رکھو' الله کی آیتوں اور حکمت (سنت) کو جو تمہارے گھروں میں پڑھی جاتی (تلاوت کی جاتی)

بيں-

اس باب میں اور بہت سی آیات ہیں۔ اس باب سے متعلقہ احادیث ملاحظہ فرمائیں:

ا / ١٥٤ ـ حضرت ابو ہررہ و الله سے روایت ہے 'پی ما تَرَكْتُكُمْ إِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَثْرَةً سے چھوڑ دول تم مجھے میرے طال پر چھوڑ دو (لیعنی ال سُؤَالِهِم، وَاخْتِلافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ، فَإِذَا كى بابت كريد كريد كريد كرمت يوچهو) اس لئے كه تم سے نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ يَهِ لُوكُول كو اسى چيز نے ہلاك كيا كه وه كثرت سے بأَمْر فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ، متفقٌ عليه . وال كرتے اور ايخ پيغبرول سے اختلاف كرتے تھے -اس کئے جب میں تہیں کسی چیز سے روکوں تو تم اس سے اجتناب کرو اور جب میں تہیں کسی چیز کا حکم دول تواسے این طاقت کے مطابق بجالاؤ۔ (بخاری ومسلم)

والآيات في الْبَاب كَثِيرَةٌ . وَأَمَّا الأحادِيثُ :

١٥٧ \_ فالأوَّلُ: عَنْ أبي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه عن النَّبِيِّ ﷺ قال: «دَعُونِي

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاعتصام، باب الاقتداء بسنن رسول الله على ـ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب توقيره ﷺ وترك إكثار سؤاله عما لا ضرورة إليه.

ے احداد فوائد: کسی واقعی ضرورت اور وجہ کے بغیر سوال کرنا اور اللہ اور اس کے رسول کے احکام میں اختلاف و نزاع پیدا کرنا' یہ ہلاکت کا سبب ہے۔ سلامتی کا راستہ صرف میں ہے کہ اللہ اور اس کے رسول کی باتوں پر بلا

چون و چرا عمل کیا جائے۔ نداہب کی فقهی موشگافیاں بھی اسی ذیل میں آتی ہیں جن سے جدل و اختلاف کا دروازہ کلتا اور افتراق و تشتت کا راسته جموار ہوتا ہے۔ کاش امت محمدید اس تباہ کن رائے سے ہٹ کر اس صراط متقیم پر آجائے جو امن و سلامتی کا ضامن ہے اور وہ صراط متنقیم ایک اور صرف ایک ہے ' چاریا پانچ نہیں۔ حق مرف ایک ہے ' متعدد نہیں۔ فساذا بعدالحق الا الصلال حق کے بعد گراہی ہی گراہی ہے۔

> الْعِرْبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رضي الله عنه قال: ً ﴿ وَعَظَنَا رَسُولُ الله ﷺ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً وَجِلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ وَذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ! كَأَنَّهَا مَوْعِظَةُ مُوَدِّع فَأُوْصِنَا. قال: «أُوصِيكُمْ بتَقْوَى اللهِ، ّ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وإنْ تَأَمَّرُ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ [حيشي]، وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اخْتِلافاً كَثْبِراً. فَعَلَيْكُمْ سُنَّتِنِي وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشدِينَ الْمَهْدِيِّينَ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدِثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ بِـدْعَـةٍ ضَـلالَـةٌ» رواه أَبـو داود، والترمذي وقال: حديث حسن صحيح. «النَّواجذُ» بالذالِ المعجمةِ: الأنْيَابُ، وقيلَ: الأضْرَاسُ.

١٥٨ \_ الشَّانِي: عَنْ أبي نَجِيح ٢ / ١٥٨ \_ حضرت الونجيع عرباض بن ساريه والتُّذ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹھائیم نے ہمیں (ایک مرتبہ) نمایت مؤثر وعظ ارشاد فرمایا، جس سے دل ڈر گئے اور آ تکھیں بہہ بڑیں۔ ہم نے کما' یا رسول اللہ! یہ تو گویا آخری الوداع کہنے والے کا وعظ ہے' پس آپ ہمیں وصیت فرما و یجئے! آپ نے فرمایا عمیں تمہیں اللہ سے ڈرنے کی اور سمع و طاعت (لینی امیر کی بات سننے اور اس پر عمل کرنے) کی وصیت کرتا ہوں' اگرچہ تم پر کوئی حبثی غلام امیرمقرر ہو جائے۔ (یاد رکھو!) تم میں سے جو (میرے بعد) زندہ رہے گا' وہ بہت اختلاف دیکھے گا' پس تم میری سنت کو اور ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کے طریقے کو لازم بکڑنا' ان کو دانتوں سے مضبوط بکڑ لینا' دین میں نئے نئے کام (بدعات) ایجاد کرنے سے بچنا' اس کئے کہ ہربدعت گمراہی ہے۔

(اس کو ابو داؤد اور ترمذی نے روایت کیا اور امام ترزى نے كما عيد حديث حسن صحيح ہے۔) نواجد (ذال معمه لقطے والی ذال کے ساتھ) مخصوص دانت یا بعض کے نزدیک داڑھیں۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب السنة، باب لزوم السنة \_ وجامع ترمذي، كتاب العلم، باب الأخذ بالسنة واجتناب البدعة.

۱۵۸- فوائد: اس میں تقوی اور اطاعت امیر اختیار کرنے کے علاوہ سنت نبوی اور سنت خلفائے راشدین کے اتباع کی تاکید اور بدعات سے اجتناب کی تلقین ہے۔ علاوہ ازیں اس میں نبی سٹھیلم نے اس امر کی خبر دی کہ یہ امت اختلافات کا شکار ہو جائے گی اور ساتھ ہی صحیح راستے کی نشاندہی بھی فرما دی اور وہ سے کہ نبی ملتی الم اور خلفائے راشدین کے تعامل سے تجاوز نہ کیا جائے۔ یہ کثرت اختلافات میں حق کو بھیاننے کی ایک کسوٹی اور معیار ہے۔ کاش مسلمان اس معیار نبوی کو ہی واحد معیار حق تتلیم کرلیں۔

١٥٩ \_ الثَّالِثُ: عَنْ أَبِي هريرةَ رضي الله عنه، أن رسولَ الله ﷺ قال: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَي». أَبَى» رواه البخاري.

۳ / ۱۵۹ ۔ حضرت ابو ہررہ رہائٹہ سے روایت ہے کہ رسول الله ملتي الله عن فرمایا: ميري امت سب كي سب جنت میں جائے گی' سوائے ان افراد کے جو انکار کر دیں' قِيلَ: وَمَنْ يَأْبَى يا رسولَ الله؟ قالَ: «مَنْ يُوجِها كيا يا رسول الله! (جنت مين جانے) سے كون انكار أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ كرے كا؟ آپ نے جواب میں ارشاد فرمایا: جس نے میری اطاعت کی' وہ جنت میں داخل ہو گیا اور جس نے میری نافرمانی کی' اس نے (جنت میں جانے سے) انکار کر

دیا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاعتصام، باب الاقتداء بسنن رسول الله على .

۱۵۹- فوائد: امت سے مرادیال امت اجابت ہے ایعنی وہ لوگ جو نبی طال کی دعوت قبول کر کے آپ پر ایمان لائے اور اس امت اجابت میں سے بھی جنت میں وہی جائیں گے جو آپ کے سیجے بیرو کار ہوں گے۔ نافرمان جنت میں جانے سے محروم رہیں گے۔

> ١٦٠ ـ الرَّابِعُ: عَنْ أَبِي مسلم، وقِيلَ: أبي إيَاسٍ سَلَمَةَ بْنِ عَمْرِو بْنِ رواه مسلم.

ابو مسلم اور بعض کے نزدیک ابو مسلم اور بعض کے نزدیک ابو ۔ ایاس سلمہ بن عمرو بن اکوع " بیان کرتے ہیں کہ ایک الأَكْوَعِ رضي الله عنه، أَنَّ رَجُّلًا أَكَلَ عِنْدَ فَخَص في رسول الله طَلْمَا يَامِ عِلَى بِاسْ بِاسْ الله علمايا رسولِ الله ﷺ بشِمَالِهِ فقالَ: «كُلْ بِيَمِينِكَ» آپ نے اس سے فرمایا 'این واہنے ہاتھ سے کھاؤ! اس قالَ: لا أَسْتَطِيعُ. قالَ: «لا اسْتَطَعْتَ» في كما اس كي مين طاقت نهين ركها أب في فرمايا و مَا مَنَعَهُ إِلَّا الْكِبْرُ، فَمَا رَفَعَهَا إِلَى فِيهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ الكُبْرُ، فَمَا رَفَعَهَا إِلَى فِيهِ اللهِ عَلَيْ طاقت نه بي ركھے اس كو دائے ہاتھ كے ساتھ کھانے سے صرف کبر نے روکا تھا' پس (اس کے بعد) اس نے اینے داہنے ہاتھ کو اینے منہ تک نہیں اٹھایا (لعنی اٹھانے کے قابل ہی نہیں رہا) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشرب وأحكامهما. ١٦٠- فوائد: بغيرعذرك بائين ماتھ سے كھانا بينا سخت نالبنديدہ ہے۔ بلكه كھانے پينے كے علاوہ ہراہم اور اچھے كام کا آغاز نبی مانیا واکیں ہاتھ سے ہی فرماتے تھے۔

(۲) نبی ملتاییم کی سنت اور تھم کو محض تکبراور سرکشی سے نظر انداز کرنا نهایت خطرناک ہے' اس سے انسان کا ایمان خطرے میں را سکتا ہے۔

١٦١ \_ الْخَامِسُ: عَنْ أَبِي عبدِ اللهِ ٥ / ١٦١ - حضرت ابو عبدالله نعمان بن بشير رَّيَاتُ عَالَى ع النُّعْمَانِ بْنِ بَشِير رضي الله عنهما، قال: روايت م كه مين في رسول الله مليَّايِم كو قرماتُ سَمِعْتُ رَسَولَ الله ﷺ يقولُ: «لَتُسَوُّنَ موت سنا عم ايني صفيل ضرور سيدهي اور درست كر لو

صُفُونَكُمْ أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ اللهُ متفقٌ عليه. وفي رواية لِمسلم: كانَ رسولُ الله ﷺ يُسَوِّي صُفُوفَنَا حَتَّى كَأَنَّمَا يُسَوِّي بِهَا الْقِدَاحَ حَتَّى إِذَا رَأَى أَنَّا قَدْ عَقَلْنَا عَنْهُ. ثُمَّ خَرَجَ يَوْماً، فقامَ حَتَّى كَادَ أَنْ يُكَبِّرَ، فَرَأَى رَجُلاً بَادِياً صَدْرُهُ فَقَالَ: «عِبَادَ الله لَتُسَوُّنَّ صُفُ و فَكُم أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ أَيْنِ ۇجُوھِكُمْ».

ورنه الله تعالى تهارے درمیان مخالفت پیدا فرما دے گا۔ (بخاری و مسلم)

اور مسلم کی ایک اور روایت میں ہے ' رسول الله ملی ایم ہماری صفوں کو اس طرح سیدها فرماتے تھے 'گویا ان کے ساتھ آپ تیروں کو سیدھا فرما رہے ہیں میال تک کہ جب آپ محسوس فرماتے کہ ہم آپ کی طرف سے اس مسلے کی اہمیت کو سمجھ گئے ہیں (تب آپ تکبیر تحریمه کهه کرنماز کا آغاز فرماتے) پھرایک دن آپ (نماز یڑھانے کے لئے) تشریف لائے اور (مصلیٰ یر) کھڑے ہو كُنَّ حتى كه آب الله اكبر كهني بي والي تص كه آپ نے ایک آدمی کو دیکھا کہ اس کا سینہ (صف سے) باہر نكلا موا ب\_ چنانچه آب نے فرمایا: الله كے بندو! تم اين صفیں ضرور سیدھی کر لو' ورنہ اللہ تعالی تمہارے ورمیان اختلاف پیدا کردے گا (یا تمهارے چرول کوبدل

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب تسوية الصفوف عند الإقامة وبعدها ـ وصحيح مسلم، كتاب الصلُّوة، باب تسوية الصفوف وإقامتها.

١٢١- فواكد: اوليخالفن الله بين وجوهكم اگر اس كے حقق معنى مراد ہوں تو مطلب ہو گاكہ الله تمهارے چروں کو گدی کی طرف بھیر کر انہیں بدل اور بگاڑ دے گا اور مجازی معنی کی صورت میں مطلب ہو گا باہم اختلاف و عناد پیدا کر دے گا۔ بسرحال اس سے صفول کی درستی کی اہمیت واضح ہے جس سے آج کل مسلمان بالکل غافل ہیں اور فقہی جمود کی وجہ سے عام مسجدوں میں سنت کے مطابق صف بندی کا قطعاً کوئی اہتمام نہیں کیا جاتا ـ فالى الله المشتكى

١٦٢ \_ السَّادِسُ: عن أَبِي موسىٰ ٢ / ١٦٢ . حضرت ابو موسىٰ بظَّة سے روایت ہے کہ رات کو مدینے میں ایک گھر' گھر والوں سمیت' جل گیا۔ جب رسول الله ملي الله ملي ان كى بابت بتلايا كيا تو آپ نے فرمایا' یہ آگ تمہاری دشمن ہے' جب تم سونے لگو تو اسے بچھا دیا کرو۔ (بخاری ومسلم)

رضى الله عنه قال: احْتَرقَ بَيْتٌ بالْمَدِينَةِ علَى أَهْلِهِ مِنَ اللَّيْلِ، فَلَمَّا حُدُّثَ رسولُ الله عِلَيْةِ بِشَأْنِهِمْ قَالَ: ﴿إِنَّ هَذِهِ النَّارَ عَدُوُّ لَكُمْ، فَإَذَا نَمْتُمْ فَأَطْفِئُوهَا عَنْكُمْ»

متفقٌ عليه . تخريج : صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب لا تترك النار في البيت عند النوم -وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب الأمر بتغطية الإناء وإيكاء السقاء وإغلاق الأبواب

وذكر اسم الله وإطفاء السراج والنار عند النوم.

١٦٢- فواكد: بيه حكم تيل بن سے جلنے والے چراغول اور موم بنی وغیرہ كے لئے ہے جن سے آگ لگنے كا انديش<sub>ة</sub> ہے' نبی ملی اللہ کے زمانے میں یمی چراغ ہوتے تھے۔ آج کل بجلی کے بلبوں میں یہ خطرہ نہیں ہے۔ تاہم ان کو بھی بند کر کے سونا بہتر ہے۔

> ١٦٣ \_ السَّابِعُ: عَنْهُ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إِنَّ مَثَلَ مَا بَعَثَنِي الله بهِ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَصَابَ أَرْضاً فَكَانَتْ مِنْهَا وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ، وَكَانَ مِنْهَا أَجَادِبُ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ، فَنَفَعَ اللهُ بها النَّاسَ فَشَربُوا منْهَا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا. وَأَصَابَ طَائِفَةٌ منْهَا هُدَى اللهِ الَّذي أَرْسَلْتُ بهِ " متفقٌ عليه. «فَقُهُ» بِضم الْقَافِ عَلَى الْمَشْهُورِ، وَقيلَ: بكَسْرها، أيْ: صَارَ فَقِيهاً.

ا انهی حضرت ابو موسیٰ بظافتر سے روایت ہے ا رسول الله ملتي الله علم كي مثال الله ملتي اور علم كي مثال جس کے ساتھ اللہ نے مجھے بھیجاہے 'اس بارش کی مائیر طَائِفَةٌ طَيِّبَةٌ ، قَبلَتِ الْمَاءَ فَأَنْبَتَتِ الكَلاَ بِ جو زمين كو پنچ ـ پس اس زمين كا كچه حصد تو اچها الله جس نے پانی کو اینے اندر جذب کر لیا اور گھاس نیز بہت سى سنريال الكائين اور ايك حصه اس كاغير آباد (بنجر) تما ا جس نے یانی (جذب تو شیں کیا) روک لیا' پس اس یانی أُخْرَى ، إِنَّمَاهِيَ قِيْعَانٌ لا تُمْسِكُ مَاءً سے اللہ نے لوگوں کو فائدہ پنجایا ' لوگوں نے اس سے وَلا تُنْبِتُ كَلاً . فَذَلِكَ مَثَل مَنْ فَقُهُ في دِين يافي يا اور يلايا اور كميتيول كوسيراب كيا اور وه بارش الله، وَنَفَعَه بِمَا بَعَثَنِي اللهُ بِه، فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَعَلَّمَ، وَعَلَّمَ، وَعِيلِ ميدان ها وَمَثَلُ مَنْ لَمُ يَرْفَعُ بِذَلِكَ رَأْساً، وَلَمْ يَقْبَلُ جو يانى روكنا اور نه گھاس اگاتا۔ پس بيد مثال ہے اس شخص کی جس نے اللہ کے دین میں سمجھ حاصل کی اور اس علم و ہدایت سے اللہ نے اسے نفع پہنچایا جس کے ساتھ اللہ نے مجھے بھیجا' پس اس نے (خود بھی) دین سیکها اور (دو سرول کو بھی) سکھلایا اور (بیہ دو سری) مثال اس شخص کی ہے جس نے اس (علم و ہدایت النی) کی طرف اینا سربھی نہیں اٹھایا اور نہ وہ ہدایت ہی قبول کی جس کے ساتھ مجھے بھیجا گیا۔ (بخاری ومسلم)

فَقُهُ مشهور قاف يرپيش ہے ' بعض كے نزديك زير ہے - معنى بين وہ فقيهم (شريعت كاعالم) ہو گيا-تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب فضل من عَلِمَ وعَلَّمَ ـ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب بيان مثل ما بعث النبي على من الهدي والعلم.

١٦٣- فواكد: اس مين اس مدايت و علم اللي كو ، جس كے ساتھ رسول الله التي يا ميا كيا تھا ، نفع بنجانے والى بارش کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے' اس کئے کہ یہ علم اسی طرح مردہ دلوں کو زندہ کرتا ہے' جس طرح بارش مردہ زمین کو شاداب کر دیتی ہے۔ اس علم نبوی و اللی سے فائدہ اٹھانے والے کو اچھی زمین سے تشبیہ دی گئی ہے اور اس شخص کو جو' علم حاصل کرتا ہے' دو سروں کو بھی سکھلاتا ہے لیکن خود (اس پر عمل کر کے) فائدہ نہیں اٹھاتا'

سخت زمین کے ساتھ تثبیہ دی گئی ہے جو پانی روک لیتی ہے جس سے دوسرے لوگ نفع یاب ہوتے ہیں اور اس فخص کو' جو نہ علم دین سکھتا ہے نہ اس پر عمل کرتا ہے' ایسی چیٹیل زمین کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے جو نہ پانی روکتی ہے نہ گھاس سبزہ اگاتی ہے۔ یہ سب سے بدتر آدمی ہے جو نہ خود نفع اٹھاتا ہے اور نہ دوسروں کو نفع پہنچاتا ہے۔ اس میں علم دین کے سکھنے ' سکھانے اور اس پر عمل کرنے کی ترغیب اور اس سے اعراض و غفلت سے اجتناب کرنے کی تلقین ہے۔

> ١٦٤ \_ الثَّامِنُ: عن جابرِ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: "مَثْلِي وَمَثَلُكُمْ كَمَثَلِ رَجُلِ أَوْقَدَ نَاراً فَجَعَلَ الْجَنَادِبُ وَالْفَرَاشُ يَقَعْنَ فِيهَا وَهُوَ يَذُبُّهُنَّ تَفَلَّتُ ونَ مِنْ يَدِبَيًّ» رواه مسلم. هُـوَ الْمَعْرُوفُ الَّذي يَقَعُ في النَّارِ. وَ «الْحُجَزُ»: جَمْعُ حُجْزَةٍ، وَهِيَ مَعْقِدُ الإزَارِ وَالسَّرَاوِيلِ.

٨ / ١٦٣ - حضرت جابر رہائٹہ سے روایت ہے ' رسول الله طلیم نے فرمایا: میری اور تمہاری مثال اس آدمی کی طرح ہے جس نے آگ جلائی تو پٹنگے اور پروانے اس میں گرنے لگے اور وہ ان کو اس آگ سے دور ہٹاتا عَنْهَا وَأَنَا آخِذُ بِحُجَزِكُمْ عَنِ النَّادِ، وَأَنْتُمْ رہے۔ میں بھی تہماری کمروں سے پکڑ پکڑ کر تہیں جشم کی آگ سے بچا رہا ہوں لیکن تم میرے ہاتھوں سے «الْجَنَادَبُ» : نَحْوُ الْجَرَادِ وَالْفَرَاشِ، هٰذَا جِموتْ جات (اور نار جنم میں گرتے جاتے) ہو۔ (مسلم) جنادب۔ ٹڈی اور پروانے کی مثل اڑنے والا کیڑا (مچھر وغیرہ) ہیہ وہی مشہور کیڑا (یا مچھر) ہے جو آگ میں گرتا ہے۔ جز' جز ق کی جمع ہے' تہ بند اور شلوار باندھنے کی جگه ' یعنی کمر۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب شفقته ﷺ على أمته.

١٩٢٠ - الواكد: اس ميں نبي ملتي الله كا اس غايت درج كى شفقت اور حرص كابيان ہے جو اپني امت كے ايمان لانے کے بارے میں آپ کے دل میں تھی اور اس کے ساتھ ہی لوگوں کی بدیختی کا ذکر بھی ہے کہ آپ کی مخلصانہ کوشش' شفقت اور شدید حرص کے باوجود لوگ ایمان سے محروم رہنے کی وجہ سے کثرت سے جہنم کا ایندھن بنیں کے جس طرح پروانے کود کود کر آگ میں گرتے ہیں۔

١٦٥ - التَّساسِعُ: عَنْهُ أَنَّ ٩ / ١٧٥ - انهي حضرت جابر بنالِيَّة سے روايت ہے، رسول الله ﷺ، أَمَرَ بِلَعْتِ الأَصَابِعِ رسولِ الله طَيْ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ اللله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الله عَلَيْ الله ع وَالصَّحْفَةِ وَقَالَ: «إِنَّكُمْ لا تَذُرُونَ في أَيِّهَا على الله كا حكم ديا اور فرمايا ، ثم نهيل جانت كه ال ميل الْبُرَكَةُ» رواه مسلم. وفي رواية لَهُ: «إِذَا ہے كس ميں بركت ہے؟ اس كو مسلم نے روايت كيا وَقَعَتْ لُقْمَةُ أَحَدِكُمْ، فَلْيَأْخُذُهَا فَلْيُمِطْ اور مسلم بى كى ايك اور روايت مين ہے ، فرمايا - جب تم مَا كَانَ بِهَا مِنْ أَذًى، وَلْيَأْكُلْهَا، وَلا يَدَعْهَا مِين عَلَى كالقمه (باته سے زمين بر) كر جائے "واس للشَّيْطَانِ، وَلا يَمْسَحْ يَدَهُ بالْمِنْدِيلِ حَتَّى كوچاہے كه اسے بكڑ لے (زمین سے اٹھا لے) اور اس يَلْعَقَ أَصَابِعَهُ ؛ فَإِنَّهُ لا يَدْرِي في أَيِّ طَعَامِهِ مِين لَكي موتى كندكي (مثى وغيره) كو صاف كر كے كھالے

الْبَرَكَةُ». وفي رواية له: «إنَّ الشَّيْطَانَ يَحْضُرُ أَحَدَكُمْ عِنْدَ كُلِّ شَيْءٍ مِنْ شَأْنِهِ حَتَّى يَحْضُرَهُ عِنْدَ طَعَامِهِ، فَإِذَا سَقَطَتْ مِنْ أَحَدِكُمُ اللُّقْمَةُ فَلْيُمِطْ مَا كَانَ بِهَا مِنْ أَذَى، فَلْيَأْكُلْهَا، وَلَا يَدَعْهَا للشَّيْطَانَ».

اور اسے شیطان کے لئے نہ چھوڑے اور اپنے ہاتھ رومال (تولیے 'کیڑے) کے ساتھ نہ یو نخھے یہاں تک کہ (يملے) ايني انگليال جاك كے اس كئے كه وہ نہيں جات کہ اس کے کون سے کھانے میں برکت ہے اور اس مسلم کی ایک اور روایت میں ہے کہ شیطان تہارے یاس تمهاری ہر چیز میں حاضر ہو تا ہے یہاں تک کہ کھانے کے وقت بھی۔ پس جب تم میں سے کسی کے ہاتھ سے لقمہ گر جائے تو اس کو چاہئے کہ اسے (اٹھاکر) اس میں لگی ہوئی گندگی (اگر ممکن ہو) صاف کر لے اور کھالے اور اسے شیطان کے لئے نہ چھوڑے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

110- فواكد: اس مين انگليان چاشنے اور برتن صاف كرنے 'اسى طرح كرے ہوئے لقم كو اٹھا كر كھا لينے كا جو حكم ہے' اس کے متعدد فوائد ہیں' ایک تو یمی کہ ممکن ہے کہ برکت اسی جصے میں ہو جسے انسان انگلیوں یا برتن کے ساتھ لگا چھوڑ دیتا ہے۔ دوسرے' اس میں تواضع کا اظہار اور متکبرین و مترفین کے طرز عمل سے اجتناب ہے۔ تیسرے' اللہ کے نعمت کی ناقدری اور اس کی اہانت سے گریز ہے۔ چوشے' شیطان کی تذکیل اور اس کے ہ مسائدوں کو ناکام بنانا ہے۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ آج کل دعوتوں میں جس طرح کھانا ضائع کیا جاتا اور سر کوں اور کوڑھوں کے ڈھیروں پر پھینک دیا جاتا ہے' وہ کس طرح اللہ کی نعمت کی ناقدری اور اسلامی تعلیمات كى ب توقيرى ب؟ اعاذنا الله منه

> ١٦٦ \_ الْعَاشرُ: عن ابن عباسٍ، رضيَ الله عنهما، قال: قَامَ فِينَا رسولُ الله ﷺ بمَوْعِظَةٍ فقال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ إِلَى اللهِ تَعَالَى حُفَايًّ عُرَاةً غُزلًا ﴿ كُمَا بَدَأْنَاۤ أَوَّلَ حَكَٰقِ نُعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنَأً إِنَّا كُنَّا فَعِلِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، أَلَا وَإِنَّ أَوَّلَ الْخَلائِقِ

١١ / ١٦١ - حضرت ابن عباس و الله عباس المات رسول الله ملتي الله مين وعظ و تصيحت فرمانے كھڑے موئے تو ارشاد فرمایا: اے لوگو! تم (سب) الله کی طرف نگے یاؤں' نگے بدن اور غیر مختون (جیسے مال کے بیٹ ے پیدا ہوئے تھے) اکٹھے کئے جاؤ کے (اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے) "جس طرح ہم نے تہیں پہلی مرتبہ پیداکیا ہم اسے دوبارہ لوٹائیں گے' یہ ہمارا وعدہ ہے' ہم یقیناً يُحْسَى يَومَ الْقِيَامَةِ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهُ، أَلَا وَإِنَّهُ يُوراكرن والع بين" (الانبيا، ١٠٠٣) سنو! قيامت والح سَيْجَاءُ بِرِجَالٍ مِنْ أُمَّتِي، فَيُؤخَذُ بِهِمْ ذَاتَ ون سب سے پہلے جے لباس پہنایا جائے گا' ابراہیم علاللّا الشَّمَالَ ؛ فَأَقُولُ: يَا رَبِّ! أَصْحَابِي ؛ ہول گے۔ اور سنو! (اس روز) میری امت کے پچھ فَيْقَالُ: إِنَّكَ لا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدُكَ، لوك لائع جاكين كَ اسْين باكين طرف يكرليا جائح

فَأَقُولُ كَمَا قَالَ الْعَبْدُ الصَّالِحُ: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيهِمٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْعَرَبِيُّ ٱلْمُكِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٧، عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فَارَقْتَهُمْ» متفقٌ عليه. «غُوْلًا» أَيْ: غَيْرَ مَخْتُونِينَ.

گا' میں کموں گا' اے میرے رب! یہ تو میرے ساتھی ہں۔ چنانچہ آپ کو کما جائے گا۔ اے پغیر! تجھے نہیں معلوم' انہوں نے تیرے بعد (دین میں) کیا کیا نئی چیزیں ١١٨]، فَيُقَالُ لِي: إِنَّهُمْ لَمْ يَزَالُوا مُوْتَدِّينَ ايجاد كي تفين (بيه سن كر) مين كمول كا جس طرح عبد صالح (حضرت عيسى ") نے كما كه "ميں ان ير كواه رہا جب تك ان كے اندر موجود رہا...." العزيز الحكيم تك (المائدہ ١١٤ ١١٨) پس مجھ سے كما جائے گا يہ لوگ اپني ایرایوں پر (دین اسلام سے) پھر گئے تھے جب سے تو ان سے جدا ہو گیا تھا۔ (بخاری و مسلم)

غرلاً کے معنی میں غیر مختون۔ جس کے ختنے نہ

ہوئے ہوں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالي ﴿واتخذ الله إبراهيم خليلا﴾ وتفسير سورة المائدة، باب ﴿وكنت عليهم شهيدا...﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنّة، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة.

١٦٦- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ ارتداد کی سزا جہنم ہے۔ کیونکہ یہ کفر کی بدترین قتم ہے' اس کئے شریعت اسلامیہ میں اس کی دنیوی سزا قتل ہے۔ دو سرا' اس سے بیہ معلوم ہوا کہ نبی ملتی پیام الغیب اور حاضر و ناظر نہیں۔ جیسا کہ ایک گروہ کے یہ باطل عقائد ہیں اگر آپ کو غیب کا علم ہوتا یا آپ حاضرو ناظر ہوتے تو آپ ان مرتدین کو اپنا ساتھی اور امتی قرار نہ دیتے۔ چنانچہ جب آپ کو بتلایا گیا تو آپ نے ان سے اس طرح براء ت کا اظمار فرما دیا جس طرح حضرت عیسی مالائل نے این اور این مال کو معبود ماننے والول سے فرمایا۔

متفقٌ عليه.

١٦٧ - الْحَادِيَ عَشَرَ: عَن أَبِي ١١/ ١٦٠ - حضرت ابو سعيد عبدالله بن مغفل بالله سع سعيدِ عبدِ اللهِ بنِ مُغَفَّلِ، رضي الله عَنْه، روايت ب كه رسول الله مليَّكيم ن شمادت كي انكلي يا قال: نَهَى رسولُ الله ﷺ عَن الخَذْفِ الكوشِ يرككري ركه كر مارنے سے منع فرمايا اور فرمايا وقالَ: «إنَّهُ لا يَقْتُلُ الصَّيْدَ، وَلا يَنْكَأُ كه يه (كَثَرَى) نه شكار كو قتل كرتى ب اور نه وشمن كو الْعَدُوَّ، وَإِنَّهُ يَفْقَأُ الْعَيْنَ، وَيَكْسُرُ السِّنَّ» زخمي- البته يه آكه كو پيور ديتي اور دانت كو تو روي ب (اگر کسی کی آنکھ یا دانت میں لگ جائے)

(بخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں ہے کہ عبداللہ بن مغفل کے بَحَذَفَ؛ فَنَهَاهُ وقالَ: إِنَّ رسولَ الله عِينَ الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَل 

وفي رواية: أنَّ قَرِيباً لابْن مُغَفَّل

رسولَ الله عِيْدُ نَهَى عَنْهُ، ثُمَّ عُدْتَ تَخْذَفُ!؟ لا أُكَلِّمُكَ أَبَداً.

صَيْداً» ثُمَّ عادَ فقالَ: أُحَدُّثُكَ أنَّ الله طرح كنكرى مارنے سے منع فرمایا ہے اور آپ نے فرمایا ہے کہ یہ کسی شکار کا شکار نہیں کرتا۔ لیکن اس کے باوجود قرابت دار نے دوبارہ میں کام کیا' تو حضرت عبدالله بن مغفل شنے کما' میں تجھ سے بیان کر رہا ہوں کہ رسول اللہ طافیا اللہ علی نے اس سے منع فرمایا ہے اور تو دوبارہ انگلی یر رکھ کر کنگری مار رہا ہے! میں تجھ سے بھی کلام نہیں کروں گا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب النهي عن الخذف، وكتاب التفسير، تفسير سورة الفتح، باب ﴿إذ يبايعونك تحت الشجرة﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الصيد، باب إباحة ما يستعان به على الاصطياد والعدو وكراهية الخذف.

١٦٤- فوائد: اس سے معلوم ہوا كه ايباكام نهيں كرنا چاہئے جس سے دو سرول كو نقصان بہنچنے كا انديشہ ہو۔ اس طرح الله اور اس کے رسول کے احکام کی نافرمانی اور ضد کرنے والوں سے بات چیت بند کر دینا اور ان سے تعلق منقطع کرلینا جائز ہے جیسا کہ صحابہ کا عمل اوپر بیان ہوا۔

متفقٌ عليه.

١٦٨ \_ وعن عابِسِ بْنِ ربيعةً قال: ١٦٨ / ١١١ - عابس بن ربيعه كهتے ہيں عمر بن رَأَيْتُ عُمَرَ بنَ الخَطَّابُ، رضَي الله عنه، الخطاب بثائَّة كو حجر اسودكو بوسه ربيت موت ديكھا اور يُقَبِّلُ الْحَجَرَ - يَعْنِي الأَسْوَدَ - وَيَقُولُ: إنِّي آپ فرما رہے تھے میں جانتا ہوں والک پھر ہے نہ أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ مَا تَنْفَعُ وَلاِ تَضُرُّ، وَلَوْلا فع و حسكتا ب نه نقصان پنجا سكتا ب اگر مين نے أَنِّي رَأَيْتُ رسولَ الله عَلَيْ يُقَدِّلُكَ مَا قَبَّلْتُكَ مِ اللَّهِ مِلْهَا إِللَّهِ مِلْهَا إِللَّهِ مِلْهَا إِللَّهِ مِلْهَا إِللَّهِ مِلْهَا إِللَّهِ مِلْهَا إِللَّهِ مِلْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَل تو میں تجھے (تبھی) بوسہ نہ دیتا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحج، باب تقبيل الحجر الأسود في الطواف \_ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب استحباب تقبيل الحجر الأسود في الطواف.

١٦٨- فوائد: حضرت عمر في بيراس لئ فرمايا تاكه جابل لوگ بيرند سمجه ليس كه حجراسود كواس لئے چوما جاتا ہے کہ اسلام میں بھی پھر تعظیم کے قابل ہیں جیسے لوگ زمانہ جاہلیت میں یہ عقیدہ رکھتے تھے۔ بلکہ اس چومنے سے مقصد صرف اتباع رسول مجهد (٢) ہر معاملے اور حكم ميں اتباع نبوى ضرورى ہے چاہے اس كى حكمت سمجھ ميں آئے یا نہیں۔ بعض لوگ اس کی بنیاد پر بزرگوں کی قبروں کو چومنا اور ان کی تعظیم بجا لانا جائز قرار دیتے ہیں۔ لیکن میہ استدلال صحیح نہیں۔ اس لئے کہ حجر اسود کو چومنا تو ایک عبادت اور عبادت کا ایک حصہ ہے اور عبادات تو قیفی ہیں (یعنی اللہ یا اس کے رسول کی طرف سے مقرر ہیں) اس میں کمی بیشی نہیں کی جا سکتی نہ ان پر کسی اور چیز کو قیاس کیا جا سکتا ہے۔

ا۔ اس بات کابیان کہ اللہ کے حکم کی ١٧ - بَابٌ فِي وُجُوب الإِنْقِيَادِ

اطاعت ضروری ہے اور اس بات کا بیان لِحُكْم اللهِ وَمَا يَقُولُهُ مَنْ دُعِيَ إِلَى کہ جس کو اس کی طرف بلایا جائے اور اسے ذٰلِكَ، وَأُمِرَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ نُهِيَ عَنْ مُنْكَرٍ نیکی کا حکم دیا جائے یا برائی سے رو کا جائے ' تو وه کما کھے؟

> قَالَ الله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِّيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٦٥]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً عَدِ تَسْلَيم كُر لين -إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِيَحْكُمُ بَيْنَكُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴿ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل [النور: ٥١].

> > وَفِيهِ منَ الأَحَادِيثِ حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ الْمَذَكُورُ فِي أَوَّلِ الْبَابِ قَبْلُهُ، وَغَيْرُهُ منَ الأحاديث فيه.

١٦٩ ـ عن أُبِي هريرة رضي الله عنه، قال: لَمَّا نَزَلَتْ عَلَى رسولِ الله ﷺ الآية [البقرة: ٢٨٤]، اشْتَدُّ ذلكَ عَلَى يرتهارا محاسبه كرك كا" (البقرة "٢٨٣) أَصْحَابِ رسول الله عَيْكِين، فَأَتَوْا رسولَ اللهُ عَلَيْقُ، ثُمَّ بَرَكُوا عَلَى الرُّكَب فَقَالُوا: أَيْ رَسُولَ اللهِ! كُلِّفْنَا مِنَ الأَعْمَالِ مَا نُطِيقُ: الصَّلاةَ وَالْجِهَادَ وَالصِّيامَ

الله تعالى نے فرمایا: (اے پینمبر!) تیرے رب کی قتم ہے وہ مومن نہیں ہوں گے' یہاں تک کہ وہ اینے باہمی جھگڑوں میں تجھے اپنا ثالث نہ مان لیں اور پھر تیرے فیصلے یر اینے دلوں میں کوئی تنگی محسوس نہ کریں اور اسے دل

اور فرمایا: مومنوں کا قول تو'جب انہیں اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلایا جائے تاکہ وہ ان کے درمیان فیصلہ کریں' میہ ہوتا ہے کہ ہم نے سنا اور اطاعت کی اور میں لوگ فلاح یانے والے ہیں۔

باب سے متعلقہ احادیث میں سے ایک وہ حدیث انی ہررہ " ہے جو ما قبل کے باب کے شروع میں گزری اور اس کے علاوہ متعدد احادیث ہیں۔ انہی میں سے ایک ورج ذمل ہے:

ا / ۱۲۹ ۔ حضرت ابو ہربرہ رہائٹھ سے روایت ہے کہ جب رسول الله طلی الله ملی ایم ایت نازل ہوئی "الله ہی کے ﴿ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِن تُبَدُواْ مَا لِيَّ ہے جو آسانوں اور زمین میں ہے اور اگر تم ظاہر کرو فَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُحْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾ وه جو تممارے دلول میں ہے یا اسے چھپاؤ' الله تعالی اس

توبیه آیت صحابه کرام رسی شناه پر بردی گرال گزری وه گئے اور کما' اے اللہ کے رسول! ہمیں بہت سے اعمال کا مکلف (یابند) کیا گیا جن کی (ادائیگی کی) ہم طاقت رکھتے وَالصَّدَقَةَ، وَقَدْ أُنْزِلَتْ عَلَيْكَ هٰذِهِ الآيَةُ بِينَ (جِيسے) نماز ہے 'جماد ہے' روزہ اور صدقہ ہے اور

وَلا نُطِقُهَا. قال رسولُ الله على: «أَتُر بدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ أَهْلُ الْكِتَابَيْن مِنْ قَبْلِكُمْ: سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا؟ بَلْ قُولُوا: سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفرَانَكَ رَبَّنَا وإِلَيْكَ الْمُصِيرُ \* فَلَمَّا اقْتَرَأَهَا الْقَوْمُ ، وَذَلَّتْ بِهَا أَلْسَنَتُهُم ؛ أَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى في إثْرهَا: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّبِهِ -وَٱلْمُوْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ، وَكُنْبِهِ، وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ، وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُقْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ فَلَمَّا فَعَلُوا ذٰلكَ نَسَخَهَا اللهُ تَعَالَى؛ فَأَنْزَلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتُ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَ أَنَّا ﴾، قَالَ: «نَعَمْ ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كُمَا حَمَلْتُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِنَا ﴾، قَالَ: نَعَمْ ﴿ رَبُّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ وَأَعَفُ عَنَا وَإَغْفَر لَنَا وَٱرْحَمْنَا أَأْنَتَ مَوْلَكَ نَا فَأَنصُ رَبَا عَلَى المَقَوْمِ الْكَنْفِرِينَ ﴾، قَالَ: نَعَمْ، رواه مسلم.

(اب) آپ يريه آيت (فركوره) نازل موكى ہے عيد مارى طاقت سے باہر ہے۔ رسول الله ملتی ایم نے ارشاد فرمایا 'کیاتم اس طرح کہنا چاہتے ہو جس طرح تم سے پہلے دو اہل کتاب (یہود و نصاری) نے کہا کہ ہم نے سا اور نافرمانی کی؟ بلکہ تم کہو' ہم نے سنا اور اطاعت کی۔ اے ہمارے رب! ہم تجھ سے بخشش مانگتے ہیں اور تیری طرف ہی پھرنا ہے"۔ جب لوگوں نے (آپ کے بتلائے ہوئے کلمات) یڑھے اور ان کے ساتھ ان کی زبانیں روال ہو گئیں تو اللہ تعالی نے اس کے بعد یہ نازل فرما ويا - آمن الرَّسُول بما انزل اليه من ربه والسمومنون الآية "رسول الله طريم اور مومنين اس ير ايمان لائے جو رسول كى طرف نازل كى گئى سب ایمان لاے اللہ یر' اس کے فرشتوں یر' اس کی کتابوں یر اور رسولوں پر۔ ہم اس کے رسولوں میں سے کسی ایک کے درمیان تفریق نہیں کرتے اور انہوں نے کہا' ہم نے سا اور اطاعت کی' اے ہمارے رب! ہم تیری بخشش کے طالب ہیں اور تیری ہی طرف لوٹنا ہے"جب انہوں نے ایسا کر لیا ' تو اللہ تعالی نے اس آیت کے ھے کو (جو ان برگرال گزر رہاتھا) منسوخ فرما دیا اور (اس کی جگه) بیه نازل فرما دیا "الله تعالی کسی نفس کو اس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا' جو اچھے کام کرے گا' اس کا فائدہ اس کو ہو گا اور جو برے کام کرے گا اس کا وبال اس ير مو گا' اے ہمارے رب! ہماری بھول اور خطاؤں پر ہماری گرفت نہ فرما" اللہ تعالیٰ نے فرمایا 'اچھا "اے ہارے رب! ہم پر اس طرح بوجھ نہ ڈالنا جس طرح تونے ہم سے پہلے لوگوں پر ڈالا تھا" اللہ تعالیٰ نے فرمایا' ہاں۔ "اور ہمیں معاف فرما دے 'ہمیں بخش دے اور ہم یر رحم فرما' توہی ہارا کارساز ہے' پس تو کافروں کے مقابلے میں ہماری مدد فرما" الله تعالی نے فرمایا 'ہاں۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أنه سبحانه وتعالى لم يكلّف إلا ما

١٢٩- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه پيلے انسان كے دل ميں گزرنے والے خيالات اور وسوسول ير بھى مواخذے كا تحكم نازل ہوا تھا' جن كے روكنے ير كوئى انسان قادر نہيں تھا۔ اس لئے صحابہ بجا طور ير سخت يريشان ہوئے۔ تاہم رسول الله ملی ایت پر جب انہوں نے سمع و طاعت کا مظاہرہ کیا تو الله تعالی نے اسے منسوخ فرما دیا اور وضاحت فرما دی کہ اللہ تعالی کسی کو تکلیف مالایطاق میں مبتلا نہیں کرتا۔ اس کئے اب ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ وہ اللہ کے تمام حکموں کو بجالائے کونکہ اب اس کا کوئی حکم ایسا نہیں ہے جو انسان کی طاقت

#### ١٨ - بَابٌ فِي النَّهْ ي عَنِ الْبِدَع ١٨ - برعات اور (دين مين) في كامول کے پیدا کرنے کی ممانعت کابیان وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ

﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيَّو ﴾ بيان كرنے) ميں كوتابى سے كام نهيں ليا-[الأنعام: ٣٨]، وقال تعالى: ﴿فَإِن لْنَزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩] أي: الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ. وَقَالَ كُنتُمْ تُحِبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُرُ ﴾ [آل عمران: ٣١] وَالآيَاتُ في الْبَابِ كَثِيرَةٌ مَعْلُومَةٌ.

> وَأَمَّا الْأَحَادِيثُ فَكَثِيرَةٌ جَدّاً، وَهِيَ مَشْهُورَةٌ، فَنَقْتَصِرُ عَلَى طَرَفِ مِنْهَا:

١٧٠ \_ عن عائشةَ رضي الله عنها،

قِالِ الله تعالى: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِي إِلَّا الله تعالى نے فرمایا ' پس نہیں ہے حق کے بعد مگر مراہی۔ الضَّلَالُ ﴾ [يونس: ٣٢]، وقال تعالى: اور فرمايا الله تعالى نے: بم نے كتاب ميں كسى چيز (ك

اور فرمایا : اگرتم کسی چیز کی بابت آپس میں اختلاف و نزاع كرو' توات الله اور رسول كي طرف لوثا دو-لینی کتاب و سنت کی طرف رجوع کرو۔

تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ اور فرمايا: اوربيه عميرا راسته سيدها كي تم اسي كي وَلَا تَنَيِعُواْ ٱلشُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ \* پيروى كرو اور دوسرے راستول كى پيروى مت كرو ورنه [الأنعام: ١٥٣]، وقال تعالى: ﴿ قُلُ إِن وه تهيس اس سيدهم راست سے جداكروي كے-اور فرمایا الله تعالی نے: اے پینمبر کمہ دیجئے! اگر تم الله ہے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرو' اللہ تعالی متہیں اینا محبوب بنا لے گا اور تمہارے گناہ معاف فرما دے گا۔

اور اس باب میں اور بہت سی آیات ہیں اور معلوم بین اور احادیث بھی بہت زیادہ بین اور وہ بھی مشہور ہیں' ہم ان میں سے چند ایک کے بیان یر ہی کفایت کریں گے:

١/ ١٤٠ - حضرت عائشه رشي في سے روايت ہے 'رسول

وفي رواية لمسلم: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَكُّه».

قالت: قال رسولُ الله ﷺ: « مَنْ أَحْدَثَ الله الله الله الله الله على (اين فی أَمْرِنَا هٰذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَكُّ» متفقٌ طرف سے) كوئى نئى بات ايجاد كى جو اس ميں سے نہيں' تو وہ مردود ہے۔ (بخاری و مسلم)

اور مسلم کی ایک روایت میں ہے ، جس نے کوئی الیا کام کیا جس کی بابت ہمارا تھم نہیں ہے' تو وہ مردود

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود \_ وصحيح مسلم، كتاب الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور.

• ۱۵- فوائد: اس میں ایک نمایت اہم ضابطہ اور قاعدہ بیان کیا گیا ہے۔ بدقتمتی سے مسلمانوں نے اس حدیث کو اور اس میں بیان کردہ اصول اور ضابطے کو کوئی اہمیت نہیں دی جس کا نتیجہ ہے کہ بدعات عام ہیں 'بلکہ اصل دین ہی بدعات و رسومات کو سمجھ لیا گیا ہے اور نمایت شد و مدسے ان پر عمل کیا اور کرایا جاتا ہے۔ اس کی وجہ ایک تو جمالت اور دین سے بے خبری ہے۔ دو سری وجہ اس ضابطے کا عدم فهم ہے۔ حالا نکه یہ ضابطہ نهایت واضح ہے جو اس مدیث سے معلوم ہو تا ہے اور وہ میہ کہ ہروہ کام جے نیکی اور ذریعہ تقرب سمجھ کر کیا جائے درآل حالیکہ اس پر کتاب و سنت کی کوئی دلیل نہ ہو یا نصوص شریعت کی اس تعبیرے وہ مختلف ہو جو صحابہ و تابعین و اسلام کا بھترین دور ہے اور خیرالقرون کے تعامل کی تائید سے بھی وہ محروم ہو۔ ایسے تمام کام بدعت ہوں گے۔

> ١٧١ ـ وعن جابرٍ رضي الله عنه قال: كان رسولُ الله ﷺ، إذا خَطَبَ احْمَرَتْ عَيْنَاهُ، وَعَلا صَوْتُهُ، واشْتَدَّ غَضَبُهُ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْشِ يَقُولُ: «صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ» ويَقُولُ: «بُعثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةُ كَهَاتَيْنِ» وَيَقْرِنُ بَيْنَ أُصْبُعَيْهِ ؛ السّبَّابَة وَالْوُسْطَى وَيَقُو لُ: «أُمَّا بَعْدُ؛ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كَتَابُ اللهِ، وَخَيْرَ الْهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدِ عَيْكُةٌ وَشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ» ثُمَّ يَقُولُ: «أَنَا وَعَلٰيَّ » رواه مسلم.

۲ / ۱۵۱ - حضرت جابر رفائن سے روایت ہے کہ رسول سرخ اور آواز بلند ہو جاتی اور آپ کا غضب شدید ہو جاتا' حتیٰ کہ ایسا ہو جاتے گویا آپ (دستمن کے) کسی لشکر سے ڈرانے والے ہیں۔ آپ فرماتے 'وہ تم یر صبح یا شام کو حملہ کرنے والا ہے اور فرماتے کہ میں اور قیامت ایسے معبوث کئے گئے ہیں' جیسے بیہ دو انگلیاں ہیں اور آپ اینی انگشت شهادت اور در میانی انگلی دونوں کو ملا لیتے (یعنی جس طرح یہ دونوں انگلیاں ایک دوسرے أَوْلَى بِكُلِّ مُؤْمِنَ مِنْ نَفْسِهِ، مَنْ تَرَكَ مَالًا عِي متصل بن ورميان مين كوتى فاصله نهين اسى طرح فَلاَهْلِهِ، وَمَنْ تَركَ دَيْناً أَوْضَيَاعاً فَإِلَيَّ ميرے اور قيامت كے درميان كسى في كا فاصله نبين) اور فرماتے' اما بعد' یقینا بهترین بات الله کی کتاب ہے

اور بهترین راسته محمد ( علیهام ) کا راسته ہے ' اور بدترین كام (دين مين) نئے پيدا كردہ كام بين اور (ايما) ہرنيا كام (یدعت) گراہی ہے۔ پھر فرماتے 'میں ہر مومن پر اس کی جان سے بھی زیادہ حق ر کھتا ہوں (لعنی اس کے معاملات میں اس سے بھی زیادہ خیر خواہ ہوں) جو شخص مال جھوڑ جائے' بیں وہ اس کے ورثاء کے لئے ہے جو قرض یا محتاج اہل و عیال چھوڑ کر مرجائے تو (قرض کی ادائیگی) میری ذمے داری اور (بچوں کی نگرانی کا فریضہ) مجھ پر

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة.

الاء فواكد: اس ميس نبي طريع كا انداز خطابت كا ذكر ہے اور آپ كے وجود كرامي كو قرب قيامت كى علامت بتلایا گیا ہے۔ علاوہ ازیں کتاب و سنت کی اہمیت اور بدعات کی ہلاکت خیزی کے ساتھ تیموں اور ضرورت مندول کی کفالت کو حکومت وقت (بیت المال) کی ذمہ داری ہلایا گیا ہے۔ کیونکہ خلفاء ہی رسول اللہ ملٹھایا کے جانشین ہیں اور جو کام آپ اپنی زندگی میں کرتے تھے' اب وہی کام ان کے ذمے ہیں۔ نیز لوگوں کے چھوڑے ہوئے مال کے حق دار' میت کے ور ثاء ہی ہیں نہ کہ کوئی اور۔

الْمُحَافَظَة عَلَى السُّنَّةِ .

١٧٢- وعن الْعِرْبَاضِ بن سَارِيَةً ، ٣ / ١٢٢ حضرت عرياض الله بن ساريه كي حديث جو اس رضي الله عنه، حَدِيثُهُ السَّابِقُ في بَابِ حديث سے ملتى جلتى ہے وہ اس سے يملے باب "سنت كى حفاظت" میں گزر چکی ہے۔

# ١٩ - بَابٌ فِي مَنْ سَنَّ سُنَّةً حَسَنةً أَوْ ١٩- اس شخص كابيان جو كوتى اجيمايا برا طريقه حاری کرے

[الفرقان: ٧٤]، وقال تعالى: كَيْ يَيْتُوا بنا-[الأنبياء: ٧٣].

> ۱۷۳ \_ عَنْ أَبِي عَمْرِو، جَريرِ بن عبدِ الله، رضى الله عنه، قال: كُنَّا في

قال اللهُ تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ اللّٰهُ تَعَالَى نَ قُرالًا: اور وه (الله ك بند عبن) جو كمت رَبُّنَا هَبَ لَنَا مِنْ أَزْوَيِمِنَا وَذُرِّيَّكِينَا قُرَّةً بِي كه اے مارے رب! ہمیں الی بیویاں اور اولاد أَعَيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ عطاكر جو آئكھوں كى ٹھنڈك ہوں اور ہميں متقيول كے

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَةً يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ اور فرمايا الله تعالى نے: اور بنايا جم نے ان كو پيشوا' وہ ہارے حکم کے ساتھ لوگوں کی رہنمائی کرتے ہیں۔

١/ ١١٥١ - حضرت ابو عمرو جرير بن عبدالله وفالله روايت كرتے ہيں كہ ہم دن كے شروع ميں رسول الله طاليان

صَدْر النَّهَار عِنْدَ رسولِ الله عِنْهُ، فَجَاءَهُ كَ بِإِس تَصْ كَهُ آبِ كَ بِإِس بَهِمَ السَّهِ لوكَ آئ جو نگے بدن تھے' اون کی دھاری دار چادریں یا کمبل ڈالے مُتَقَلِّدي السُّيُوف، عَامَّتُهُمْ مِنْ مُضَرَ، بَلْ موت تح اور كردنوں ميں تلواريں لئكائے ہوتے تھ، ان کی اکثریت مصر قبیلے ہے ' بلکہ سارے ہی مصر ہے تھے۔ جب رسول اللہ طلی کیا نے ان کی فاقہ زوگی کا مشاہرہ فرمایا تو آپ کا چرہ متغیر ہو گیا' آپ (گھر کے) اندر تشریف لے گئے اور پھر باہر آگئے' بلال ا کو تھم دیا' انہوں نے اذان دی ' پھر (جب لوگ نماز کے لئے جمع ہو گئے تو) تکبیر کھی اور آپ نے نماز پڑھائی 'پھر لوگوں سے خطاب فرمایا۔ اس میں آپ نے فرمایا' لوگو! اپنے اس رب سے ڈروجس نے تہیں ایک جان سے پیدا کیا... . (سورة نساء '۱) آخر لعني رقيبا تك- آپ نے يه آيت تلاوت فرمائی۔ اس کے بعد سورہ حشر کی آیت بڑھی "اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو! اور نفس کو چاہئے کہ اس نے کل (قیامت) کے لئے جو آگے بھیجا ہے 'اے رکھے" (اس کے بعد آپ نے صدقہ و خیرات کی ترغیب دی فرمایا ہر آدمی کو چاہئے کہ صدقہ کرے وینار و ورہم کا کیڑے کا گندم کے صاع کا کھجور کے صاع کا (صاع ایک پیانه تھا' ڈھائی کلو کا) حتیٰ که فرمایا 'گو تھجور کا ایک عکرا ہی ہو۔ (یعنی تھوڑا یا زیادہ 'جس کو جنٹنی توفیق ہو' صدقہ کرے) چنانچہ انصار میں سے ایک آدی ایک تھیلی لے کر آیا (جو اتنی بھاری تھی کہ) اس کی ہتھلی اس کو اٹھانے سے عاجز آرہی تھی بلکہ عاجز ہو چک تھی' پھر لوگ (لے لے کر) پے در پے آتے رہے' یماں تک کہ میں نے دو ڈھیر دیکھے' ایک سامان خوراک کا اور دو سرا کیڑوں کا اور میں نے رسول اللہ الناميم كو ديكها تو آپ كا چمرهٔ انور اس طرح چيك رما تفا گويا کہ وہ سونے کا مکڑا ہے۔ پھر رسول اللہ طاقیا ہے فرمایا ' جس نے اسلام میں کوئی اچھا طریقہ جاری کیا تو اس کے

قَوْمٌ عُرَاةٌ مُجْتَابِي النِّمَارِ، أُو الْعَبَاءِ، كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ؛ فَتَمَعَّرَ رسولُ الله ﷺ، لَمَا رَأَى بِهِمْ مِنَ الْفَاقَةِ ؛ فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ ، فَأَمَرَ بِلالَّا فَأَذَّنَ وَأَقَامَ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ؟ فَقَالَ: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقَوَّا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَّفَسِ وَيعِدَةٍ ﴾ إِلَى آخِرِ الآية: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾، وَالآيَةَ الأُخْرى الَّتِي في آخِر الْحَشْر: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلْتَنظُر نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ ﴾ تَصَدَّقَ رَجُلٌ مِنْ دِينَارِهِ مِنْ دِرْهَمِهِ مِنْ ثَوْبِهِ مِنْ صَاع بُرِّه مِنْ صَاعَ تَمْرِهِ ۚ حَتَّى قَالَ: ﴿ وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ»، فَجَاءَ رَجُلٌ مِنَ الأنْصَار بصُرَّة كَادَتُ كَفُّهُ تَعْجِزُ عَنْهَا، بَلْ قَدْ عَجَزَتٌ، ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ حَتَّى رَأَيْتُ كَوْمَيْن مِنْ طَعَام وَثِيَابٍ، حَتَّى رَأَيْتُ وَجْهَ رسولِ الله ﷺ، يَتَهَلَّلُ كَأَنَّهُ مُذْهَبَةٌ؛ فقال رسولُ الله عَلَيْةِ: «مَنْ سَنَّ في الإسْلام سُنةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا، وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَّ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلام سُنَّةً سَيِّئَةً كَانَ عَلَيْهِ وزْرُهَا وَوزِرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ منْ أَوْزَارُهِمْ شَيْءٌ» رواه مسلم. قَوْلُهُ «مُجْتَابِي النِّمَارِ» هُوَ بالجِيم وبعد الأَلف باءٌ مُوَحَّدَةٌ. وَالنَّمَارُ: جَمْعُ نَمِرَة، وَهِيَ: كِسَاءٌ مِنْ صُوفِ مُخَطَّطٌ. وَمَعْنَى «مُجْتَابِيهَا» أي: لابسيهَا قَدْ خَرَقُوهَا في رُؤُوسهم. وَ«الْجَوْبُ»: الْقَطْعُ، وَمِنْهُ قَوْلُهُ أَتَعَالَى: ﴿ وَتُمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّحْرَ

«نَمَعَّرَ» هو بالعين المهملة، أَيْ تَغَيَّرَ، وَقَوْلُهُ: «رَأَيْتُ كَوْمَيْنِ، بفتح الكافِ وضمها؛ أيْ: صُبْرَتَيْن. وَقَوْلهُ: «كَأَنَّهُ وَغَيْرُهُ. وَصَحَّفَهُ بَعْضُهُمْ فَقَالَ: «مُدْهُنةٌ» بدَال مهملة وضم الهاءِ وبالنونِ، وَكَذَا الأوَّلُ. وَالْمُرادُ بهِ عَلَى الْوَجْهَيْن: الصَّفَاءُ والاسْتِنَارة.

بِالْوَادِ ﴾ أَيْ: نَحَتُوهُ وَقَطَعُوهُ. وَقَولُهُ: لِتَ اس كااينا اجر اور ان تمام لوگول كا جر مو گاجواس کے بعد اس پر عمل کریں گے' بغیراس کے کہ ان کے اجروں میں کوئی کی جائے اور جس نے اسلام میں کوئی برا طریقہ جاری کیا تو اس یر اس کے اپنے گناہ کا مُذْهَبَةً " هو بالذالِ المعجمةِ ، وفتح الهاءِ بوجم اور ان تمام لوگول كے گناموں كا بوجم مو گاجواس والباءِ الموحدة. قَالَهُ الْقَاضِي عِياضٌ يراس كے بعد عمل كريں گے۔ بغيراس كے كه ان كے گناہوں کے بوجھ میں کوئی کمی کی جائے۔ (مسلم)

مجتابی النمار - جیم کے ساتھ اور الف کے بعد باء ضَبَطَهُ الْحُمَيْدِيُّ، وَالصَّحيحُ الْمَشْهُوْرُ هُوَ موحده (ايك نقط والى باء) اور نمار ، نمركى جمع م اون کی دھاری دار چادریں۔ مجتابیھا' کے معنی ہیں' انہیں پیننے والے۔ انہوں نے وہ چادریں یا کھالیس درمیان سے پھاڑ کر سرے گزار کر بین رکھی تھیں یعنی اتنی چھوٹی تھیں کہ نہ فلیض بن علق تھی نہ لپیٹی جاسکتی تھیں۔ جوب کے معنی ہیں کاٹنا' ککڑے کرنا۔ اسی سے اللہ تعالی كابي قول ہے وثمود الذين جابوا الصخر بالواد (اور وہ ممود عنهول نے وادی میں چانوں کو تراشا اور کاٹا) تمعر' عین مہملہ کے ساتھ' متغیر ہو گیا۔ کومین' کاف پر زبر اور پیش (دونوں طرح صیح ہے) دو وهير مذهب " وال معمه اور باء اور بائ موحده ير زبر کے ساتھ' قاضی عیاض وغیرہ نے اسے اس طرح ضبط کیا ہے۔ بعض نے اس میں تبدیلی کی ہے ' انہوں نے اسے مدھنہ بنایا ہے ، وال مہملہ اور ہاء اور نون یر پیش کے ساتھ۔ اس طرح امام حمیدی ؓ نے بھی ضبط کیا ہے اور صحیح اور مشہور پہلا ہے۔ دونوں صورتوں میں مراد چرهٔ مبارک کی صفائی اور چیک دمک ہے۔

تَخريج: صحيح مسلم، كتاب الزلوة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة أو بكلمة

الاسلام سنة حسنة كا الفاظ عن بعض لوك من سن في الاسلام سنة حسنة كا الفاظ عن بدعت حسنه كاجواز كثير كرتے ہيں اور يوں بدعت كى دو قتميں بيان كرتے ہيں ، حسنہ اور سيئه- ليكن بيہ صحيح نسيں ہے- بدعت كوئى بھى

ہو' وہ حسنہ نہیں ہو سکتی۔ بدعت' ہمیشہ بری ہی ہو گی۔ اس لئے کہ بدعت سازی دراصل شریعت سازی ہے جس کا حق کسی انسان کو نہیں ہے۔ شریعت سازی کا تمام تر اختیار صرف اللہ کو حاصل ہے۔ وہی اصل شارع ہے اور اسی کے تھم اور اجازت سے پیمبرلوگوں کو احکام شریعت بتلا تا ہے۔ یہ حق اللہ نے پیمبروں کو بھی نہیں دیا ہے ، چہ جائیکہ کسی صاحب قبہ و جبہ کو بیہ حق حاصل ہو۔ اس لئے اس حدیث کا مطلب صرف بیہ ہے کہ جو چیز اسلام میں مشروع اور جائز ہے' اس پر عمل کرنے اور اسے فروغ دینے کے لئے جو شخص کوئی نیا طریقہ اختیار کرے گا' جے بعد میں دوسرے لوگ بھی اختیار کرلیں' تو اسے اپنے عملِ حُسَّن کا ثواب تو ملے گاہی' ان لوگوں کا ثواب بھی ملے گا جو اس طریقے کو اختیار کر کے وہ عمل صالح کریں گے۔ لیکن جس چیز کا سرے سے کوئی ثبوت ہی شریعت میں نہ ہو' اس کا کوئی بھی طریقہ اختیار کیا جائے' وہ ہر صورت میں سئیہ ہے' وہ حسنہ نہیں ہو سکتا۔ حدیث کے جو دیگر فوائد بين وه واضح بين-

> ١٧٤ \_ وعن ابن مسعودٍ رضي الله متفقٌ عليه.

۲ / ۱۷۲۰ محضرت ابن مسعود رہائٹد سے روایت ہے عنه، أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ قَال: «ليس مِنْ نَفْسِ نِي كريم النَّيْلِم نِي فرمايا ، جو جان بھی ظلم سے قتل كي جاتى تُقْتَلُ ظُلْماً إِلَّا كَانَ عَلَى ابْنِ آدم الأَوَّلِ كِفْلٌ ہے ' تو حضرت آدم كے پہلے بيٹے (قابيل) پر اس كے مِنْ دَمِهَا لأنَّهُ كَان أَوَّلَ مَنْ سَنَّ الْقَتْلَ» خون ناحق كا ايك حصد مو كا اس لئ كه وبي وه يبلا مخص ہے جس نے قتل ناحق کا طریقہ جاری کیا۔

(بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب يعذّب الميّت ببعض بكاء أهله، وكتاب الاعتصام، باب إثم من دعا إلي ضلالة، وغيرهما من كتب الصحيح - وصحيح مسلم، كتاب القسامة، باب بيان إثم من سنّ القتل.

س/21- فوائد:اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ خلاف شریعت اور برے کاموں کو پہلے پہل کرنا ،جس کی بعد میں لوگ تقلیر كريس كتنابراجرم ب كه قيامت تك اس كام كرنے كاكناه اسے بھى ملتار بے گااس لئے امن وسلامتى اسى ميں ہے كه انسان صرف اتباع کرے اور ابتداع سے اجتناب کرے۔ یعنی رسول الله ملتی پیروی کرے بدعات ایجاد نہ کرے۔

٢٠ \_ بَابٌ فِي الدَّلاَلَةِ عَلَى خَيْرٍ ٢٠ خير كي طرف ربنمائي كرن اور بدايت إ تمراہی کی طرف بلانے کا بیان وَالدُّعَاءِ إِلَى هُدى أَوْ ضَلاَلَةٍ

الله تعالیٰ نے فرمایا' اپنے رب کی طرف بلاؤ۔ قال تعالى: ﴿ وَأَدْعُ إِلَىٰ رَبِّكُ ﴾ اور فرمایا اللہ تعالی نے: اینے رب کے رائے کی طرف [القصص: ٨٧]، وقالَ تعالى: ﴿ أَدُّمُ إِلَىٰ حكت اورموعظ وحسنه ك ذريع سے بلاؤ-سَبِيل رَبُّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ اور فرمایا' نیکی اور تفویٰ پر ایک دو سرے سے تعاون کرو-[النحل: ١٢٥]، وقال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَثُواْ اور فرمایا: تم میں سے ایک گروہ ایسا ہونا چاہئے جو لوگول عَلَى ٱلَّذِرِ وَٱلنَّقُوكَا ﴾ [المائدة: ٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدَّعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾ کو خیر کی طرف بلائے۔

[آل عمران: ١٠٤].

۔ ۔ ۔ وعن أبي مسعود عُقْبَةَ بن ا/ 120 - حضرت ابو مسعود عقبہ بن عمرو انصاری بدری عفرو الآ اللہ مائی کے اللہ عنه بنائخہ سے روایت ہے 'رسول اللہ مائی کے فرمایا' جس عفرو الأنصاری الله منظیۃ: «مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ نے کی بھلائی پر رہنمائی کی' تو اس کے لئے اس کے قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ نے کی بھلائی پر رہنمائی کی' تو اس کے لئے اس کے فلہ مِنْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ اواہ مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازي في سبيل الله بمركوب

الا المراد فوائد: نبی ساتی ایم التی ایم ارشاد فرمایا 'جب ایک شخص نے آپ سے سفر کے لئے سواری مانگی 'آپ نے اس وقت سے ارشاد فرمایا 'جب ایک شخص نے آپ سے سفر کے لئے سواری مانگی 'آپ نے فرمایا 'میرے پاس تو سواری نہیں ہے۔ ایک شخص نے کما 'میں اسے ایسا آدمی بتلا تا ہوں جو اسے سواری مہیا کر دے گا۔ چنانچہ آپ نے بھلائی کی طرف رہنمائی کرنے کا فدکورہ اجر بیان فرمایا۔ جس سے دلالت علی الخیر کی ترغیب ملتی ہے۔ یعنی خیر کی طرف رہنمائی کرنا بھی باعث اجر ہے۔

تخریج: صحیح مسلم، کتاب العلم، باب من سنّ سنة حسنة أو سیئة، ومن دعا...
۱۵۱- فوا کد: دعوت دے ' بلائے ' کا مطلب ہے اپنے عمل یا قول سے دو سرول کو نیکی یا برائی کی ترغیب دے۔
اس سے بھی معلوم ہوا کہ نیکی یا برائی کا سبب اور ذریعہ بننے والا ' عنداللہ ماجور یا ماخوذ ہو گا یعنی اللہ کے ہال اسے اجر ملے گا یا سزا پائے گا۔ بلکہ نیکی کی ترغیب پر اضعافا مضاعفہ (کئی گنا زیادہ) اجر و ثواب کا مستحق اور برائی کی ترغیب پر متعدد لوگوں کے گناہوں کا بھی ذے دار ہو گا۔

۱۷۷ - وعن أبي العباسِ سَهْلِ بنِ العباسِ سَهْلِ بنِ العباسِ سَهْلِ بنِ العباسِ سَهْلِ بنِ العباسِ سَلْ بن سعد ساعدی سعدِ السَّاعِدِيِّ رضي الله عنه ، أنَّ رسولَ بن تنتُخ سے روایت ہے کہ رسول الله طَنْهَا اللهِ عَنْهِ ، أنَّ رسولَ الله عَنْهَ ، أنَّ رسولَ الله عَنْهُ ، اللهُ عَلَيْهُ الرَّايةَ دن ارشاد فرمایا - میں یہ جھنڈا کل ایسے آدمی کو دول گا عَدا رَجُلاَ یَفْتَحُ الله عَلَی یَدَیْهِ ، یُحِبُّ الله جس کے ہاتھوں پر الله تعالی فتح عطا فرمائے گا وہ الله اور فرکسُولَه ، فَبَاتَ اس کے رسول سے اور الله اور اس کا رسول اس سے وَرَسُولَه ، فَبَاتَ اس کے رسول سے اور الله اور اس کا رسول اس سے

النَّاسُ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا. فَلَمَّا أَصْبَح النَّاسُ غَدَوْا عَلَى رسولِ الله عَلِيْ كُلُّهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَاهَا، فقال: «أَيْنَ عَلَيُّ بن أَبِي طالب؟»، فَقيلَ: يارسولَ الله! هُوَ يَشْتَكَى عَيْنَيْه، قال: «فَأَرْسلُوا إِلَيْهِ "، فَأَتِيَ بهِ، فَبَصَقَ رسولُ الله ﷺ في عَيْنَيْهِ، وَدَعَا لَهُ، فَبَرَأَ حَتَّى كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ، فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ. فقال عَليٌّ رضي الله عنه: يارسولَ الله! أُقَاتِلُهُمْ حَتَّى يَكُونُوا مِثْلَنَا؟ فَقَالَ: «أَنْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بسَاحَتِهِمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الإسلام، وأخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللهِ تَعَالَى فِيهِ، ۚ فَوَاللهِ لِأَنْ يَهْدِيَ اللهُ بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعَمِ» متفقٌ عليه. قوله «يَدُوكُونَ»: أَيْ يَخُوضُونَ وَيَتَحَدَّثُونَ، قَوْلُهُ: «رسْلِكَ» بكسر الراءِ وَبِفَتْحِهَا لُغَتَانِ، والْكَسْرُ أَفْصَحُ.

محبت کرتا ہے۔ پس لوگوں نے رات یہ بحث کرتے ہوئے گزاری کہ کون وہ (خوش نصیب) ہو گا جے ان میں سے جھنڈا دیا جائے گا؟ جب لوگوں نے صبح کی تو رسول الله طلی اے یاس آئے سب کے سب امد رکھتے تھے کہ انہیں جھنڈا دیا جائے گا' آپ نے یوچھا' علی بن ابی طالب کمال ہیں؟ اللہ کے رسول کو بتلایا گیا کہ ان کی آئھیں دکھتی ہیں' آپ نے فرمایا' ان کی طرف بيغام تبيبو، چنانچه وه لائے گئے، رسول الله طالبيل نے ان کی آئکھوں میں لعاب مبارک لگایا اور ان کے حق میں دعا فرمائی' پس وہ اس طرح ٹھیک ہوئے' جیسے ان کو کوئی درد ہی نہیں تھا۔ آپ نے انہیں جھنڈا عطا فرمایا ، حضرت علی من الله نے کہا یا رسول الله! میں ان سے الرول يهال تک كه وه جم جيسے (مسلمان) بو جائيں؟ آپ نے فرمایا (ہاں) آرام و سکون کے ساتھ چلو' یہاں تك كه تم ان كے ميدان ميں پڑاؤ ڈالو! پھران كو اسلام کی دعوت دو اور انہیں بتلاؤ کہ تم پر اللہ کے یہ یہ حق واجب ہیں۔ اللہ کی قتم! تمهارے ذریعے سے کسی ایک آدمی کا مدایت یافتہ ہو جانا' تمہارے لئے (بیش قیت) سرخ اونٹول سے بہتر ہے۔ (بخاری و مسلم) یدو کون کے معنی ہیں غور و خوض اور بحث کتے رہے۔ رسلک ' راء کے زیر اور ذیر کے

ساتھ' دونوں لغتیں ہیں۔ زیر کے ساتھ زیادہ فضیح ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب على بن أبي طالب رضي الله عنه، وكتاب الجهاد، باب فضل من أسلم على يديه رجل، وغيرهما من كتب الصحيح -وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل على رضى الله عنه.

العاد فوا مد: اس میں مفرت علی بناٹر کی فنیلت اور نبی ملتی اللہ کے معجزے کے علاوہ 'جماد کے طریقے کا بیان ہے کہ پہلے کافروں کو اسلام کی وعوت وی جائے 'اگر وہ اسے رو کر دیں تو پھر جماد کیا جائے۔ جماد بھی ایبا عمل ہے کہ اگر اس کے زریعہ سے یا اس کے آغاز میں وعوت دینے سے کچھ لوگوں کو ہدایت نصیب ہو جائے تو جماد یں شریک لوگوں کو نو مسلموں کے اعمال خیر کا اجر بھی ملے گا۔

۱۷۸ ـ وعن أنس رضي الله عنه، أَنَّ فَتَّى مِنْ أَسْلَمَ قال: يا رسُولَ اللهِ! إنَّى ﴿ أَنُّت فُلاناً فإنهُ قَدْ كانَ تَجَهَّزَ فَمَرضَ » فَأَتَاهُ فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللهُ عَيْلِيٌّ يُقُرِّئُكَ السَّلامَ ويَقُولُ: أَعْطِني الَّذي تَجَهَّزْتَ بِهِ، فقال: يَافُلانَةُ! أَعْطِيهِ الَّذي تَجَهِزْتُ بِهِ، ولا تَحْبِسِي مِنْه شَيْئاً، فَواللهِ لا تَحْبِسِين منْه شَيْئًا فَيُبَارَكَ لَكِ فِيهِ. رواه مسلم.

۲ / ۱۷۸ و حضرت انس بناٹنہ بیان کرتے ہیں کہ اسلم قبیلے کے ایک نوجوان نے کما' یا رسول اللہ! میں جماد کرنا أُريد الْغَزْوَ ولَيْس مَعِي مَا أَتجَهَّزُ بِهِ؟ قَالَ: عِلْهَا مول علي ميرے باس وه سلمان نهيں جس ك ساتھ میں جہاد کی تیاری کروں۔ آپ نے فرمایا' فلاں شخص کے پاس جاؤ' اس نے جہاد کی تیاری کی تھی کیکن وہ بیار ہو گیا۔ (یعنی اس سے سامان جہاد لے لو) چنانچہ وہ (نوجوان) اس کے پاس گیا اور جاکر کہا' رسول الله طلی ایم تخصے سلام کہتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ تم مجھے وہ سامان وے دوجس کے ساتھ تم نے جہاد کی تیاری کی ہے'اس شخص نے (اپنی بیوی سے کہا) اے فلانی! اس کو وہ سامان وے دے جس کے ساتھ میں نے جماد کی تیاری کی تھی اور اس میں سے کوئی چیزمت روکنا اللہ کی قتم ' تو اس میں سے کوئی چیز روک کر نہیں رکھے گی کہ پھر تمہارے لئے اس میں برکت ہو (یعنی سامان کا روکنا بے برکتی کا باعث ہو گا) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازي في سبيل الله بمركوب وغيره وخلافته في أهله بخير.

١٤٨- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه كسى نيكى كے كام كے لئے انسان نے تيارى كى ہو ليكن بيارى اور عذركى وجہ سے اس پر عمل کرنے سے وہ قاصر رہے تو وہی ساز و سامان اگر وہ کسی اور کو دے دے گا تو وہ بھی اس کے ماتھ عمل خیریا اجر جماد میں برابر کا شریک رہے گا۔

(۴) اللہ کے رائے میں خرچ کرنے کے بجائے 'مال کو اپنے پاس روکے رکھنا' بے برکتی اور اللہ کی ناراضی کا

وَالتَّقْوَى

قال اللهُ تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْدِ ﴿ وَٱلْعَصِّرِ ۚ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٌ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَلتِ وَتَوَاصَوا بِٱلْحَقِّ وَتُواصَوا بِٱلصَّبْرِ ﴾ [العصر: ١-٣].

٢١ - بُابٌ فِي التَّعَاوُنِ عَلَى الْبِّرِ ٢١ فيكي اور تقوي ير تعاون كرنے كابيان الله تعالی نے فرمایا: نیکی اور تقوی پر ایک دوسرے سے تعاون کرو۔

وَالنَّقُونَ ﴾ [المائدة: ٢]، وقال تعالى: اور فرمايا: قتم ب زماني كي يقينا انسان خمارے ميں ہے' سوائے ان لوگوں کے جو ایمان لائے' جنہوں نے عمل صالح کئے' ایک دوسرے کو حق کی وصیت کی اور ایک دوسرے کو صبر کی تلقین کی۔

قال الإِمَامُ الشَّافِعِيُّ رَحِمَه الله كَلَاماً مَعْنَاهُ: إِنَّ النَّاسَ أَوْ أَكْثَرَهُمْ في غَفْلَةٍ عَنْ تَدَبُّر هٰذِهِ السُّورَةِ.

١٧٩ ـ عن أبي عبدِ الرحمٰنِ زيدِ بنِ خالدٍ الْجُهَنيِّ رَضيَ الله عنه قالَ: قالَ رَسُولُ الله ﷺ: "مَنْ جَهَّزَ غَازِياً في سَبيل اللهِ فَقَدْ غَزَا وَمَنْ خَلَفَ غَازِياً في أَهْلِهِ بِخَيْرِ فَقَدْ غَزَا» متفقٌ عليه.

امام شافعی فرماتے ہیں کہ لوگ یا ان میں سے اکثر اس سورت میں غور و فکر اور تدبر کرنے میں غفلت كرتے ہيں۔

ا / ١٧٩ - ابو عبدالرحمن زيد بن خالد جبني مناتنه سے روایت ہے' رسول اللہ طنیان نے فرمایا'جس نے اللہ کے راستے میں کسی جماد کرنے والے کو جماد کا سامان تار کر کے دیا' بلاشبہ اس نے خود جماد کیا اور جو تبھی جماد کرنے والے کا'اس کے گھر میں بھلائی کے ساتھ اس کا جانشین (نگرانی اور خبر گیری کرنے والا) بنا' یقیناً اس نے (بھی) جہاد کیا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخارى، كتاب الجهاد، باب من جهّز غازيا أو خَلَفَه \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازى...

۱۷۹- فوائد: اس مدیث میں ایسا طریق کار بتلایا گیا ہے جس پر عمل کر کے جماد کو زیادہ سے زیادہ مؤثر بنایا جا سکتا ہے اور جہاد کے اجر و تواب میں سب لوگ برابر کے شریک ہو سکتے ہیں۔ معاشرے میں بہت سے تنومند ' قوی اور جوان ہوتے ہیں 'لیکن ان کے پاس وسائل نہیں ہوتے 'اس لئے وہ جہاد میں حصہ لینے سے محروم رہ سکتے ہیں اور یوں ایک نمایت کار آمد عضر عضو معطل بنا رہ سکتا ہے۔ دوسری طرف ایسے لوگ ہوتے ہیں جن کے پاس وسائل کی فرادانی ہے لیکن ان کے پاس صحت ' قوت اور جوانی نہیں ہے جو جماد کے لئے ضروری ہے۔ اس حدیث میں بیان کردہ طریق کار پر عمل کرنے سے رجال کار اور وسائل دونوں بہم جمع بھی ہو جاتے ہیں اور جماد کے اجر میں بھی سب برابر کے شریک۔ خیال رہے' کہ قرون اولی میں جماد میں حصہ لینے والے مجاہدین 'مستقل باقاعدہ تنخواہ دار نہیں ہوتے تھے 'جیسے آجکل فوج کا ایک نمایت وسیع ادارہ ہے۔ بلکہ رضا کارانہ طور پر حصہ لیتے تھے 'جیسے آج کل بھی بعض تظیموں کے تحت لوگ جہاد میں رضاکارانہ حصہ لے رہے ہیں یہ حدیث ایسے ہی رضا کار مجاہدین کے بارے میں ہے۔ تاہم باقاعدہ فوجی بھی اس میں شامل ہو سکتے ہیں اور ان کی امداد اور ان کے گھر والول ك خبر كيرى بهي اس اجر كالمستحق بناسكتي ج- والله ذوالفضل العظيم

إلى بَني لَحْيانَ مِنْ هُذَيْلِ فقالَ: «لِيَنْبَعِثْ مِنْ كُلِّ رَجُلَيْنِ أَحَدُهُما وَالأَجْرُ بَيْنَهُمَا» رواه مسلم.

١٨٠ - وعن أبي سعيدِ الخُدْريِّ ٢/ ١٨٠ - حضرت ابو سعيد خدري رالله سعيدِ الخُدْريِّ ٢/ ١٨٠ -رضي اللهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ عِنْ بَعْتَ بَعْثَ بَعْثَ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ الله اللهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ الله اللهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ الله عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْ عَلَيْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالِمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَلَا عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ طرف (جب کہ وہ مشرک تھے) ایک لشکر (ان سے جماد كرنے كے لئے) بھيجا' اور فرمايا۔ ہر دو آدميوں ميں سے ایک ضرور جائے اور ثواب دونوں کے درمیان ہو گا (لینی دونوں اجر کے مستحق ہوں گے 'جماد میں جانے والا

اور دو مرا' اس کے گھر والوں کی خبر گیری کرنے والا)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل إعانة الغازى في سبيل الله بمركوب

١٨٠ فوائد: اس ميس بھي وہي ندكورہ اصول بيان كيا گيا ہے كه سب لوگ تو جماد ميں نہيں جا سكتے۔ تاہم نہ جانے والے اگر مجاہدین کے بال بچوں کی حفاظت اور ان کی ضروریات کی فراہمی کا کام سرانجام دیں گے تو ان کو بھی

س/ ۱۸۱ - حضرت ابن عباس بی شط سے روایت ہے' عنهما: أنَّ رسُولَ الله عَلَيْ لَقِي رَكْباً رسول الله مَنْ الله عَلَيْ ايك قافل كو مل "آپ بِالرَّوْحَاءِ فقال: «مَن الْقَوْمُ؟»، قَالُوا: في يوجِها، كون لوگ بين؟ انهول في كما، مسلمان-المُسْلمُونَ، فَقَالُوا: مَنْ أَنْتَ؟ قال: انهول نے يوچھا، آپ كون بير؟ آپ نے فرمايا ، رسول «رسولُ الله»، فَرَفَعَتْ إلَيْهِ امْرَأَةٌ صَبِيّاً الله وايك عورت نے آپ كى طرف ايك بچه الماكر فَقَالَتْ: أَلِهٰذَا حَجٌّ؟ قال: «نَعَمْ وَلَكِ أَجْرٌ» يويها كياس كابهى جج ب: آپ نے فرمايا الى اور اس كااجر تخفي ملے گا۔ (مسلم)

١٨١ ـ وعن ابن عباس رضي الله رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحج، باب صحة حج الصبيّ وأجر من حجّ به.

١٨١- فوا كد: اس سے معلوم ہوا كه نبي ما الله الله كا لباس اور وضع و بيئت اتنى سادہ تھى كه عام صحاب كے درميان لوگوں کا آپ کو بیچاننا آسان نہیں ہو تا تھا۔ (٢) والدین کے ساتھ اگر بچہ حج کرے گا تو اس کا اجر والدین کو ملے گا' کونکہ ابھی وہ خود حج کا مکلف نہیں ہے۔ اسی لئے بلوغت کے بعد' اگرید بچہ صاحب استطاعت ہوا' تو اس پر حج كرنا فرض ہو گا۔ صغر سني ميں كيا ہوا حج كافي نهيں ہو گا۔

١٨٢ \_ وعَنْ أَبِي موسى الأَشْعَرِيِّ ٢ / ١٨٢ - حفرت ابو موسىٰ اشْعرى بناتُمْ سے روایت رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قالَ: ح، نبي كريم طلَّه إلى مسلمان المانت وار خزاني، "الخَازِنُ المُسْلِمُ الأمِينُ الَّذِي يُنْفِذُ ما أُمِرَ جو اس ير عمل كرے جس كا اس كو حكم ويا جاتے اور بِهِ، فَيُعْطِيهِ كَامِلاً مُوَفَّراً، طَيِّبَةً بِهِ نَفْسُهُ يورى فوش دلى سے اس كو كامل اور يورا يورا (مال) فَيَدْفَعُهُ إلى الَّذِي أُمِرَ لَهُ بِهِ أَحَدُ وَ حِي فِي بابت اسے عَم ويا كيا ہے ، تو وہ بھی وو صدقہ کرنے والول میں سے ایک (شار) ہو گا۔

المُتَصَدِّقينَ» متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں ہے "وہ جو دے 'وہ چیزجس كا اس كو حكم ديا كيا هو" اور متعدقين كو محدثين نے قاف کے زبر اور نون کے زبرے ساتھ' تثنیہ بھی ضبط

وفي رواية: «الَّذي يُعْطِي مَا أُمِر بِهِ» وضبطُوا «المُتَصَدِّقَيْن» بفتح القاف مع کسر النون علی التَّنْنِيَةِ، وَعَکْسُهُ عَلی کیا ہے اور اس کے برعکس جمع بھی (قاف کے زیر اور الجَمْعِ وکِلاهُمَا صَحِیحِ ہے۔ الجَمْعِ وکِلاهُمَا صَحِیحٌ .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكواة، باب أجر الخادم \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب أجر الخازن الأمين والمرأة إذا تصدّقت.

۱۸۲- فوائد: اس میں بھی ایک نمایت ہی اہم اصول کا بیان ہے کہ جس شخص کو جس کام کا ذے داریا بیت المال کا امین بنایا جائے 'تو وہ اپنی ذے داری خوش دلی سے نبھائے 'کسی پر حسد نہ کرے 'ایذا نہ دے اور تنگ دلی کا مظاہرہ نہ کرے تو اسے بھی اس شخص کی طرح برابر کا اجر ملے گا' جس نے اس کے ذے کوئی کام لگایا' یا اسے خزانجی بنایا۔ اس میں اس امرکی ترغیب ہے کہ ہر شخص کو اپنی مفوضہ (سپردکی گئ) ذمہ داری پوری خوش دلی اور رغبت سے اداکرنی چاہئے۔

### ٢٢ - باَبٌ فِي النَّصِيحَةِ

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخَوَةً ﴾ [الحجرات: ١٠]، وقدال تعالى المحجرات: ١٠]، وقدال تعالى المحبدارا عن نُوح ﷺ: ﴿ وَأَنصَحُ لَكُمْ ﴾ [الأعراف: ٦٨]. لَكُمْ نَاصِعُ آمِينُ ﴿ وَأَنا لَا عراف: ٦٨].

اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ عن أبي رُقَيّة تميم الله عنه أَنَّ النّبيّ عَلَيْهُ قال: «الدّينُ النّصِيحَةُ»، قُلْنا: لِمَنْ؟ قَالَ: «للهِ وَلِكتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلأَئمّةِ المُسْلِمِينَ وَعَامّتِهِمْ» رواه مسلم.

## ۲۲۔ خیرخواہی کرنے کابیان

الله تعالی نے فرمایا: مومن تو سب بھائی بھائی ہیں۔
اور الله تعالی نے حضرت نوح علیہ السلام کا قول نقل
کرتے ہوئے فرمایا: اور میں تہماری خیر خوابی کرتا ہوں۔
اور حضرت ہود علیہ السلام کا قول نقل فرمایا: اور میں
تہمارے لئے خیر خواہ اور امانت دار ہوں۔

ا/ ۱۸۳ - حضرت ابو رقیہ تمیم بن اوس داری رفاقتہ ہے روایت ہے ' رسول اللہ ملٹھ لیا نے فرمایا' دین خیر خواہی کرنے (کا نام) ہے' ہم نے بوچھا' کس کی خیر خواہی؟ آپ نے فرمایا' اللہ کی' اس کی کتاب کی' اس کے رسول کی' مسلمانوں کی۔ کی' مسلمانوں کی۔ کی' مسلمانوں کی۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين النصيحة.

لئے ان کی صحیح رہنمائی کی جائے 'انہیں نیکی کا حکم دیا جائے اور برائی سے روکا جائے۔

١٨٤ - الشَّاني: عَنْ جَرِيس بْنِ ٢ / ١٨٣ - حضرت جرير بن عبدالله وفاتَّة روايت كرتّ عبدالله رضي الله عنه قال: بَايَعْتُ بِي كه مِين نے رسول الله طَلْيَالِم سے ماز كے قائم رَسولَ الله عَلَيْ عَلَى إِقَامِ الصَّلاةِ، وإيتَاءِ كرنے ولاق كاداكرنے اور برملمان كے ساتھ خير الزَّكَاةِ، وَالنُّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ. متفقٌ عليه . خوابي كرنے ير بيعت كي- (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب قول النبي ﷺ "الدين النصيحة لله ولرسوله ولأئمة المسلمين وعامتهم" وغيره - وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أن الدين

١٨٥- فواكد: اس سے بھى باہم خير خواہى كى اہميت واضح ہے كه رسول الله طافية مناز اور زكوة جيسے اہم ترين فرائض کی طرح صحابہ و من ایک دوسرے کی خیر خواہی کرنے کی بیعت لیتے تھے۔

١٨٥ ـ الثَّالِثُ: عَن أَنَس رضي الله عنه ١٨٥ / ١٨٥ عضرت انس بِخَالِثُ سے روایت ہے 'نبی کریم عن النبيِّ ﷺ قال: ﴿ لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى اللَّهُ إِلَمْ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال يُحِبَّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» متفق عليه. مومن (كامل) نهين بوسكنا ، جب تك وه ايخ (مسلمان) بھائی کے لئے بھی وہ چیز پند نہ کرے جو وہ اینے لئے بیند کرتاہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه.... وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير.

۱۸۵- فؤا کد: بیر حدیث بھی مسلمانوں کی باہمی خیر خواہی کی نضیلت اور اس کی ترغیب کے بیان میں ہے۔ اگر مسلمان اس حدیث کے مقتفنی پر عمل کریں تو مسلمان معاشرول میں جو لوٹ کھسوٹ رشوت بردیانتی 'جھوٹ' فریب اور جعل سازی وغیرہ اخلاقی بیاریاں عام ہیں کی گخت ختم ہو جائیں۔ مسلمانوں کو تو ان کے دین نے بڑے سنری اصول بٹلائے ہیں۔ لیکن بدقتمتی سے مسلمان ان سب سے غافل ہیں اور یوں ذلت اور بداخلاقی کی اتھاہ گرائيول ميں گرے ہوئے ہيں۔ هداهم الله تعالى \_

الله على الأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي ٢٣- يَكَى كَا حَكَم دين اور برائى سے روكنے كا الله على الأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي ٢٣- أيكى كا حَكم دين اور برائى سے روكنے كا عَن الْمُنكَر

> قال اللهُ تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةً ۗ يُدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنكَرِ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ المُقلِحُونَ ﴿ إِلَّ روكَ اور مِي لوك كامياب بين-

الله تعالى نے فرمایا: اور تم میں سے ایک گروہ ہونا چاہئے جو بھلائی کی طرف بلائے' نیکی کا تھم دے اور برائی سے

عمران: ١٠٤]، وقال تعالى: ﴿ كُنتُمُ اور فرالي: تم بمترين امت بو عنيس لوگول كي (بدايت)

خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿ خُلِهِ ٱلْعَفُو وَأَمْنَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ شَ ﴾ وے اور جابلوں سے اعراض کر۔ ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾ [التوبة: ٧١]، وقال تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِت إِسْرَتِهِ بِلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُبِدَ وَعِيسَى آبَنِ مَرْبَعَ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكَرِ فَعَلُوهُ لَبِثْسَ مَا يَفْعَلُونَ [المائدة: ٧٩،٧٨]، وقال تعالى: ﴿ وَقُل ٱلْحَقُّ مِن زَبِّكُمُّ فَمَن شَآءً فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلَكُفُو ۗ ﴾ [الكهف: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ [الحجر: ٩٤]، وقال تعالى: ﴿ أَنِهَيَّنَا ٱلَّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ ٱلسُّوَّةِ وَأَخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَذَابٍ بَعِيسٍ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ [الأعراف: ١٦٥] وَالآياتُ في الباب كَثيرةٌ مَعلومَةٌ.

وَأَمَّا الأَحاديثُ:

أُضْعَفُ الإيمانِ» رواه مسلم.

ف کے لئے نکالا گیا ہے' تم نیکی کا تھم دیتے اور برائی ہے روکتے ہو۔

اور فرمایا: اے پیغیبر! عفو و در گزر اختیار کر' نیکی کا حکم

[الأعـراف: ١٩٩]، وقسال تعسالسي: اور فرمايا: مومن مرد اور مومن عورتين ايك دوسرے کے دوست ہیں۔ نیکی کا حکم دیتے اور برائی سے روکتے

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: بنی اسرائیل کے کافروں پر حضرت داؤرة اور عيسى بن مريم "كي زباني لعنت كي كي، بيه اس سبب سے کہ انہوں نے نافرمانی کی اور وہ زیادتی كرنے والے تھے وہ ايك دوسرے كو ان برائيوں سے نہیں روکتے تھے جن کا وہ ارتکاب کرتے تھے' البتہ برا ے 'جو وہ کرتے تھے۔

اور فرمایا: کمہ دے! حق تمارے رب کی طرف سے ہے 'بس جو چاہے' ایمان لائے اور جو چاہے ' کفر کرے۔ اور فرمایا: جس چیز کا تحقیم حکم دیا جاتا ہے' اسے کھول کر بیان کر دے۔

اور فرمایا الله تعالی نے: ہم نے ان لوگوں کو نجات دی جو برائی سے روکتے تھے اور ظالموں کی سخت عذاب کے ساتھ گرفت کی' بہ سبب اس کے جو وہ نافرانی کرتے 

اس باب میں اور بہت سی آیات ہیں اور معلوم بي - اب متعلقه احاديث ملاحظه مول:

١٨٦ \_ فالأوَّلُ: عن أبي سعيد ١/١٨١ - حفرت ابو سعيد فدرى بخالتْ سے روايت ؟ الخُدْرِيُّ رضيَ الله عنه قالَ: سَمِعْتُ كه مين في سنا رسول الله ملتَّيَام فرمات عن جو شخص رسُولَ الله ﷺ يَقُولُ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مَم مِين سے كى برائى كو (بوتے) وكھے ' تواسے ایٹ ہاتھ مُنْكَراً فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعُ عَبِل (روك) وعد أكر (باتھ سے روكنے كى) طاقت فَبِلِسَاتِهِ، فَإِنْ لَمْ يَستَطِعْ فَبَقَلْبُهِ وَذَٰلِكَ نهي ہے تو زبان سے (اس كى برائى كو واضح كرے) اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو ول سے (اسے برا جانے) اور

## یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهى عن المنكر من الإيمان.

-۱۸۱- فوائد: دیکھنے سے مطلب ہے علم میں آنا ، چاہے آئکھوں سے دیکھے یا نہ دیکھے۔ اس میں اسلامی معاشرے کو مكرات سے روكنے كے لئے ايك نمايت اہم علم ديا گيا ہے۔ مسلمان جب تك اس ير عمل كرتے رہے اور امر مالمعروف اور نهی عن المنكر كا فریضه بلا خوف لومته لائم اور بغیر كسى مفاد كے ادا كرتے رہے ، مسلمان معاشرہ بهت ۔ سی قباحتوں' برائیوں اور گناہوں سے محفوظ رہا اور جب مسلمانوں نے اس فریضے کو فراموش کر دیا' تو ان کا معاشرہ ۔ مگرات کے سلاب بے پناہ کی زومیں آگیا۔ کاش مسلمان پھراس فریضے کی ادائیگی کی طرف متوجہ ہوں تا کہ اس سلات کے آگے بند باندھا جاسکے۔

> ١٨٧ \_ الثاني: عن ابن مسْعُود رضي الله عنه، أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: ُ «مَا مِنْ نَبِيِّ بَعَثَهُ الله في أُمَّةٍ قَبْلِي إِلَّا كَان لَه مِنْ أُمَّتِهِ حَواريُّون وَأَصْحابٌ يَأْخُذُون بِسُنَتِهِ ويَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ، ثُمَّ إنها تخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونُ مَا لَا يَفْعَلُونَ، وَيَفْعَلُونَ مَا لا يُؤْمَرُون، فَمَنْ جَاهَدَهُم بيَدِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، ومَنْ جَاهَدهُمْ بقَلْبهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، ومَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُو مُؤْمِنٌ، وليس وراء ذلِك مِن الإِيمانِ حَبَّةُ خَرْدَلِ» رواه مسلم.

۲ / ۱۸۷ - حضرت ابن مسعود رفاتنه سے روایت ہے' رسول الله طالي في فرمايا: مجھ سے يملے الله في جو ني بھی بھیجا' اس کے اس کی امت میں سے حواری اور ساتھی ہوتے' جو اس کی سنت پر عمل اور اس کے تھم کی اقتداء کرتے' پھر ان کے بعد ایسے ناخلف لوگ پیدا ہوئے جو ایسی باتیں کہتے جو وہ کرتے نہیں تھے اور کرتے وه كام تھے جن كا انہيں حكم نہيں ديا جاتا تھا۔ پس جو شخص ان سے دل کے ساتھ جہاد کرے گا' وہ مومن ہے 'جو ان سے اپنی زبان سے جماد کرے گا' وہ مومن ہے اور اس کے علاوہ رائی کے دانے کے برابر بھی ایمان کا (ورجه) نهیں۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون بيان النهى عن المنكر من الإيمان.

١٨٤- فوائد: اس سے معلوم ہوا كه منكرات كے ازالے كا حسب طاقت مرمسلمان ذمے دار ہے علك بيراس کے ایمان کی کسوٹی ہے۔ اگر آیک مسلمان منکر کے ازالے اور خاتے کے لئے سعی کرتا یا کم از کم اے برا سمجھتا ہے تو سے اس کے ایمان کی دلیل ہے اور اگر برائی کو دل میں بھی برائی نہیں سمجھتا تو سمجھ لو کہ اس کا دل ایمان کے کمزور ترین درجے سے بھی محروم ہوگیا ہے۔ اعاذنا الله منه

١٨٨ \_ الثالث: عن أبي الوليدِ ١٨٨ - حضرت ابو الوليد عباده بن صامت بناته بيان عُبَادَةً بنِ الصَّامِتِ رضي الله عنه قَالَ: بَايَعْنَا حَرَتْ بِين كه بهم في رسول الله ملوَّيَام كي اس بات بر رسولَ الله على على السَّمْع وَالطَّاعَةِ في بيعت كى كه بم تنكى اور آساني مين خوشى اور ناگوارى العُسْرِ وَاليُسْرِ وَالمَنْشَط وَالمَكْرَهِ، وَعَلَى مِن (برحالت مين) سمع وطاعت كرين كاور خواه بم ير أَثْرُةً عَلَيْنَا، وَعَلَى أَنْ لَا نُنَازِعَ الأَمْرَ أَهْلَهُ إِلَّا ومرول كو ترجيح وى جائ اور اس بات يركه بم اقتدار

أَنْ تَرَوْا كُفْراً بَوَاحاً عِنْدَكُمْ مِنْ الله تَعَالَى فِيهِ بُرْهَانٌ، وَعَلَى أَنْ نَقُولَ بِالْحَقِّ أَيْنَمَا كُنَّا

کے معاملے میں مسلمان حکمرانوں سے نہ اڑیں۔ مگر بہ کہ تم ان میں کفر صریح دیکھو' جس پر تمہارے پاس اللہ لاَ نَخافُ في اللهِ لَوْمَةَ لَاثِمٍ. متفقٌ عليه. كي طرف سے وليل ہو اور اس بات پر كه مم جمال كہيں بھى ہوں وق بات كہيں اللہ كے (دين كے) بارے میں ہم کسی ملامت گر کی ملامت سے نہ ڈریں۔ (بخاری و مسلم)

«المَنْشَط والمَكْره» بِفَتْح مِيميهما، أَيْ: في السَّهْل والصَّعْب. وَ«الأَثَرَةُ»: الاخْتِصاصُ بالمُشْتَرِكِ وقد سَبَقَ بَيَانُها. «بَوَاحاً»: بفَتْح الْبَاءِ المُوَحَّدَة بَعْدَهَا وَاوٌ ثُمَّ أَلْفٌ ثُمَّ حَاءٌ مُهْمَلَةٌ : أي ظاهِراً لَا يَحْتَمِلُ تَأْوِيلًا.

منشط اور مکرہ' دونوں کی میم پر زبر۔ یعنی آسانی (سهولت) اور سختی (صعوبت) میں۔ الاثر کا مطلب ہے، مشترک چیزوں میں خود ہی مالک بن جانا یا چند مخصوص افرار کو ترجیح دینا اور دو سرول کو ان سے محروم رکھنا' اس کابیان يبلے رجمى) گزر چكا ہے۔ بواحاً بائے موحدہ كى زبر كے ساتھ' اس کے بعد واؤ' پھر الف' پھر حائے مہملہ' معنی ہیں' ظاہر اور واضح' جس میں تاویل کی گنجائش نہ ہو۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الفتن، باب "سترون بعدى أمورا تنكرونها"، كتاب الأحكام، باب كيف يبايع الإمام الناس؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية.

١٨٨- فواكد: اس ميں اس امركى تأكيدكي من على الله كا منكم حكران فاسق اور ظالم بھى مول تب بھى الل ك اطاعت سے انحراف نہ کیا جائے والآیہ کہ وہ اللہ کی نافرمانی کا تھم دیں۔ اس میں اطاعت نہیں کی جائے گی۔ اس طرح ' جب تک ان سے کفر صریح کا اظمار نہ ہو' ان کے خلاف بغاوت نہ کی جائے 'کیونکہ خروج و بغاوت میں نقصان کا زیادہ امکان ہے۔ نیز ہر موقعے پر حق کا اظہار ضروری اور دین کے تقاضوں پر عمل کرنا امر لازم ہے' چاہے دنیا کچھ بھی کیے اور سمجھے۔

١٨٩ ـ الرَّابع: عن النُّعْمانِ بن بَشير رضي الله عنهما عن النبيِّ ﷺ قال: ُ «مَثَلُ القَائمِ في حُدودِ اللهِ، وَالْوَاقعِ فيها كَمَثُل قُوم اسْتَهَمُوا عَلَى سَفِينَةٍ، فَصَارَ بَعْضُهُمْ أَعُلاهَا وبَعْضُهُمْ أَسْفَلَهَا، وَكَانَ الَّذِينَ في أَسْفَلِهَا إِذَا اسْتَقَوْا مِنَ الماءِ مَرُّوا عَلَى مَنْ فَوْقَهُمْ فَقَالُوا: لَوْ أَنَّا خَرَقْنَا في نَصِيبنا خَرْقاً وَلَمْ نُؤْذِ مَنْ فَوْقَنَا، فَإِنْ

۴ / ۱۸۹ م حضرت نعمان بن بشیر <sub>شکاش</sub>یا سے روایت ہے ' رسول الله ملتي ليم نے فرمايا' اس شخص کی مثال جو الله کی حدود کو قائم کرنے والا ہے اور اس کی جو ان حدول میں مبتلا ہونے والا ہے' ان لوگوں کی طرح ہے (جو ایک کشتی یر سوار ہوئے) انہول نے کشتی کے (اوپر اور نیچے والے حصول کے لئے) قرعہ اندازی کی 'پس ان میں سے بعض اس کی بالائی منزل پر اور بعض نجلی منزل پر بیٹھ گئے۔ مجل منزل والول کو جب یانی لینے کی طلب ہوتی تو وہ ادب

نَ كُوهُمْ وَمَا أَرَادُوا هَلَكُوا جَمِيعاً، وإنْ أَخَذُوا عَلَى أَيْدِيهِمْ نَجَوْا ونجَوْا جَمِيعاً» مَا نَهِي اللهُ عَنْهُ. «اسْتَهَمُوا»: اقتَرعُوا.

آتے اور بالا نشینوں یر سے گزرتے (جو انہیں ناگوار گزرتا) چنانچہ نجلی منزل والوں نے سوچا کہ اگر ہم اپنے رواه البخاري. «القَائمُ في حُدُودِ اللهِ (نجلي) حصى مين سوراخ كر لين (تاكم اوير جاني كي تَعالى» مَعْنَاهُ: المُنْكِرُ لَهَا، القَائمُ في بجائے سوراخ سے بى بانى لے ليس) اور اينے اوير دفْعهَا وإزالَتِهَا، والمُرادُ بالحُدُودِ: والول كو تكليف نه وين (توكيا اچها مو): پس اور والے نیچے والوں کو ان کے اس ارادے سمیت ' چھوڑ دیں' (انہیں سوراخ کرنے سے نہ روکیں اور وہ سوراخ کر لیں) تو سب کے سب ہلاک ہوجائیں گے (کیونکہ سوراخ کے ہوتے ہی ساری کشتی میں پانی جمع ہو جائے گا' جس سے کشتی تمام مسافروں سمیت غرق آب ہو جائے گی) اور اگر وہ ان کے ہاتھوں کو پکڑ لیں گے (سوراخ نہیں کرنے دیں گے) تو وہ خود بھی اور دو سرے تمام مسافر بھی چ جائیں گے۔ (بخاری)

الله كى حدول كو قائم كرنے والے كا مطلب ہے، الله كي منع كي موئي چيزوں كا انكار كرنے والا اور ان كے ازالہ و رفع کی کوشش کرنے والا۔ استھموا' کے معنی ہیں' انہوں نے قرعہ اندازی کی۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الشركة، باب هل يقرع في القسمة؟ وكتاب الشهادات، باب القرعة في المشكلات.

۱۸۹- فوا کد: اس سے معلوم ہوا کہ اسلامی معاشرے میں منکرات کے ار تکاب کے نتائج مرتبین کی ذات تک محدود نہیں رہتے۔ بلکہ ان کے اثرات بدیورے معاشرے کو بھکتنے بڑتے ہیں۔ اس لئے معاشرے کو تاہی سے بچانے کے لئے ضروری ہے کہ فت و فجور کا ارتکاب کرنے والوں کو اللہ کی نافرمانی کرنے سے رو کا جائے۔ اگر الیانہیں کیا جائے گاتو سارا معاشرہ عذاب الی کی گرفت میں آسکتا ہے۔

١٩٠ \_ الخامِسُ: عَنْ أُمِّ المُؤْمِنِين ٥/ ١٩٠ - حضرت ام المومنين ام سلمه بند بنت الي اميه أُمُّ سَلَمَة هِنْدِ بنتِ أَبِي أُمَيَّةً حُذيفة حذيفة مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مِنْ إِلَا مِنْ الله مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ الله مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ مُنْ الللهِ مُنْ الللهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللهِ رضي الله عنها عن النبيِّ ﷺ أنه قال: «إنَّهُ يقينًا تم ير عنقريب ايسے لوگ حكمران بنائے جاكيں گے، يُسْتَعْمَلُ عَلَيْكُمْ أُمَرَاءُ فَتَعْرِفُونَ وَتُنْكِرُونَ جِن كے (کچھ كامول كو) تم بيند كرو كے اور کچھ كوناليند فَمَنْ كَرِهَ فَقَدْ بَرىءَ، وَمَنْ أَنْكَرَ فَقَدْ سَلِمَ، پس جس نے (ان کے برے کاموں کو) برا سمجما وہ بری ولكِنْ مَنْ رَضِيَ وَتَابَعَ» قالوا: يَا رَسُولَ مو كيا بس في الكاركيا (نقركيا) وه في كيا ليكن جو راضي

فِيكُمُ الصَّلاَةَ» رواه مسلم.

اللهِ! أَلَا نُقَاتِلُهُمْ؟ قَالَ: «لَا مَا أَقَامُوا بوا اور ان كى بيروى كى (وه بلاك بوكيا) صحابه رُحَى اللهِ! عرض کیا ایا رسول اللد! کیا ہم ایسے حکمرانوں سے قال نہ کریں؟ آپ منے فرمایا' نہیں' جب تک وہ تسمارے اندر نماز کو قائم رکھیں۔ (مسلم)

مَعْنَاهُ: مَنْ كَرهَ بقَلْبهِ وَلمْ يَسْتَطعْ بفِعْلِهِمْ وَتَابَعَهُمْ، فَهُوَ العَاصِي.

اس کے معنی ہیں' جس نے دل سے برا سمجھا اور إنْكَاراً بِيَدِ وَلَا لِسَانِ فَقَدْ بَرِيءَ مِنَ الإِثم، الله كي إلى المته يا زبان سے الكاركي طاقت نهيں تھي، وَأَدَّى وَظِيفَتَهُ، وَمَنْ أَنْكُرَ بحَسَبِ طَاقَّتِهِ لِي وه كناه سے برى موكيا اور اپنا فرض اداكر ديا اور فَقَدْ سَلِمَ مِنْ هَذِهِ المَعْصِيَةِ، وَمَنْ رَضِيَ جس في ايني طاقت كم مطابق انكاركيا وه اس معصيت سے پچ گیا اور جو ان کے فعل پر راضی ہوا اور ان کی متابعت کی' پس وہ گناہ گار ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب الإنكار على الأمراء فيما يخالف

۱۹۰- **فوائد**: مسلم حکمرانوں کی اطاعت کو نماز کے ساتھ مشروط کر کے اس امر کی وضاحت فرما دی کہ نماز ہی کفر اور اسلام کے درمیان فرق کرنے والی چیز ہے۔ (۲) اگر طاقت ہو تو حکمرانوں کو برائی سے ضرور روکے 'بصورت ویگر دل سے برا جانے۔ برائی میں ان کے ساتھ شرکت و رضا مندی' نمایت خطرناک ہے۔ اس لحاظ سے آج کل سیاسی یار ٹیوں میں شرکت بہت خطرناک معاملہ ہے 'کیونکہ یہ یارٹیاں جب اقتدار میں آتی ہیں تو یارٹی ممبران کو ان کے ہراچھے برے کام میں ان کی ہمنوائی اور متابعت کرنی برتی ہے۔

> يَا رسولَ اللهِ! أَنَهْلِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ؟ قال: «نَعَمْ إِذَا كَثُرَ الْخَبَثُ» متفقٌ عليه.

١٩١ - السَّادِسُ: عَن أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ أُمِّ ١٩١ - ام المومنين ام تمكم زينب بنت جحش وَيُهَا عَا الْحَكَم زَيْنَبَ بِنْتِ جَحْشِ رضي الله عنها أنَّ روايت ہے كہ نبى طَلَيْكِم (ايك روز) ان كے پاس بڑے النَّبِيَّ عَيَّكُ وَخَلَ عَلَيْهَا فَزَعاً يَقُولُ: «لا إلهَ إلَّا الهَ إلَّا المَّرِاعُ موت تشريف لاع 'آب كي زبان يريه كلمات اللهُ ، وَيْلٌ لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ ، فُتحَ فَتَحَ الله ك سواكوتي معبود نهين عربول ك لتح ال الْيَوْمَ مِن رَدْم يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مِثْلُ هِذِهِ " شركى وجه سے ہلاكت ہے ، جو قربيب آگئ ہے اُن وَحَلَّقَ بأَصْبُعَيَّهِ الإِبْهَام وَالَّتِي تَلِيهَا. فَقُلْتُ: ياجوج وماجوج كى ديوار سے اتنا حصد كھول ديا كيا ہے اور آپ نے اپنی دو انگلیول (انگوشے اور اس کے ساتھ والی انگلی) سے حلقہ بنا کر دکھایا۔ میں نے کہا' یا رسول اللہ ! کیا ہم ہلاک ہو جائیں گے، جب کہ ہمارے اندر نیک لوگ بھی ہوں گے؟ آپ نے فرمایا کال جب برائی عام ہو جائے۔ (تو پھر نیک بھی ہدوں کی صف میں شار کر گئے جاتے ہیں)۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، وكتاب الفتن، باب قصة يأجوج ومأجوج وغيرهما من الكتب \_ وصحيح مسلم،كتاب الفتن،باب اقتراب الفتن وفتح ردم يأجوج

١٩١- فواكد: اس ميس بهى فت و فجور اور معصيت كى نحوست كابيان ہے كه جب براكى اور معصيت عام موجائے تو پھر بعض نیک لوگوں کے باوجود اس قوم کو ہلاک کر دیا جاتا ہے۔ تاہم نیک لوگوں نے احقاق حق اور ابطال باطل كا فريضه سرانجام ديا ہو گا تو قيامت والے دن' يه برائي كا ارتكاب كرنے والوں سے الگ ہوں گے۔ اس ميں انكار علی المعاصی کی ترغیب ہے۔

> يَا رَسُولَ الله! مَا لَنَا مِنْ مَجَالِسِنَا بُدُّ؛ نَتَحَدَّثُ فِيهَا! فقال رسول الله ﷺ: «فَإِذَا أَبْنُتُمْ إِلَّا الْمَجْلِسَ فَأَعْطُوا الطَّريقَ حَقَّهُ ٣ قالوا: وَمَا حَقُّ الطَّريق يَا رسولَ الله؟! قال: «غَضُّ الْبَصَر، وَكَفُّ الأَذَى، وَرَثُه السَّلام، وَالأَمْرُ بالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْيُ عَن الْمُنْكَرَ» متفقٌ عليه.

١٩٢ \_ السَّابِعُ: عَنْ أبي سَعيدٍ ٤ / ١٩٢ - حفرت ابو سعيد خدري بخالتُم سے روايت الْخُدْرِيِّ رضي اللهُ عنه عن النَّبِيِّ ﷺ قال: ﴿ هُ نَهِي النَّهَا لِمُ خَرِماً اللهُ عَنه عن النَّبِيِّ ﷺ قال: ﴿ هُ نَهِ النَّهَا مِنْ اللهُ عَنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهُ عَنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهُ عَنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَنه عنه النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَنهُ عَلَيْهِ عَلْمَ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلْ «إِيَّاكُمْ وَالْجُلُوسَ فِي الطرُقَاتِ» فَقَالُوا: صحاب نے عرض كيا يا رسول الله! بمارے لئے ان مجلسوں کے بغیر چارہ نہیں' ہم وہاں بیٹھ کر باتیں کرتے بیں۔ رسول الله ملتی لیا نے فرمایا اگر تم نے وہاں ضرور بیٹھنا ہی ہے تو تم راستے کو اس کاحق دو۔ صحابہ رہی آش نے كما يا رسول الله واست كاحق كيا بي آپ في فرمايا نگاہوں کو بہت رکھنا' تکلیف دہ چیزوں کو راستے سے ہٹا دینا (یا خود تکلیف پنچانے سے باز رہنا) سلام کا جواب دینا' نیکی کی تلقین کرنا اور برائی سے روکنا۔

(بخاری و مسکم).

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب أفنية الدور والجلوس فيها على الصعدات و كتاب الاستئذان \_ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب النهي عن الجلوس في الطرقات. الا الله : اس سے معلوم ہوا کہ عام رائے اور سرکیں ، جو لوگوں کی گزر گاہیں ہوں ان پر ایسے انداز سے بیٹھنا کہ جن سے آنے جانے والے مردول اور عورتوں کو تکلیف ہو' جائز نہیں ہے اور جب صرف بیٹھنا ہی جائز تہیں ہے تو پھران پر تجاوزات قائم کر کے یا شادی بیاہ کے موقعوں پر ان کو بند کر کے ہزاروں لوگوں کو بریشان کرنا کیوں کر جائز ہو سکتا ہے؟ جو بدقتمتی سے ہارے ملک میں عام ہے۔ (۲) تاہم اگر ایسا کرنا ناگزیر ہو تو پھر منرورہ آداب و شرائط کے ساتھ اس کا جواز ہو گا۔ اس کے مزید کچھ اور آداب دیگر احادیث میں بیان کئے گئے ہیں۔ مثلاً اچھی گفتگو کرنا کوئی زیادہ بوجھ لادے ہوئے جا رہا ہو تو اس کی مدد کرنا مظلوم اور مصیبت زدہ کے ساتھ تعاون کرنا' بھٹکے ہوئے کی رہنمائی کرنا' چھینکنے والے کی چھینک کا جواب دینا وغیرہ۔

١٩٣ \_ الثَّامنُ: عن ابن عباسٍ ٨ / ١٩٣ - حضرت ابن عباس مين الله عن روايت مي رضي الله عنهما أن رسولَ الله على رأى رسول الله ملي في في ايك آدمى كم باته مي سون كى طُرَحَهُ رسولُ الله ﷺ. رواه مسلم.

خَاتَماً مِنْ ذَهَبِ في يَدِ رَجُلِ، فَنَزَعَهُ الكومُ ويَهِي وَيَهِي تُو آپ نے اسے اتار کر پھينک ويا اور فرمايا فَطَرَحَهُ وَقَالَ: "يَعْمِدُ أَحَدُكُمْ إَلَى جَمْرَةٍ تم مين سے ايك فخص آگ كے الگارے كا ارادہ كُرتا مِنْ نَارِ فَيَجْعَلُها في يَدِهِ! " فَقِيلَ لِلرَّجُل بَعْدَ م اور اس كو التي باتھ ميں ركھ ليتا م! (آپ نے مَا ذَهَبَ رسولُ الله عِلِي خُذْ خَاتَمَكَ ؛ أَنْتَفَعُ اس الكومُ كو الكاره قرار ديا جو باته ميس ركها كيا) رسول بهِ. قَالَ: لا وَاللهِ! لا آخُذُهُ أَبَداً وَقَدْ الله مِلْ إِلَيْم كَ جانے ك بعد اس آوى سے كما كيا اين انگو تھی پکڑ لو اور اس (کو بہج کریا ہبہ کرکے اس) ہے فائدہ اٹھالو! اس نے جواب دیا' نہیں' اللہ کی قشم! میں اس چیز کو مجھی نہیں لول گا جسے رسول اللہ ملتی اللہ سے

تخريج: صحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم خاتم الذهب على الرجل.

۱۹۳- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ مردول کے لئے جس طرح سونے کا زیور حرام ہے 'اس طرح ایک انگوشی بہننا بھی حرام اور کبیرہ گناہ ہے۔ لیکن بدقتمتی سے آج کل منگنی کی خود ساختہ رسم میں مردول کو سونے کی انگوشی دینے کا عام رواج ہے اور مرد اسے برے فخرسے پہنتے ہیں۔ یہ رواج نہایت خطرناک ہے 'اسے بالکل ختم کر دینا چاہئے۔ اول تو منگنی کے موقع پر لینے دینے اور بڑی بڑی دعوتوں کا اہتمام' خواہ مخواہ کا بوجھ اور تکلف ہے' جو شرعاً محل نظر ہے ' پھر حرام چیزوں کا لینا دینا تو اس پر مزید ظلم اور بنائے فاسد علی الفاسد ہے۔ اللہ تعالیٰ اس مسلمان قوم کو ہدایت نصیب فرمائے۔ (٢) اس میں صحابہ کرام رہی تنظیم کے جذبہ اطاعتِ رسول کا جو نمونہ ہے وہ بھی ہے مثال ہے۔

غَيْرهِمُ! رواه مسلم.

١٩٤ ـ التَّاسعُ: عَنْ أبي سَعيدِ ٩ / ١٩٢ - حضرت ابو سعيد حسن بصريٌّ روايت كرتے الْحَسَن الْبَصْرِيِّ أَنَّ عَائِذَ بِنَ عَمْرِ ورضي الله بين كه حضرت عائذ بن عمرو بن الله ، عبيد الله بن زياد ك عنه دَخَلَ عَلَى عُبَيْدِ اللهِ بن زِيَادٍ فَقَالَ: أَيْ يِاس كَنْ اور فرمايا الله عَبَيْدِ اللهِ بن زِيَادٍ فَقَالَ: أَيْ يِاس كَنْ اور فرمايا الله عَبَيْدِ اللهِ اللهُ عَلَيْهَا بُنَيَّ، إِنِّي سَمِعْتُ رسولَ الله ﷺ يَقُولُ: ﴿إِنَّ ﴿ كُو فَرَمَاتِ بَوْتُ سَا مِ كَهُ وَهُ حَكُمُران سب سے بدر شَرَّ الرِّعَاءِ الْحُطَمَةُ » فَإِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ بي جو ايني رعايا ير سختي كرتے بي، تو ان ميں سے مونے فَقَالَ لَهُ: اجْلِسْ فَإِنَّمَا أَنتَ مِنْ نُخَالَةِ عَنْ إِلَّاسِ فَان عَكُما أَبِ بِيْصَعُ أَبِ تواصحاب أَصْحَابِ مُحَمَّدِ ﷺ، فقال: وَهَلْ كَانَتْ لَهُمْ رسول كا بهوسا (چھان بورا) بين انهوں نے فرمایا كيا نُخَالَةٌ ، ۚ إِنَّمَا كَانَتِ النُّخَالَةُ بَعْدَهُمْ وَفي اصحاب رسول مين بهي اليه لوك بين جنهين بوساكما جا سکے؟ (نہیں' بلکہ) بھوسا تو وہ لوگ ہیں جو ان کے بعد ہوں گے اور ان کے علاوہ ہیں۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضيلة الإمام العادل.

۱۹۴۰ فوائد: اس میں صحابی رسول حضرت عائذ، رہالتہ کی جرات و حق گوئی کا ایک نمونہ ہے جس کا اظہار انہو<sup>ں</sup>

نے بھرے کے گورنر عبیداللہ بن زیاد کے سامنے کیا جو ظالم قتم کا حاکم تھا۔ اس نے ان کی صاف گوئی سے ناراض ہو کر ان کا استخفاف کیا' جس پر انہوں نے پھر صحابہ رٹھاتیا کی شان اور ان کی عظمت و فضیلت بیان فرمائی کہ ان میں سے کوئی بھی ایسا کم تر نہیں جے بھوسا کہا جا سکے۔

المعالم المعا

تخريج: جامع ترمذي، أبواب الفتن، باب ما جاء في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

۱۹۵- فوا کد: امر بالمعروف اور نهی عن المنکر کا فریضه ترک کرنے سے ایک تو اللہ کے عذاب کا اندیشہ ہے اور دو سرا دعاؤں کی عدم قبولیت کا۔

۱۹۲ – الْحَاديَ عَشَرَ: عَنْ أبي اله ۱۹۲ - حضرت ابو سعيد خدري بن الله عنه عن أبي سَعِيدِ الْخُدرِيِّ رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَنْ أبي كريم الله الله عنه عن النَّبِيِّ عَنْ أبي كريم الله الله عنه عن النَّبِيِّ عَنْدَ فَالْم بادشاه كَ سامن كلمه حق كمنا هـ - (اس كو ابو واؤو سلطان جَائِرِ» رواه أبو داود، والترمذي اور ترذى نے روایت كیا اور ترذى نے كما میہ حدیث وقال: حدیث حسن ہے۔)

تخريج: جامع ترمذى، أبواب الفتن، باب ما جاء في أفضل الجهاد.. ـ وسنن أبي داود، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي.

۱۹۱- فوا ئد: جماد کے مراتب ہیں' نیکی کا حکم دینا بھی جماد ہے اور افضل الجماد ظالم حکمرانوں کو اللہ کا پیغام سانا ہے اور افضل الجماد ظالم حکمرانوں کو اللہ کا پیغام سانا ہے اور اس طرح اگر کوئی ساج' یا معاشرہ کسی برائی میں اس طرح ڈوب جائے کہ اس کے خلاف لب کشائی کی کسی کو ہمت نہ ہو تو اس برائی کے خلاف آواز بلند کرنا بھی افضل الجماد ہو سکتا ہے۔

۱۹۷ - النَّانيَ عَشَرَ: عَنْ أبي ۱۱/ ۱۹۷ - الو عَبِدالله طارق بن شهاب بجل الممسى بن الله عبد الله طَارِقِ بن شهاب بجل البَجَلِيّ سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے نبی طالیّ سے اس عبد الله طَارِقِ بن شِهَابِ الْبَجَلِيّ سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے نبی طالیّ سے اللَّحْمَسِيِّ رضي الله عنه أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ وقت سوال کیا جب آپ اپنا قدم مبارک (اپنی سواری النَّبِیَّ ﷺ، وَقَدْ وَضَعَ رِجْلَه فِي الْغَرْزِ: أَيُّ کے) رکاب پر رکھ چکے تھے کہ کون ساجماد افضل ہے؟ النَّجِهَادِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «کَلِمَةُ حَقَّ عِنْدَ آپ نے فرمایا طالم بادشاہ کے سامنے حق بات کمنا۔ (اس

سُلَّطَانِ جائرِ " رَوَاهُ النَّسائيُّ بإسنادِ صحيح. «الْغَرز " بِغَيْنِ مُعْجَمَةِ مَفْتُوحَةٍ ثُمَّ رَاءٍ سَاكِنَةٍ ثُمَّ زَايٍ ، وَهُوَ رِكَابُ كُوْدِ رَكَابُ كُوْدِ الْجَمَلِ إِذَا كَانَ مِنْ جِلْدٍ أَوْ خَشَبٍ ، وَقِيلَ: لَا يَخْتَصُ بِجِلْدٍ وَخَشَبٍ .

کو نسائی نے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا۔)

الغرز' غین معجمہ پر زبر' پھر راء ساکن' پھر زاء۔
معنی ہیں اونٹ کے بہتچ کی رکاب' جب وہ چمڑے یا لکڑی
کی ہو اور بعض کے نزدیک (یہ عام ہے) چمڑے اور
لکڑی کے ساتھ خاص نہیں۔

تخريج: سنن نسائى، كتاب البيعة، باب فضل من تكلّم بالحق عند إمام جائر.

۱۳ / ۱۹۸ محضرت ابن مسعود رفاتت سے روایت ہے کو تاہی جو بنی اسرائیل میں پیدا ہوئی' وہ یہ تھی کہ آدمی ' دو سرے آدمی سے ملتا اور اس سے کھنا ' اے مخص اللہ سے ڈر اور جو کام تو کرتا ہے' اسے چھوڑ وے اس لئے کہ وہ تیرے لئے حلال نہیں ہے۔ پھر جب کل کو (دوبارہ) اس سے ملتاجب کہ وہ اس حال پر ہوتا تو اس کا بیر (گناہ پر اصرار) اے اس کا ہم نوالہ 'ہم پالہ آور ہم مجلس بننے سے نہ روکتا (جب کہ گناہ پر اصرار کا تقاضا تھا کہ وہ اس کے ساتھ کھانے پینے اور ہم نشینی ہے گریز کرتا) پس جب انہوں نے ایسا کیا (لینی بیہ کو تاہی عام ہو گئی) تو اللہ تعالیٰ نے ان کے ولول کو کیساں کر دیا۔ پھر نبی ملٹائیا نے سے آیات تلاوت فرہائیں "بنی اسرائیل کے کافروں پر حضرت داؤر اور عیسی کی زبانی لعنت کی گئی۔ یہ اس سبب سے 'جو انہول نے نافرمانی کی اور وہ زیادتی کرنے والے تھے' وہ ایک دوسرے کو برائی ہے نہیں روکتے تھے جس کا ارتکاب وہ کرتے' یقیناً براہے جو وہ کرتے تھے' تو ان میں سے اکثر لوگوں کو دیکھیے گا کہ بیہ کافروں سے دوستی کرتے ہیں' البتہ برا ہے جو ان کے نفول نے ان کے لئے آگے بهيجا"۔ فاسقون تک۔ پھر فرمایا' ہر گز نہیں' اللہ کی قسم! تم ضرور نیکی کا حکم کرو اور ضرور برائی سے رو<sup>کو اور</sup> ضرور ظالم کے ہاتھ کو پکڑو اور ان کو زبردستی (خوب

١٩٨ \_ الشَّالِثَ عَشَرَ: عن ابن مَسْعُودٍ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلِيْةِ: ﴿إِنَّ أُوَّلَ مَا دَخَلَ النَّفْصُ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّه كَانَ الرَّجُلُ يَلْقَى الرَّجُلَ فَيَقُولُ: يَا لهٰذَا! اتَّق الله وَدَعْ مَا تَصْنَعُ فَإِنَّهُ لا يَحِلُ لَكَ، ثُمَّ يَلْقَاهُ مِن الْغَدِ وهُو عَلَى حَالِهِ، فَلا يَمْنَعُهُ ذَلِكَ أَنَّ يَكُونَ أَكِيلَهُ وَشَرِيبَهُ وَقَعِيدَهُ، فَلَمَّا فَعَلُوا ذٰلِكَ ضَرَبَ الله قُلُوبَ بَعْضِهِمْ بِبَعْضِ» ثُمَّ قال: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَغِت إِسْرَاءِ يِلَ عَلَىٰ لِيسَانِ دَاوُرِدَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَعً ذَالِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِثْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿ تَكَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَبِثْسَ مَا قَدَّمَتْ لَمُدْ أَنفُسُهُمْ ﴾ إلَى قوله: ﴿ فَكَسِ قُوكَ إِنِّي ﴾ [المائدة: ٧٨\_ ٨١] ثُمَّ قَالَ: «كَلَّا، وَاللهِ! لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَعْرُوفِ، وَلَتَنْهَوُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ، ولَتَأْخُذُنَّ عَلَى يَدِ الظَّالِم، وَلَتَأْطِرُنَّهُ عَلَى الْحَقِّ أَطْراً، وَلَتَقْصُرُنَّهُ عَلَى الْحَقِّ قَصْراً، أَوْ لَيَضْرِبَنَّ الله بِقُلُوبِ بَعْضِكُمْ عَلَى بَعْضِ، ثُمَّ لَيَلْعَنَّنَّكُمْ كَمَا لَعَنَهُمْ » رواه أبو داود

والترمذي وقال: حديث حسن. هذا لفظ وَشَارَبُوهُم ، فَضَرَبَ الله قُلُوبَ بَعْضِهم ، آبِن مَّرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ» فَجَلَسَ رسولُ الله ﷺ، وَكَان مُتَّكِئاً فَقَالَ: عَلَى الحَقِّ أَطْراً". قَوْلُهُ: «تَأْطِرُوهم» أَيْ: تَعْطَفُوهُمْ. و «لَتَقُصُرُنَّهُ» أَيْ: لَتَحْبِسُنَّهُ.

کوشش کر کے) حق کی طرف موڑو اور ان کو حق پر أبي داود، وَلفظ الترمذي: قال رسول مجبور كرو- ورنه الله تعالى تم سب كے ولوں كو كيسال كر الله عَيْنَ: «لمَّا وَقَعَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ في وح كا كيم تم ير لعنت كرے كا جيسے ان ير لعنت كى۔ الْمَعَاصِي نَهَتْهُمْ عُلَمَاؤِهُمْ فَلَمْ يَنْتَهُوا، (روايت كيا اس كو ابوداؤد اور ترمذي في اور كما بيه فَجَالَسُوهُمْ في مَجَالِسِهِمْ وَوَاكلَوهُمْ صديث حسن م الفاظ روايت ابوداؤد كم بين -)

اور ترمذی کے الفاظ ہیں کہ رسول اللہ ملتھ کیا نے بِبَعْض، وَلَعَنَهُمْ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى فرمايا ، جب بنو اسرائيل كنابول مين مبتلا بو كت تو ان كو ان کے علماء نے روکا' لیکن وہ باز نہیں آئے۔ پس وہ علماء بھی ان کی مجلسوں میں بیٹھنے لگ گئے اور ان کے «لاَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ! حَتَّى تَأْطِرُوْهُمْ ساته كَمَانَ يِنْ مِن انهول نَے كوئى حجاب محسوس نهيں کیا۔ پس اللہ نے ان کے دلوں کو مکسال کر دیا اور اُن پر حضرت داؤر اور عيسلي علائلًا كي زباني لعنت فرمائي سيراس لئے کہ انہوں نے نافرمانی کی اور وہ زیادتی کرنے والے يهلى) آب ميك لكائ موئ تھے اور فرمايا' نهيں' قشم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے (تمهاری نجات نہیں) یہاں تک کہ تم انہیں (کوشش کر کے) حق کی طرف موڑو۔

تاطروهم کے معنی ہیں' انہیں موڑو اور ولتقصرنه كامطلب ہے انہیں روكو مجبور كرو-

تخريج: سنن أبي داؤد، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي ـ وسنن ترمذي، أبواب التفسير، تفسير سورة المائدة.

۱۹۸- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ علماء کا منصب سے کہ وہ لوگوں کو برائیوں سے روکتے رہیں اور اگر وہ باز نہ آئیں تو ان کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے اور کھانے پینے سے گریز کریں کہ یہ دینی اور ایمانی غیرت کا نقاضا ہے۔ اگر وہ اس غیرت کا مظاہرہ نہیں کریں گے تو وہ بھی نافرمانوں کی طرح ملعون قرار پائیں گے۔ اعاذنا الله منه

١٩٩ - الرَّابِعَ عَشَرَ: عن أبي بَكْرِ ١٣ / ١٩٩ - حضرت ابوبكر صديق بناتُر نے فرمايا: اے الصِّدِّيقِ، رضي الله عنه، قال: يَا أَيُّهَا لوكو! تم بيه آيت يراهة بو "اك ايمان والو! تم اين النَّاسُ إِنَّكُمْ لَتَقْرَؤُونَ هٰذِهِ الآيَةَ: ﴿ يَنَأَيُّهُا جَانُونَ كُولازُم يَكُرُو بَجِب تم بدايت ير موتو ممراه لوك تمهين کوئی نقصان نہیں پہنیا سکیں گے" اور میں نے رسول

ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيَكُمْ آنَفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا

الله ملی ایم کو بیه فرماتے ہوئے سا ہے کہ لوگ جب ظالم کو (ظلم کرتے ہوئے) دیکھیں اور اس کے ہاتھوں کو نہ کیریں (لینی ظلم سے نہ روکیں) تو قریب ہے کہ اللہ تعالی ان سب کو اینے عذاب کی لپیٹ میں لے لے (اس کو ابو داؤد' ترمذی اور نسائی نے صحیح سندوں کے ساتھ روایت کیا ہے۔)

ٱهْتَدَيْتُمُّ [المائدة: ١٠٥] وإني سَمِعْتُ رسولَ الله ﷺ يَقُولُ: ﴿إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأُوا اِلظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدَيْهِ أَوْشَكَ أَنْ يَعُمَّهُمُ الله بعِقَابِ مِنْهُ ۗ رواه أبو داود، والترمذي، والنسائي بأسانيد صحيحة.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي \_ وسنن ترمذي، أبواب الفتن، باب ما جاء في نزول العذاب إذا لم يغيّر المنكر.

199- فوائد: حضرت ابو بكر صديق من الله كا مطلب بيه تهاكه تم آيت كا مفهوم بيه سجعت موكه جب انسان خود راه راست پر ہو تو اس کے لئے امر بالمعروف اور نہی عن المنكر كا فریضہ ادا كرنا ضروري نہیں ہے ' كيونكہ دو سروں كی گراہی اور معصیت کاری سے اسے کوئی اندیشہ ہے نہ اس سے اس کی بابت بازیرس ہو گی۔ یوں گویا امت مسلمہ زمین میں شریعت الهیہ کے نفاذ کی ذمے دار نہیں ہے ' صرف اپنی ذات کی اصلاح کی مکلف ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق بھاتھ نے حدیث مذکور بیان فرما کر اس مفہوم کی تردید فرمائی جس سے بیہ واضح ہوا کہ حتی الامکان برائی کو رو کنا امت کی ذمے داری اور ہر ہر فرد کا منصب ہے ، حتیٰ کہ قدرت رکھتے ہوئے ہاتھ سے یا زبان سے نہ روکنا الله کے عماب و غضب کا باعث ہے۔ آیت کا صحیح مفہوم یہ ہے کہ اے ایمان والو! اپنے آپ کو سنبھال کر رکھو کہیں گمراہ لوگوں کی گمراہی کا تم پر بھی اثر نہ ہو جائے اور تم ہدایت کے بعد دوبارہ گمراہ نہ ہو جاؤ اور یہ اس طرح ہو سکتا ہے کہ گمراہ لوگوں کو مسلسل امر بالمعروف اور نہی عن المنكر كرتے رہو ورنہ تم خود ان سے متاثر ہو جاؤ گے۔ ابو بکر بٹاٹنے نے حدیث بیان کر کے اس آیت کا اصل مفہوم واضح فرما دیا۔

٢٤ - بَابُ تَغْلِيظِ عُقُوبَةِ مَنْ أَمَرَ ٢٣- اس بات كابيان كه جو شخص نيكي كاحكم دے یا برائی سے روکے لیکن اس کا اینا فعل بِمَعْرُوفٍ أَوْ نَهَى عَنْ مُنْكَرٍ وَخَالَفَ قَوْلُهُ فِعْلَهُ اس کے قول کے مخالف ہو تو اس کی بڑی

سخت سزا ہے

الله تعالى نے فرمایا: كياتم لوگوں كو نيكى كا حكم ديتے ہو اور خود اینے نفسوں کو بھول جاتے ہو' حالانکہ تم کتاب

اور فرمایا الله تعالی نے: اے ایمان والو! تم وہ بات کیوں کتے ہو جو تم کرتے نہیں ہو' اللہ کے ہاں یہ بات بڑی ناراضي والى ہے كه تم وه باتيں كهوجوتم نه كرو-

قال اللهُ تعالى: ﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِئنَا أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٤٤] وقال تعالى: رابطة مو كيا يس تم نهي سمجهة؟ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفَعَلُونَ ﴿ كَبُرُ مَفَتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ إِلَّهِ ۗ [الصف: ٣،٢] وقال

أَمَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَلُكُمْ عَنْهُ ﴾ [هود: ۸۸].

تعالى إخْبَاراً عَنْ شُعَيْبَ عِلِيهُ: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ إور الله تعالى نے حضرت شعيب عليه السلام كابي قول نقل فرمایا که ''میں نہیں چاہتا که میں تہیں جس چیز سے روکتا ہوں' میں خود وہ کر کے تمہاری مخالفت کرول"

#### اب احادیث ملاحظه ہوں:

٢٠٠ ـ وعن أبي زيدٍ أُسَامَةَ بن زيدِ بن حَارثَةَ، رضي الله عنهما قال: سَمِعْتُ رسولَ الله ﷺ، يَقُولُ: "يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُلْقَى في النَّارِ، فَتَنْدَلَقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ، فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الحِمَارُ في الرَّحَا، فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّار

١/ ٢٠٠ - حفرت ابو زيد اسامه بن زيد بن حارث وي سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملٹھایم کو فرماتے ہوئے سا کہ 'قیامت والے دن آدمی لایا جائے گا اور آگ میں ڈال دیا جائے گا' پس اس کی انتزیاں باہر نکل آئیں گی' وہ انہیں لے کر ایسے گھومے گا جیسے گدھا' چکی میں گھومتا ہے 'پس اس کے گرد جہنمی جمع ہو جائیں ا فَيَقُولُونَ: يَا فُلانُ! مَا لكَ؟ أَلَمْ تَكُ تَأْمُرُ كَ اور كمين كَ ال قلان عَجْم كيا موا ب ؟ كيا تو نيكي بالمَعْرُوفِ وَتَنْهِى عَن الْمُنْكَرِ؟ فَيَقُولُ: كَا حَكُم نهين ويتا تَهَا اور برائى سے نهين روكتا تها؟ وہ كے بَلَى، كُنْتُ آمُرُ بِالمَعْروفِ وَلا آتِيْه، كَا بَهْ الله يقينا (مين وبي مون) ليكن (ميرا طال بير ربا) كه وَأَنْهَى عَنِ المُنْكَرِ وَآتِيهِ " متفق عليه . مي لوگول كو تو نيكي كا حكم ديتا تها الكين خود نهيل كرتا تها اور دو سروں کو تو برائی سے روکتا تھا لیکن خود اس کا

قولُهُ: «تَنْدلِقُ» هُوَ بالدَّالِ المهملةِ، ومَعْنَاهُ الرَّكاب كرتا تها- (بخارى ومسلم)

تَخْرُجُ. وَ «الأَقْتَابُ» الأَمْعَاءُ، وَاحِدُهَا تَرْكُ وال مهمله ك ساتھ - معنى بين ثكل آئيں گا-اقتاب وتب كى جمع ہے ، بمعنى انتزيال

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب صفة النار، وغيره \_ وصحيح مسلم، كتاب الزهد، بآب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله...

۲۰۰- فوائد: اس میں علاء و داعیان حق اور مصلحین امت کے لئے سخت تنبیمہ ہے جن کا اپنا عمل اس وعظ و تقیحت کے خلاف ہوتا ہے جو اسٹیج پر اور منبرو محراب بر وہ لوگوں کو کرتے ہیں۔ اس حدیث میں والدین' اساتذہ' پرول فقیرول اور مذہبی و سیاسی لیڈرول کے لئے بھی انتباہ ہے جو دو سرول کو اچھی باتیں کہتے ہیں مگر خود ان پر عمل نہیں کرتے۔

٢٥ \_ بَابُ الأَمْرِ بِأَدَاءِ الأَمَانَةِ

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن نُّؤُدُواْ ٱلْأَمَنَنَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٥٨]

۲۵۔ ادائے امانت کے تھم کابیان

الله تعالى نے فرمایا: بلاشبہ الله تعالی تمهیس تھم دیتا ہے که امانتن 'امانت والوں کو ادا کرو۔

وقـال تعـالـى: ﴿ إِنَّا عَرَضِنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى اور فراليا الله تعالى نے: تهم نے امانت کو آسمان و زمین السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِالِ فَأَبَيْنَ أَن يَعْمِلْنَهَا اور بيارُول بربيش كيا 'يس انهول نے اسے اٹھانے ہے وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا الكاركرويا اوراس سے وُر كئے اور انسان نے اس كوالها جَهُولًا ﴿ [الأحزاب: ٧٢]. لیا' بے شک وہ بڑا ظالم اور سخت نادان ہے۔

فاكدة آیات: اس آیت میں امانت سے مراد' اللہ تعالی ك احكامات امرو ننی ہیں' اس لحاظ سے شریعت تمام كى تمام امانت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آسانوں اور زمین اور بہاڑوں میں خاص شعور و ادراک پیدا کیا ہے جس کی بنا پر وہ بیش کردہ امر کو اٹھانے سے ڈر گئے۔ جس طرح حدیث میں اس ننے کے رونے کا واقعہ آتا ہے جس پر ٹیک لگا کر رسول الله ملتي لم خطبه ارشاد فرمايا كرتے تھے۔

اب اس سلسلے میں چند احادیث ملاحظہ ہول:

٢٠١ \_ عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قالَ: «آيَةُ المُنَافق أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، مَتْفَقٌ عليه.

ا / ۲۰۱ ۔ حضرت ابو ہررہ مناتشہ سے روایت ہے ' رسول ثَلاثٌ: إذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ بات كرے ، جموث بولے۔ جب وعدہ كرے اس كے خلاف کرے 'جب اس کے پاس امانت رکھی جائے تو خیانت کرے۔ (بخاری و مسلم)

> وفي رواية: «وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ».

اور ایک اور روایت میں ہے۔ اگرچہ وہ روزہ رکھے اور نماز پڑھے اور گمان کرے کہ وہ مسلمان ہے۔ (پھربھی وہ منافق ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب علامات المنافق \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال المنافق.

٢٠١- فوائد: منافق وہ ہے جو زبان سے اہل اسلام كے سامنے اسلام كا اظمار كرے ليكن دل ميں اسلام اور مسلمانوں کے خلاف بغض و عناد رکھے۔ یہ نفاق ' کفر بلکہ کفرسے بھی بردھ کر ہے ' اسی لئے قرآن میں کہا گیا ہے۔ ان السنافقين في الدرك الاسفل من النار (الشاء ١٣٥) "منافقين جنم ك سب سے نچلے درج میں ہوں گے" یہ منافقین نبی ملٹھیے کے زمانے میں تھے جن کا علم آپ کو بذریعہ وحی دیا گیا تھا۔ اب ایسے منافقین کا بیجاننا نمایت مشکل ہے۔ اس کئے اب کسی کو منافق قرار نہیں دیا جا سکتا۔ کیونکہ اس اعتقادی نفاق کا علم اب تقریباً ناممکن ہے۔ البتہ نفاق عملی' مسلمانوں میں عام ہے لینی منافقین کے طور طریقے' جو حدیث میں بیان کئے گئے' مسلمانوں نے اپنا کئے ہیں۔ ان اطوار کو منافقین کی صفات اس کئے بتلایا گیا ہے کہ عام طور پر یہ صفات انہی میں یائی جاتی تھیں' تاہم یہ عملی نفاق' کفر نہیں ہے' جیسا کہ اعتقادی نفاق کفر ہے۔ لیکن یہ بھی بہت خطرناک ہے جس سے بچنا چاہے۔

۲ / ۲۰۰ مضرت حذیفه بن یمان بناتر سے روایت ٢٠٢ \_ وعن حُذَيْفَةَ بن الْيَمَانِ

رضي الله عنه، قال: حدثنا رسولُ الله ﷺ حَدِيثَيْن قَدْ رَأَيْتُ أَحَدَهُمَا، وَأَنَا أَنْتَظِرُ الآَخَرَ: حَدَّثَنَا أَنَّ الأَمَانَةَ نَزَلَتْ في جَذْر قُلُوبِ الرِّجَالِ، ثُمَّ نَزَلَ الْقُرآنُ فَعَلِمُوا مِنَ الْقُرْآن، وَعَلِمُوا مِنَ السُّنَّةِ، ثُمَّ حَدَّثَنَا عَنْ رَفْعِ الْأَمَانَةِ فَقَالَ: «يَنَامُ الرَّجُلُ النَّوْمَةَ فَتُفَخُّنُ الْأَمَانَةُ مِنْ قَلْبِهِ، فَيَظَلُّ أَثَرُها مِثْلَ الْوَكْتِ، ثُمَّ يَنَامُ النَّومَةَ فَتُقْبَضُ الأَمَانَةُ مِنْ قَلْبُهِ، فَيَظَلُّ أَثَرُهَا مِثْلَ أَثَرِ الْمَجْلِ، كَجَمْرٍ دَخَّرَجْتَهُ عَلَى رِجْلِكَ، فَنَفِطَ فَتَرَاه مُنْتَبراً وَلَيْسَ فِيهِ شَيْءٌ" ثُمَّ أَخَذَ حَصَاةً فَدَحْرَجَهُ عَلَى رَجْلِهِ "فَيُصْبِحُ النَّاسُ يَتَبَايَعُونَ، فَلا يَكَاذُ أَحَدٌ يُؤَدِّيَ الأَمَانَةَ حَتَّى يُقَالَ: إِنَّ في يَنِي فُلانِ رَجُلاً أَمِيناً، حَتَّى يُقَالَ لِلرَّجُل : مَا أَجْلَدَهُ، مَا أَظْرَفَهُ، مَا أَعْقَلَهُ، وَمَا فَي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ» وَلَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانٌ وَمَا أُبَالِي أَيُّكُمْ بَايَعْتُ؛ لَئِنْ كَانَ مُسْلِماً لَيَرُّدَّنَّهُ عَلَّى دِينُهُ، وَلَئِنْ كَانَ نَصْرَانِيّاً أَوْ يَهوديّاً لَيَرُدَّنَّهُ عَلَىَّ سَاعِيهِ، وَأَمَّا الْيَوْمَ فَمَا كُنْتُ أَبَايِعُ مِنْكُمْ إِلَّا فُلاناً وَفُلاناً. متفقٌّ عليه.

کہ ہمیں رسول اللہ ملی کیا نے دو حدیثیں (باتیں) بیان فرمائیں۔ ان میں سے ایک کو میں نے دیکھ لیا ہے اور دو سری کا میں انتظار کر رہا ہوں۔ آپ نے ہم سے بیان فرمایا تھا کہ امانت لوگوں کے دلوں کی جڑ (گرائی) میں اتری (لیمنی اسے فطرت کا حصہ بنایا) پھر قرآن نازل ہوا اور انہوں نے اسے قرآن اور سنت سے جانا (یعنی فطرت کا یہ سبق قرآن و حدیث کے علم سے تازہ ہوا) پھر آپ نے ہم سے بیان کیا کہ امانت اٹھ جائے گ آپ نے فرمایا (اس طرح که) آدمی سوئے گا اور امانت اس کے دل سے قبض کرلی (اٹھالی) جائے گی' پس اس کا اثر ایک معمولی نشان کی طرح باقی رہ جائے گا' پھروہ سوئے گااور امانت اس کے دل سے اٹھالی جائے گی 'پس اس کا اثر آبلے کی مانند باقی رہ جائے گا۔ جیسے ایک انگارہ ہو' جسے تو اینے پیریر لڑھکائے تو اس سے چھالہ نمودار ہو جائے' پس تو اسے ابھرا ہوا تو دیکھتا ہے لیکن اس میں کوئی چیز نہیں ہوتی۔ پھر آپ نے ایک کنگری کی (اور مثال سمجھانے کے لئے) اسے پیر پر لڑھکایا۔ پس لوگ صبح کے وقت باہم خرید و فروخت کرتے ہوں گے' ان میں سے کوئی امانت ادا کرنے کے قریب بھی نہ پھٹکتا ہو گا۔ حتیٰ کہ کما جائے گا کہ فلاں شخص کی اولاد میں ایک امانت دار آدمی تھا (یعنی امانت دار بالکل کمیاب ہو جائس گے)۔ (اور ایمان بھی اس طرح عنقا ہو جائے گا) حتیٰ کہ کہا جائے گا کہ (فلال شخص) کس قدر مضبوط 'کس قدر ہشیار اور کس قدر عقل مندہے حالانکہ اس کے دل میں ایک رائی کے برابر بھی ایمان نہیں ہو گا (راوی حدیث جفرت حذیفه رای نے فرمایا) بلاشبہ مجھ پر ایک وقت ایسا گزر چکاہے کہ مجھے یہ پروانسیں ہوتی تھی کہ میں کس سے خرید و فروخت کروں' اس کئے کہ (مجھے یقین ہو تا تھا کہ) اگر وہ مسلمان ہے تو اس کا دین مجھ پر میری چیز

لوٹا دے گا اور اگر عیسائی یا یہودی ہے تو اس کا ذے دار نگران مجھے میری چیز واپس کر دے گا (لیعنی امانت و دیانت عام ہونے کی وجہ سے کسی سے بھی نقصان کا اندیشہ نہیں تھا) لیکن آج (اس کے برعکس معاملہ ہو جانے کی وجہ سے) میں تم میں سے صرف فلال فلال

قوله: «جَذْر» بفتح الجيم وَإِسْكِانِ آوى سے خريد و فروخت كرتا ہوں۔ النَّال الْمُعْجَمَةِ: وَهُوَ أَصْلُ الشيءِ. و ﴿الْوَكْتُ ﴾ بالتَّاءِ الْمُثَنَّاةِ مِنْ فَوْقُ: الأَثَرُ الْيَسِيْرُ. وَ«الْمَجْلُ» بفتح الميم وإسكانِ الجيم، وَهُوَ تَنَفُّطُّ في الْيَدِ وَنَحْوِها مِنْ أَثَر عَمَل وَغَيْرِهِ. قوله: «منتبراً»: مرتفعاً. قوله: «سَاعِيهِ»: الْوَالَى عَلَيْهِ.

(بخاری و مسلم)

جذر' جيم پر زبر اور ذال معجمه ساکن۔ کسی چز کی اصل اور جڑ۔ وکت (تاء کے ساتھ) معمولی سااٹر یکل' میم پر زبر اور جیم ساکن' کام وغیرہ کرنے سے ہاتھوں پیروں میں چھالے پڑ جانا ہے۔ منتبرا کے معنی ہیں بلند' ابھرا ہوا' ساعیہ اس کا ذہبے دار اور نگران۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب رفع الإمانة، وكتاب الفتن، باب رفع الأمانة والإيمان ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب رفع الأمانة.

٢٠٢- فوائد: امانت كالفظ برا جامع ب اس مين احكام شرعيه كي حفاظت معاملات مين راست بازي اور اصحاب حقوق کو ان کے حقوق کی ادائیگی وغیرہ سب شامل ہیں۔ حدیث کے مطابق اخلاق و کردار کے روز افزوں زوال کی وجہ سے یہ امانت آہستہ آہستہ ختم ہوتی جائے گی' حتیٰ کہ اس کا اس مد تک فقدان ہو جائے گا جس کی صراحت حدیث میں کی گئی ہے۔ ہمارے اس زمانے میں بھی امانت نمایت ہی کمیاب ہے اور دن بدن اس میں مزید کی ہی واقع ہو رہی ہے۔ جس سے نبی سالیا کی پیش گوئی کی صداقت واضح تر ہو رہی ہے۔

٢٠٣ ـ وعن حُذَيْفَةَ، وأَبِي هريرة، رضي الله عنهما قالا: قال رسولُ الله ﷺ: ذْلِكَ، اذْهَبُوا إِلَى ابْنِيَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِ الله، لَسْتُ بِصَاحِبُ ذَلِكَ إِنَّمَا كُنْتُ خَلِيلًا مِنْ

٣ / ٢٠٣ - حفرت حذيفه اور ابو هريره ري الله الله روایت ہے' رسول اللہ ملٹیکیم نے فرمایا: اللہ تعالی «يَجْمَعُ الله، تَبَارَكَ وَتَعَالَى، النَّاسَ فَيَقُومُ (قيامت والے دن) لوگوں كو جمع فرمائے گا، يس مومن الْمُؤْمِنُونَ حَتَّى تُزْلَفَ لَهُمُ الْجَنَّةُ، فَيَأْتُونَ كُمْرِ مِول كَ حَيَّ كه جنت ان ك قريب كروى آدَمَ، صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِ، فَيَقُولُونَ: يَاأَبَانَا! جائے گی۔ (جس سے ان کی خواہش جنت تیز تر ہو جائے اسْتَفْتِحْ لَنَا الْجَنَّةَ، فَيَقُولُ: وَهَلْ أَخْرَجَكُمْ كَى لِي وه آدم عليه السلام كي پاس آئيل ك اور ان مِنَ الْجَنَّةِ إِلَّا خَطِيئَةُ أَبِيكُمْ! لَسْتُ بِصَاحِب سے كي كُن الْجَنَّةِ إِلَّا خَطِيئَةُ أَبِيكُمْ! لَسْتُ بِصَاحِب سے كي كي كُن الْجَنَّةِ إِلَّا خَطِيئَةُ أَبِيكُمْ! لَسْتُ بِصَاحِب سے كي كي اوه فرمائیں گے' (تمہیں معلوم نہیں ہے؟ کہ) تہیں قال: فَيَأْتُونَ إِبْراهِيمَ، فَيَقُولُ إِبْراهِيمُ: تمهارے باپ كى غلطى نے ہى جنت سے نكلوايا تھا'اس لئے میں اس (سفارش کرنے کا) اہل نہیں ہوں' تم

يَجِيءَ الرَّجُلُ لا يَسْتَطِيعُ السَّيْرَ إِلَّا زَحْفاً، وَفِي حَافَتَي الصِّرَاطِ كَلاَّلِيبُ مُعَلَّقَةٌ مَأْمُورَةٌ بأُخْذِ مَنْ أُمِرَتْ بِهِ، فَمَخْدُوشٌ نَاجٍ، وَمُكَرْدَسٌ في النَّـارِ» والَّـذي نَفْسُ أَبِّي هُرَيْرَةَ بِيكِهِ إِنَّ قَعْرَ جَهَنَّم لَسَبْعُونَ خَريفاً. رواه مسلم.

وَرَاءَ وَرَاءَ، اعْمِدُوا إِلَى مُوسَى الَّذِي كَلَّمَهُ ميرے بيٹے ابراہيم خليل الله كے پاس جاو (اور ان سے بصَاحب ذلكَ؛ اذْهَبُوا إِلَى عِيسَى كَلِمَةِ الله عَنْ وه بَعَي كمين عَلَم الله عَلَى ال ِ وَرُوحِهِ . فَيَقُولُ عِيسَى: لَسْتُ بِصَاحِبِ يقينًا الله كا خليل تقا الله عنه اس سے ماوراء ذَلْكَ. أَفَيَأْتُونَ مُحَمَّداً ﷺ، فَيَقُومُ فَيُؤْذَنُ بِ- تم موى كياس جاوَجن سے اللہ في كلام فرمايا لَهُ، وَتُرْسَلُ الأَمَانَةُ والرَّحِمُ فَيَقُومَانِ يس وه موى عليه السلام كي ياس آئيس كَ ال بهي جَنْبَتَى الصِّرَاطِ يَمِيناً وَشِمَالًا، فَيَمُرُّ أَوَّلُكُمْ معذرت كردين ك كه مين اس كا الل نهين متم عيلى كَالْبَرْقِ» قُلْتُ: بِأَبِي وَأُمِّي، أَيُّ شَيْء كَمَرً عليه السلام ك بإس جاو وه الله كاكلمه اور اس كى روح الْبَرْقِ؟ قال: «أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ يَمرُ وَيَرْجِعُ بِين عيلى عليه السلام بهى فرماتي على اس كا الل في طَرْفَةِ عَيْنِ؟ ثُمَّ كَمَرِّ الرِّيح، ثُمَّ كَمَرِّ نهيں ہوں۔ پس لوگ محمر النَّلِيمِ کے پاس آئيں گے' الطَّيْر، وشدِّ الرِّجال تَجْرِي بِهِمْ أَعْمَالُهُمْ، چِنانچ آب كُورِ مول ك اور آپ كو اجازت وى وَنَبِيُّكُمْ قَائِمٌ عَلَى الصِّرَاطِ يَقُولُ: رَبِّ جائے گی اور امانت اور صلہ رحی' ان دونوں کو چھوڑا سَلِّمْ سَلِّمْ حَتَّى تَعْجِزَ أَعْمَالُ الْعِبَادِ، حَتَّى جَائِحٌ كَا بِي وه دونوں بِل صراط كے دونوں طرف' دائیں بائیں کھری ہو جائیں گی (پھر لوگ میں صراط سے گزرنے شروع ہوں گے) پس تہمارا پہلا گروہ بجلی کی طرح (نمایت تیز رفتاری سے) گزر جائے گا (راوی حدیث کتے ہیں) میں نے کھا' میرے مال باپ آپ پر قرمان ہوں' بجل کی طرح گزرنے کے کیا معنی ہیں؟ آپ نے فرمایا کیا تم نے نہیں دیکھا کہ بجلی کس طرح بلک جھیکتے میں گزر جاتی اور واپس آجاتی ہے' پھر (دو سرا گروہ) ہوا کے گزرنے کی طرح ' پھر پر ندے کے گزرنے کی طرح (لوگ گزر جائیں گے) اور پیادہ تیز دوڑنے والے مضبوط ترین آدمیوں کو ان کے اعمال لے جائیں ك اور تهمارك بيغير ( ملتَّ الله ) بل صراط بر كفرك مول گے اور فرماتے ہوں گے' اے میرے رب بچا' بچا! یہاں تک کہ بندوں کے (نیک) اعمال (انہیں تیز رفتاری کے ساتھ لے جانے سے) عاجز آجائیں گے' یمال تک کہ آدمی آئے گا جو چلنے کی طاقت ہی نہیں رکھے گا' وہ صرف گھٹ کر چلے گا اور بل صراط کے

دونوں کناروں پر کانٹے (آگے سے مڑے ہوئے سریے جن **پر گوشت لٹکایا جا تا ہے) لئکے ہوئے ہو**ل گے جنہیں اس بات کا تھم دیا ہوا ہے' کہ جن کی بابت تھم ریا جائے ان کو وہ پکڑ لیں' پس بعض (گزرنے والے) زُخمی ہوں گے لیکن نجات پا جائیں گے اور بعض کو اندھا کر ے جنم میں ڈال دیا جائے گا۔ قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں ابو ہررہ رہالتہ کی جان ہے ' یقینا جنم کی قبوله: «وَرَاءَ وَرَاءَ» هُو بِالْفَتْحِ مَرائي سرّسال (كي مسافت كے برابر) ہے- (مسلم) وراء وراء' دونول میں زبر۔ اور بعض کے نزویک یہ پیش کے ساتھ ہے بغیر تنوین کے اور معنی اس کے ہیں کہ میں اس بلند درجے کا اہل نہیں ہوں۔ سے کلمہ بطور تواضع ذکر کیا جاتا ہے ' میں نے اس کے معنی شرح

مسلم میں تفصیل کے ساتھ بیان کئے ہیں۔ واللہ اعلم۔

فِيهِمَا. وَقيلَ: بالضَّمِّ بلا تُنْوينِ، وَمَعْنَاهُ: لَسْتُ بِتِلْكَ الدَّرَجَةِ الرَّفيعَةِ، وَهِي كَلِمَةٌ تُذْكَرُ عَلَى سَبِيلِ التَّواضُعِ. وَقَدْ بسَطْتُ مَعْنَاهَا في شَرْحِ صحيحِ مسلمٍ، والله أعلم. ــــ

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها.

۲۰۳- فوائد: اس میں ایک تو میدان محشر کی ہولناکیوں کا بیان ہے کہ انبیاء علیم السلام بھی بارگاہ اللی میں پیش ہونے اور کچھ عرض کرنے سے خوف زدہ ہول گے ، حتیٰ کہ انبیاء کے سردار حضرت نبی کریم ملتہ اللہ مجلی رب سلم سلم فرما رہے ہوں گے۔ دو سرے 'نبی ملٹھ کیا کی شان کا تذکرہ ہے کہ آپ شفاعت عامہ فرما سی گے نیزیل صراط سے گزرنے کا اور امانت و رحم کی فضیلت کا بیان ہے۔

۲۰۶ ـ وعن أبي خُبيّن ـ بضم ٢٠٠٧ - حفرت ابو خبيب (فائے معجمہ کے پیش کے الناءِ المعجمة - عبدِ الله بن الزُّبَيْرِ، ماته) عبدالله بن زبير والت سے روايت ہے كه جب رضِيَ الله عنهما، قال: لَمَّا وَقَفَ الزُّبَيْرُ (ميرے والد والد عنهما، قال: لَمَّا وَقَفَ الزُّبَيْرُ (ميرے والد والد عنهما، يَوْمَ الْجَمَل دَعَانِي فَقُمْتُ إِلَى جَنْبِهِ، ہوئے تو مجھے بلایا ، چنانچہ میں آکر آپ کے پہلو میں کھڑا ہو گیا' آپ نے فرمایا' بیٹے! آج جو لوگ قتل ہوں گے' وہ ظالم ہوں کے یا مظلوم۔ میرا اپنی بابت بھی گمان ہے کہ آج میں مظلومانہ قتل ہو جاؤں گا' میرے لئے سب سے زیادہ فکر والی بات میرا قرض ہے (جو میرے نے ہے) تیرا کیا خیال ہے کہ ہمارا قرض ہمارے مال کو کچھ باتی چھوڑے گا؟ (لعنی ادائیگی قرض کے بعد کچھ مال عج 

فَقَالَ: يَابُنَيُّ! إِنَّهُ لا يُقْتَلُ الْيَوْمَ إِلَّا ظَالِمٌ أَوْ مَظْلُومٌ، وَإِنِّي لا أُرَانِي إلَّا سَأَقْتَلُ اليَوْمَ مَظْلُومًا ، وَإِنَّا مِنْ أَكْبَر هَمِّي لَدَيْنِي ، أَفَتَرَى دَيْنَنَا يُبْقِي مِنْ مَالِنَا شَيْعاً؟ ثُمَّ قَالَ: يَابُنَيَّ! بِعْ مَالَنَا وَاقْضِ دَيْنِي، وَأَوْصَى بِالنُّلُثِ، وَثُلُثِهِ لِبَنِيهِ ـ يعْنِي لِبَنِي عَبْدِ الله بنِ الزُّبيرِ ثُلُثُ الثُّلُثِ ـ قَالَ: فَإِنْ فَضَلَ مِنْ مَالِنَا بَعْدَ

قَضَاءِ الدَّيْنِ شَيْءٌ فَثُلْثُهُ لِيَنِيكَ ، قال هِشامٌ: اداكر دينا اور تهائى مال (١/٣) كى وصيت فرمائى اور تهائى میں سے تمائی مال کی وصیت (اینے بیٹے) عبداللہ کے بَنِي الزُّبَيْرِ خُبَيْبٍ وَعَبَّادٍ، وَلَهُ يَوْمَنِذِ تِسْعَةُ بِيول كَ لِتَ فرماني - كِير كما الرُّ قرض كي ادائيكي ك نَيْنَ وَتِسْعُ بَنَاتٍ. قَالَ عَبْدُ الله: فَجَعَلَ بعد مارے مال میں سے کچھ نی جائے تو اس میں سے نہا ملث (تمائی حصہ ۱/۳) تیرے بیٹوں کے لئے ہے۔ ہشام عَنْ شَيْءِ منْهُ فَاسْتَعِنْ عَلَيْهِ بِمَوْلايَ. قَالَ: (حديث ك ايك راوي) في كما كه عبدالله ك الرك خبیب اور عباد حضرت زبیر رہاتھ کے بعض بیٹوں کے ہم عمر تھے۔ (یا حصول میں مساوی ہوئے) اور اس وقت مَا وَقَفْتُ فِي كُرْبَةٍ مِنْ دَيِنِهِ إِلَّا قُلْتُ: حضرت زبير رفاتي كي نو ارك اور نو اركيال تحسي. يَا مَوْلَى الزُّبَيْر! اقْض عَنْه دَيْنَهُ، فَيَقْضِيه. حضرت عبدالله والله كلت بين آپ في مجم ايخ قرض قَالَ: فَقُتِلَ الزُّبَيْرُ وَلَمْ يَدَعْ دِينَاراً وَلا كي بابت وصيت كرني شروع كي اور فرمات ته عنه! دِرْهَما إلَّا أَرْضِينَ، مِنْهَا الْغَابَةُ وَإِحْدَى أَكُر تو اس ادائيكي قرض سے کچھ عاجز آجائے تو ميرے عَشَرَةً دَاراً بِالْمَدِينَة، وَدَارَيْنِ بِالْبَصْرَةِ، مولى عدوطلب كرنا (حضرت عبدالله ني) كما الله كي وَدَاراً بِالْكُوفَة ، وَدَاراً بِمِصْرَ . قال : وَإِنَّمَا فَتم عِين نبين سمجما كم مولى سے آپ كى مراد كيا ہے؟ حتیٰ کہ میں نے یوچھا' ابا جان! آپ کا مولیٰ کون ہے؟ آپ نے جواب ویا "اللہ!" عبدالله بناٹھ نے کما پس الله کی قتم! آپ کے قرض کے بارے میں میں جب بھی سی پریشانی سے دوچار ہو تا تو میں کہنا' اے زبیر رہالتھ ك مولى! اس كا قرض اس كے ذمے سے ادا فرما دے! مَعَ رسولِ الله عليه ، أوْ مَعَ أبي بَكْرِ وَعُمَرَ يس وه ادا فرما ويتا- عبدالله بالله عليه على (ميرے والد) زبير قتل ہو گئے اور (نفذی کی صورت میں) کوئی دینار و درہم نہیں چھوڑا' سوائے زمینوں کے۔ ان ہی میں سے غابہ کی زمین تھی اور گیارہ گھر مدینے میں' دو گھر بھرے میں' ایک گھر کوفے میں اور ایک گھر مصرمیں چھوڑا۔ حضرت عبداللہ بناللہ نے کہا اور آپ پر جو قرض تھا' اس کی شکل (دراصل) یہ تھی کہ آدمی اپنا مال آپ کے پاس لا تا اور اسے امانت کے طور پر آپ کے سیرد کر دیتا۔ آپ فرماتے ' نہیں۔ یہ امانت کے طور پر نہیں ' بلکہ یہ (میرے ذے) قرض ہے۔ اس کئے کہ مجھے اس کے

وَكَانَ بَعْضُ وَلَدِ عَبْدِ الله قَدْ وازَى بَعْضَ يُوصيني بدَيْنِهِ وَيَقُولُ: يَا بُنَيَّ! إِنْ عَجَزْتَ فَوَالله مَا دَرَيْتُ مَا أَرَادَ حَتَّى قُلْتُ: يَاأَبَتِ! مَنْ مَوْلاك؟ قَالَ: الله. قَالَ: فَوَالله كَانَ دَيْنُهُ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ أَنَّ الرَّجُلَ كَانَ يَأْتِيهِ بِالمالِ، فَيَسْتَوْدِعُهُ إِيَّاهُ، فَيَـقُوْلُ الزُّبَيْرُ: لَا وَلَكُنْ هُوَ سَلَفٌ إِنِّي أَخْشَى عَلَيْهِ الضَّيْعَةَ. وَمَا وَلِيَ إِمَارَةً قَطَّ وَلا جَبَايَةً ولا خَراجاً وَلا شَيْئاً إِلَّا أَنْ يَكُونَ في غَزْوِ وَعُثْمَانَ رضى الله عنهم، قَالَ عَبْدُ الله: فَحَسَبْتُ مَا كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الدَّيْنِ فَوَجَدْتُهُ أَلْفَيْ أَلْفٍ وَمِائتَيْ أَلْفٍ! فَلَقِيَ حَكِيمُ بْنُ حِزَام عَبْدَ الله بْنَ الزُّبَيْرِ فَقَالَ: يَاابْنَ أَخِي! كُمْ عَلَى أَخِي مِنَ الدَّيْن؟ فَكَتَمْتُهُ وَقُلْتُ: مِائَةُ أَلْفٍ. فَقَالَ حَكيمٌ: وَالله! مَا أَرَى أَمْوَالَكُمْ تَسَعُ هٰذِهِ! فَقَالَ عَبْدُ الله: أَرَأَيْتُكَ إِنْ كَانَتْ أَلْفِي أَلْفِ وَمِائَتَيْ أَلْفٍ؟ قَالَ: مَا أَرَاكُمْ تُطِيقُونَ هٰذَا، فَإِنْ عَجِزْتُمْ عَنْ

ضائع ہونے کا اندیشہ ہے (اور امانت کے ضائع ہونے کی صورت میں' اس کی ادائیگی ضروری نہیں' جب کہ قرض کی ادائیگی ہر صورت میں ضروری ہے) اور آپ مجھی کسی امارت (گورنری وغیرہ) پر فائز نہیں ہوئے' نہ کوئی ٹیکس یا کچھ اور وصول کرنے کی ذمہ داری قبول فرمائی۔ (جس سے بیہ شبہ ہو سکتا ہو کہ شاید بیہ مال ناجائز طریقے سے حاصل کیا گیا ہو) البتہ نبی ملٹھایا کے ساتھ اور حضرات ابو بكر رہائنہ و عمر رہائنہ اور عثمان رہائنہ كے ساتھ جاد میں شریک ہوتے رہے۔ (گویا یہ مال غنیمت سے حاصل شدہ تھا) حضرت عبداللہ رہالتھ کہتے ہیں۔ ان پر جو قرض تھا' اسے میں نے شار کیا تو وہ باکیس لاکھ تھا۔ پس حكيم بن حزام عبدالله بن زبير رفاتله كو ملے اور ان سے کما' اے مجیتے! میرے بھائی (زبیر رہالتہ ) کے ذھے کتنا قرضہ ہے؟ میں نے اسے چھیایا اور کما' ایک لاکھ۔ حضرت حکیم نے کہا' اللہ کی قشم' میری رائے میں تو تمهارا مال (مترو که) اس قرض (کی ادائیگی) کی گنجائش نىيں ركھتا۔ عبداللہ نے كها' ذرا بتلاؤ' اگریہ ۲۲ لاكھ ہو؟ انہوں نے کہا' میری رائے میں تو (اتنے بڑے قرضے کی ادائیگی) کی تم طاقت نہیں رکھتے۔ پس اگر تم اس سے عاجز ہو تو مجھ سے مدد طلب كرنا۔ حضرت عبدالله رفاقتہ نے کما۔ (میرے والد) زبیر رہالتھ نے غابہ کی زمین ایک لا كه ستر بزار مين خريدي تقي " پس حضرت عبدالله رفاتله نے اسے ۱۲ لاکھ میں بیچا' پھروہ کھڑے ہوئے اور اعلان کیا کہ جس کا (میرے والد) زبیریر کچھ قرض ہو تو ہمیں عابه كى زمين پر ملے اور اپنا قرض وصول كر لے۔ بيس ان کے پاس عبداللہ بن جعفر آئے'ان کاحضرت زبیر رہاتھ پ چار لاکھ قرضہ تھا' انہوں نے عبداللہ بن زبیر ماللہ سے کہا' اگر تم چاہو تو یہ قرضہ تہمارے لئے معاف کر رول؟ عبدالله مناتله مناتله نا كما عبدالله مناتله عبدالله مناتله على الرقم

شَيْءٍ مِنْهُ فَاسْتَعِينُوا بِي. قَالَ: وَكَانَ الزُّبَيْرُ قَدِ اشْتَرَى الْغَابَةَ بِسَبْعِينَ ومِائَة أَلْفٍ، فَبَاعَهَا عَبْدُ الله بِأَلْف أَلْف وَستمائةِ أَلْف، ثُمَّ قَامَ فقال: مَنْ كَانَ لَهُ عَلَى الزُّبَيْرِ شَيْءٌ فَلْيُو افْنَا بِالْغَابَةِ، فَأَتَاهُ عَبْدُ اللهُ بْنُ جَعْفَر، وَكَانَ لَهُ عَلَى الزُّبَيْرِ أَرْبَعُمِائَةِ أَلْفٍ، فَقَالَ لَعَبْدِ الله: إِنْ شِئْتُمْ تَرَكْتُهَا لَكُمْ؟ قَالَ عَبْدُ الله: لا، قال: فَإِنْ شِئْتُمَ جَعَلْتُمُوهَا فِيمَا تُؤَخِّرُونَ إِنْ أَخَّرْتُمْ، فقال عَبْدُ الله: لا، قال: فَاقْطعُوا لِي قطْعَةً، قال عَبْدُ الله: لَكَ منْ ههُنا إلى ههُنَا. فَبَاعَ عبدُ اللهِ مِنْهَا، فَقَضَى عَنْه دَيْنَهُ، وَأَوْفَاهُ وَبَقِيَ مِنْهَا أَرْبَعَةُ أَسْهُم وَنِصْفٌ، فَقَدِمَ عَلَى مُعَاوِيَةً وَعِنْدَهُ عَمْرُوَّ بْن عُثْمَانَ، وَالْمُنْذِرُ بْنُ الزُّبَيْر، وَابْنُ زَمْعَةً. فقال لَهُ مُعَاوِيَةُ: كَمْ قُوِّمَتِ الْغَابَةُ؟ قالَ: كُلُّ سَهْمِ بِمِائَةِ أَلْفٍ قال: كَمْ بَقِيَ مِنْهَا؟ قالَ: أَرْبَعَةُ أَسْهُم وَنِصْفٌ، فَقَالَ الْمُنْذِرُ بْنُ الزُّبَيْرِ: قَدْ أَخَذْتُ مِنهَا سَهْماً بِمِائَةِ أَلْفِ. قالَ عَمْرُو بْن عُثْمَانَ: قَدْ أَخَذُّتُ منْهَا سَهْماً بِمائَةِ أَلْف. وَقَالَ زَمْعَةُ: قَدْ أَخَذْتُ سَهْماً بِمائَةِ أَلْفٍ، فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: كَمْ بَقِيَ مِنْهَا؟ قَالَ: سَهْمٌ وَنِصْفُ سَهْمُ، قالَ: قَدْ أَخَذْتُهُ بِخَمْسِينَ وَمِائَةِ أَلْفٍّ. قالَ: وَبَاعَ عَبْدُ الله بْنُ جَعْفَرٍ نَصِيبَه مِنْ مُعَاوِيَةَ بِسِتِّمِائَةِ أَلْفٍ. فَلَمَّا فَرغَ ابْنُ الزُّبَيْرِ مِنْ قَضَاءِ دَيْنِهِ قَالَ بَنُو الزُّبَيْرِ: اقْسِمْ بَينَنَا مِيرَاثَنَا. قالَ: وَاللهِ! لا أَقْسِمُ بَيْنَكُمْ حَتَّى أُنَادِيَ بالمَوسِمِ أَرْبَعَ سِنِينَ: أَلا مَنْ كَانَ لَهُ عَلَى الزُّبَيْرِ كَيْنٌ فَلْيَأْتِنَا فَلْنَقْضِهِ.

نَجَعَلَ كُلَّ سَنَةٍ يُنَادِي في الْمَوسِم، فَلَمَّا مَضَى أَرْبَعُ سِنِينَ قَسم بَيْنَهُمْ وَدَفَعَ اَلثُّلُثَ. وكَان للزُّبَيْرِ أَرْبَعُ نِسْوَةٍ، فَأَصَابَ كُلَّ امْرَأَةِ خَمْسُونَ أَلْفِ أَلْفِ وَمِاتِنَا أَلْفِ، رواه البخاري.

چاہو تو اس قرضے کو (فوری ادائیگی کی بجائے) بعد میں ادا كرنے والوں میں شار كر لو' اگر تم مهلت كے خواستگار ہو۔ عبداللہ نے کہا، نہیں۔ انہوں نے کہا (اچھا تو پھر) أَلْفُ أَلْفٍ وَمِائتًا أَلْفٍ، فَجَمِيعُ مَالِهِ مجھے اس زمین میں سے ایک حصہ دے دو عبداللہ بن زبیر مناتش نے ان سے کما' یمال سے یمال تک زمین کا حصہ تہمارے لئے ہے۔ پس عبداللہ نے اس زمین کا کچھ حصہ چے دیا اور اس سے حضرت زبیر رہالتہ کا قرض ادا کر دیا اور اسے دے دیا اور اس میں سے ساڑھے چار حصے باقی رہ گئے۔ پس عبداللہ حضرت معاوید رہائٹہ کے یاس آئے' ان کے پاس عمرو بن عثان 'منذر بن زبیراور ابن زمعہ بیٹھے ہوئے تھے' عبداللہ بناٹھ سے حضرت معاویہ ر فالله نے کما' غابہ (زمین) کی کتنی قیمت لگی؟ انہوں نے جواب دیا' ہر حصہ ایک لاکھ کا۔ انہوں نے یوچھا' اس کے کتنے حصے باقی رہ گئے ہیں؟ انہوں نے کما' ساڑھے چار جھے۔ پس منذرین زبیرنے کما' اس کا ایک حصہ ایک لاکھ کے عوض میں لیتا ہوں۔ عمرو بن عثان نے کہا' ایک صہ ایک لاکھ کا میں نے لے لیا' ای طرح ایک حصہ ایک لاکھ میں ابن زمعہ نے لینے کا اعلان کیا۔ حضرت معاوید رہائی نے یوچھا' اب کتنے جصے باقی رہ گئے؟ انہوں نے کہا ڈیرھ حصہ۔ حضرت معاوید رہائشہ نے فرمایا ' یہ ڈیڑھ لاکھ میں میں نے لے لیا۔ حضرت عبداللہ بن زبیر بناتمہ نے کہا کہ عبداللہ بن جعفرنے اپنا حصہ زمین حضرت معاویه رہائٹہ کو چھ لاکھ میں فروخت کر دیا۔ جب عبدالله بن زبیر بناتمهٔ قرض کی ادائیگی سے فارغ ہو گئے تو حضرت زبیر رہاٹھ کے بیٹوں نے کہا کہ ماری میراث ہمارے درمیان تقسیم کرو' حضرت عبداللہ مالتہ سے (اینے بھائیوں کو) جواب دیا' اللہ کی قتم! میں (ابھی) تہمارے درمیان تقسیم نہیں کروں گا' یہاں تک کہ میں موسم حج میں (مسلسل) جار سال اعلان کروں گا کہ

جس مخص کا بھی حضرت زبیر بھاٹھ پر قرض ہو تو وہ ہمارے پاس آئے 'ہم اس کا قرضہ ادا کریں گے۔ چنانچہ وہ ہر سال حج کے موسم میں اعلان فرماتے۔ جب چار سال گزر گئے تو (بقیہ مال) ان کے درمیان تقسیم کر دیا اور تمائی (۳/۱) مال بھی (حسب وصیت) متعلقہ لوگوں کے سپرد کر دیا اور حضرت زبیر بھاٹھ کی چار بیویاں تھیں ' پس ہر بیوی کو بارہ بارہ لاکھ ملے۔ حضرت زبیر بھاٹھ کا تمام مال مترو کہ یانچ کروڑ دو لاکھ تھا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فرض الخمس، باب بركة الغازي في ماله.

استوبا کو اکد: جماد کے موقع پر یا اس قتم کے دیگر حالات میں جب کہ زندگی بیمرغیر بقینی ہو وصیت کرنے کا استوباب (۲) انفاذ وصیت اور تقییم میراث سے قبل' میت کے ذمے قرض کی ادائیگی ضروری ہے۔ (۳) حسب موجود ہوں۔ (۳) جسب موجود ہوں۔ (۳) جسب کہ آباء کی صورت میں حاجب موجود ہوں۔ (۳) جو قرض کی ادائیگی کی طاقت رکھتا ہو' اس کے لئے قرض لینے کا جواز۔ (۵) زمینیں ' مکانات اور مال و دولت کا جمع کر کر کھنا جائز ہے' چاہے یہ جائیداد کتی بھی ہو' بشرطیکہ طال ذرائع سے حاصل کردہ ہو۔ (۱) مومن کو اللہ کی ذات پر اعتاد کیا۔ (۵) صحابہ کرام وُگُونی کے مکارم اطاق کا بیان' بعض نے معاونت کی' بعض نے قرض معاف یا موخر کر دینے کی خواہش کا اظہار کیا۔ لیکن حضرت فرائی کا بیان' بعض نے معاونت کی' بعض نے قرض معاف یا موخر کر دینے کی خواہش کا اظہار کیا۔ لیکن حضرت فرائی کے مکارم خوائی کی اللہ بین دیر وائی ہوں ہوں کہ اللہ بین اللہ تعالیٰ کی طرف سے برکت ڈال دی جاتی ہوں ہوں خواہش کا اخبار کیا۔ لیکن حضرت زبیر وائی کا کمال اغلق و اخلاص اور خیر خواہی کا جذب ہوئی۔ اور سارا قرض از کر بھی کا فو دولت نی مین کر این کا خواہش کا اخبار کیا۔ واللہ کو مین کو اللہ کو مین کی اللہ تعالیٰ کی طرف سے برکت ڈال دی جاتی ہو۔ جیسے خورت زبیر وائی کا کمال اغلق و اخلاص اور خیر خواہی کا جذب ہوئی۔ اور سارا قرض از کر بھی کا فورت نی ہوں اپنی رکھنٹ کا زبر کا مین اللہ بین اللہ تعالیٰ کی طرف سے برکت ڈال دی جاتی ہوئی۔ اور کر اس قدر قابل رشل ہو تو ان کا اپنا ہو' امانت رکھوانے والا نقصان سے محفوظ رہے۔ (۱) حضرت عبداللہ بن زبیر وائیڈ کا بوجھ بلکا ہو جائے اور بار بار کردار کی قدر قابل رشل ہے کہ پہلے والد کا قرض ازارا بجر ترکہ ورغاء میں تقسیم فرمایا اور امانت و دیائے کا درائیت کا مطالہ نہ کیا۔ ورائت کا مطالہ نہ کیا۔

و النَّالُم وَالأَمْرِ بِرَدَّ ٢٦ ظَلَم كَ حَرَام ہونے كا اور مظالم كَ وَلَّ ٢٦ مِنْ ٢٦ مِنْ الظَّلْمِ وَالأَمْرِ بِرَدِّ ٢٦ ظَلَم كَ حَرَام ہونے كا اور مظالم كَ وَلَّ ٢٦ مِنْ الْمُظَالِمِ الْمُظَالِمِ الْمُظَالِمِ الْمُظَالِمِ الْمُظَالِمِ الْمُظَالِمِ الْمُظَالِمِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الله تعالی نے فرمایا ' ظالموں کا کوئی دوست ہو گا اور خسفارشی جس کی بات مانی جائے۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے ' ظالموں کا کوئی مددگار نہیں ہو گا۔

قال الله تعالى: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمِ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ [غافر: ١٨]. وقال تعسالسي: ﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيمِ ﴾

[الحج: ۲۱].

لیکن احادیث 'ان میں سے ایک حدیث ابو ذر رہائی وأَمَّا الأَحَادِيثُ فَمِنْهَا حَدِيثُ أَبِي مِ جو باب المجابرة ك آخر مين كزر چكى ب (ملاحظه مو ذَرِّ رضي الله عنه الْمُتَقَدِّمُ في آخِرِ بَابِ رقم ١١/١١) الْمُجَاهَدَة .

منجه اور احادیث درج زمل ہیں:

٢٠٥ \_ وعن جابر رضي الله عنه أنَّ 1/ ٢٠٥ \_ حضرت جابر بناتي سے روايت ہے ' رسول الله رسولَ الله عَيْنِ قال: «اتَّقُواً الظُّلْمَ؛ فَإِنَّ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ الظُّلْمَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَل رسو-ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَاتَّقُوا الشُّحَ فَإِنَّ الشُّحَ قِ**امت والے دن اندهروں كا باعث ہو گا اور بخل سے** أَهْلَكَ مَنْ كَأَنَ قَبْلَكُمْ ؛ حَمَلَهُمْ عَلَى أَنْ بِيو! اس لِنَ كم بخل نے بى ان لوگوں كو بلاك كيا جو تم سے پہلے تھے۔ اس بخل نے انہیں اپنوں کا خون بمانے یر اور حرام چيزول كو حلال سجهني پر آماده كيا- (مسلم)

سَفَكُوا دِمَاءَهُم وَاسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُمْ» رواه

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم الظلم.

۲۰۵- فوائد: شح على كى شديد محبت كو كہتے ہيں 'جب انسان كے دل ميں دنيا اور دنيا كے مال و اسباب كى محبت حد سے تجاوز کر کے شدید ہو جائے تو پھرانسان حرام حلال کے درمیان تمیز بھی نہیں کرتا اور دوسرے انسانوں کا خون بانے سے گریز بھی نہیں کرتا۔ جیسے آج ہمارے معاشرے کا حال ہے اور یہ حالت اس بات کی علامت ہوتی ہے کہ اس معاشرے کی بقاء کی کوئی ضانت نہیں ہے ' یہ دیریا سویر ہلاکت سے دو چار ہو کر ہی رہے گا۔

٢٠٦ ـ وعن أبي هريرة رضِي الله ٢ / ٢٠٠ - حضرت ابو بريره والتي سے روايت ہے " عنه أنَّ رسولَ الله على قال: «لَتُودُنَّ رسول الله طَلْمَالِم نَ فرمايا: تمهيل قيامت والى ون حق الْحُقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُقَادَ والول ك حق ضرور اداكرنے مول ك حتى كى سينگ للشَّاةِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاءِ ، دواه والى بكرى سے ، بغير سينگوں والى بكرى كو بدله دلوايا جائے

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم الظلم.

٢٠٦- فوا كد: اس سے معلوم ہوا كہ قيامت والے دن بے لاگ عدل ہو گا، حتىٰ كہ جانوروں نے بھى ايك دوسرے پر ظلم کیا ہو گاتو اللہ تعالی مظلوم جانور کی داد رسی فرمائے گا۔ اس میں انسانوں کے لئے سخت تنبیہہ ہے کہ جب بے شعور جانوروں کو معاف نہیں کیا جائے گا تو عقل و شعور سے بہرہ ور ظالم انسانوں کی کس طرح معافی موسکتی ہے؟ اگر انہوں نے دنیا میں ظلم سے توبہ کر کے اس کی تلافی نہ کی ہوگ۔

٢٠٧ - وعن ابنِ عمر رضي الله ٢٠٤/ ٢٠٠ حضرت ابن عمر الله عمر الله ٢٠٤ - وعن ابنِ عمر الله عمر ا عنهما قال: كُنَّا نَتَحَدَّثُ عَنْ حَجَّةِ الْوَدَاعِ مِم ججة الوداع كم بارے ميں الفتكو كرتے تھے جب كه وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ بَيْنَ أَظْهُرِنَا، وَلا نَدْرِي مَا حَجَّةً بَي كريم مَا اللَّهُم مارے درميان موجود تھ اور ہم نميں الوَدَاع، حَتَى حَمِدَ اللهُ رَسولُ الله عَلِي وَأَثْنَى جائع تق كه حجة الوداع كيا هج؟ يمال تك كه رسول

عَلَيْهِ، ثُمَّ ذَكَرَ الْمَسِيحَ الدَّجَّالَ فَأَطْنَبَ في ذَكْرِه، وقالَ: «مَا بَعَثَ اللهُ مِنْ نَبِيِّ إِلَّا أَنْذَرَهُ أُمَّتَهُ : أَنْذَرَهُ نُوحٌ وَالنَّبِيُّونَ مِنْ بَعْدِهِ، وَإِنَّهُ إِنْ يَخْرُجْ فِيكُمْ فَمَا خَفِيَ عَلَيْكُمْ مِنْ شَأْنِهِ فَلَيْسَ يَخْفَى عَلَيْكُمْ، إِنَّ رَبَّكُمْ لَيْسَ بِأَعْوَرَ، وَإِنَّهُ إِنَّ اللهَ حَرَرٌ مَ عَلَيْكُم دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُم، كَحُرْمَةِ يَومِكُمْ هٰذَا، في بَلَدِكُمْ هٰذَا، فِي شَهْرِكُمْ هٰذَا، ألا هَلْ بَلَّغْتُ؟» قالُوا: نَعَمْ، قَالَ : «اللَّهُمَّ اشْهَدْ \_ ثَلاثاً \_ وَيْلَكُمْ، أَوْ: وَيْحَكُمْ، انْظُرُوا: لا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّاراً يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ ﴿ رَوَاهِ البخاري وروى مسلم بعضه)

الله التَّوَيَّمُ نِي الله تعالى كى حمد و ثناء بيان فرمانی ' پھر مسے وجال کا ذکر فرمایا اور اس میں تفصیل سے کام لیا' آپ نے فرمایا' جس نبی کو بھی اللہ نے بھیجا' اس نے اپنی امت کو اس (دجال) سے ضرور ڈرایا' نوح علیہ السلام نے اس سے ڈرایا اور ان کے بعد آنے والے نبیوں نے أَعْوَرُ عَيْنِ الْيُمْنَى ، كَأَنَّ عَيْنَهُ عِنَبَةٌ طَافِيَةٌ . ألا ورايا اور اكروه تم مين نكلے توتم يراس كاحال يوشيره نه رے (تاکہ اے آسانی سے پہان لو) پس تم یر بیہ بات یوشیدہ نہیں ہے کہ تمہارا رب کانا نہیں ہے (جب کہ) اس (دجال) کی دائیں آنکھ کانی ہو گی "گویا کہ اس کی آنکھ ابھرا ہوا انگور ہے۔ خبردار' یقیناً اللہ نے تم یر تمهارے خون اور تمهارے مال تم ير حرام كر ديئے ہيں' فرمایا' اے اللہ تو گواہ ہو جا' تین مرتبہ فرمایا' (پھر فرمایا) تمهارے لئے ہلاکت ہے یا تم پر افسوس ہے 'ویکھو' تم میرے بعد کافرنہ بن جانا کہ تم ایک دوسرے کی گردن مارنے لگو۔ (اس کو بخاری نے روایت کیا اور مسلم نے بھی اس کا کچھ حصہ روایت کیا ہے۔)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازي، باب حجة الوداع، وغيره ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب "لا ترجعوا بعدي كفارا. . . " .

٢٠٠- فواكد: اس ميں قرب قيامت كى ايك برى علامت مسيح دجال كى بعض علامات كابيان ہے تاكه الل ايمان اس کے مکرو فریب سے پچ کر رہیں۔ یہ مسیح جمعنی ممسوح العین (کانی آنکھ والا) ہے اور دجال' وجل (فریب) سے مبالغہ کا صیغہ ہے'کیونکہ بیہ بہت سے لوگوں کو اپنے وجل و فریب سے گمراہ کر لے گا۔ (۲) مسلمانوں کی جان و ال' آپس میں ایک دوسرے پر حرام ہیں' جس کا مطلب سے ہے کہ ہر مسلمان' دوسرے مسلمان کی جان' مال اور عزت و آبرو کا محافظ ہے نہ کہ ان کا دشمن۔ (۳) مسلمانوں کے درمیان باہمی خون ریزی نمایت فتیج جرم ہے اور اس سے کفرتک کا اندیشہ ہے۔ فنعوذ بالله من هذا

٢٠٨ \_ وعن عائشةَ رضي الله عنها ٢٠٨ / ٢٠٨ - حفرت عائشه رَبُيَ الله عنها ٢٠٨ وايت ہے وايت ہے وال أَنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «مَنْ ظَلَمَ قِيدَ شِبْرِ الله الله الله الله عَلَيْ مِل في ايك بالشت كى برابر نشن مِنَ الأَرْضِ طُوِّقَهُ مِنْ سَبْعِ أَرَضِينَ ، متفقُ بتصياكر سي ير ظلم كيا ، تو (الله تعالى كي طرف سے قيامت والے دن) اسے سات زمینوں کا طوق پہنایا جائے گا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب إثم من ظلم شيئا من الأرض - وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب تحريم الظلم وغصب الأرض...

٢٠٨- فوائد: اس سے معلوم موا كه دنيا ميس تھوڑا ساظلم بھى اور كسى كا معمولى ساحق بھى مارلينا قيامت والے دن عذاب شدید کا باعث ہو گا۔

۲۰۹ - وعن أبي موسى رضي الله ۵ / ۲۰۹ - حضرت ابو موسىٰ بڑاٹھر سے روایت ہے' عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْم: «إنَّ اللهَ رسول الله مليَّاليم عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْم الله عَلَيْم عنه الله عليه على ظالم كو مملت لَيْمْلِي للظَّالِمِ فَإِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلِنَّهُ " ثُمَّ قَرَأَ: ويتا ب الكن يهرجب اس كى رفت فرما تا ب تواس ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِيَ ظَالِمَّةُ نهيس چھوڑتا۔ پھر آپ منے يہ آيت تلاوت فرمائي "اور إِنَّ أَغَذَهُ وَ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴿ ﴿ [هود: ١٠٢] اسى طرح تيرے رب كى كير ہے جب وہ بستيوں كو كيرتا ہے جب کہ وہ ظلم کاار تکاب کرتی ہیں۔ یقینا اس کی پکڑ متفقٌ عليه. نمایت در دناک ہے" (سور ہ ہود '۱۰۲) (بخاری ومسلم)

تخریج: صحیح بخاری، کتاب التفسیر، تفسیر سورة هود، باب قوله: ﴿ وَكَذَلْكُ أُخَذَ ربك ﴾ الآية \_ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم الظلم.

٢٠٩- فوا كد: الله تعالى ابني حسب مثيت و مصلحت و طالم اور كناه كار كو مهلت ديتا ہے۔ ليكن جب مواخذه فرما تا ہے تو پھراس کی گرفت سے بیخے کی کوئی صورت نہیں ہوتی۔ اس لئے ہر شخص کو ظلم و معصیت سے اپنا دامن بیا كرركانا چاہئے۔ اى طرح اس كى مملت سے دھوكے كاشكار نہيں ہونا چاہئے كونكم بية نہيں كب اس كى مدت مهلت ختم اور گرفت كا آغاز بو جائه.

۲ / ۲۱۰ مضرت معاذ بناٹنہ روایت کرتے ہیں کہ مجھے تَأْتِي قَوْماً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَادْعُهُمْ إِلَى ثَم الله لوگوں كے باس جارہ ہو جو اہل كتاب سے شَهَادَةِ أَنْ لا إلٰهَ إلله ، وَأَنِّي رسولُ الله ، بين يس تم (سب سے بہلے) إن كو اس بات كى وعوت فإنْ هُمْ أَطَاعُوا لذَٰلكَ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ الله قَدِ وَيَناكه وه لَا إِلهُ إِلَّا اللهُ أور مُحَدُّ رَسُولُ الله كا اقرار كر افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتِ فِي كُلِّ يَوْمِ لين الروه بيربات مان لين و پهران كو بتلانا كه الله نے ان پر رات اور دن میں پانچ نمازیں فرض کی ہیں-اگر وہ اس کو بھی مان لیس تو پھران کو بتلانا کہ اللہ تعالی نے ان پر زکو ہ فرض کی ہے جو ان کے مال داروں سے لی جائے گی اور ان کے فقراء پر تقسیم کر دی جائے گی' پس اگر وہ اس کو مان لیں تو (زکو ة وصول کرتے وقت) ان کے عمدہ مال لینے سے اجتناب کرنا اور مظلوم کی

٣١٠ ـ وعن مُعَاذِ رضي الله عنه قال: بَعَثَنِي رسولُ الله ﷺ فقال: «إنَّكَ وَلَيْلَةِ، فَإِنْ َهُمْ أَطَاعُوا لذٰلكَ، فَأَعْلِمْهُمُّ أَنَّ الله قَدِ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةٌ تُؤخَذُ مِنْ أُغْنِيَائِهِمْ فَتُرَكُ عَلَى فَقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لذٰلكَ، فَإِيّاك وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ. وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللهِ حِجَابٌ» متفقٌ عليه.

بدوعاء سے بچنا' اس کئے کہ اس کی بدوعاء اور اللہ کے در میان کوئی رکاوٹ نہیں ہے۔ (یعنی وہ فوراً مقبول ہو جاتی ہے' رو نہیں ہوتی) (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكواة، باب وجوب الزكوة، وكتاب المغازي، باب بعث أبي موسى ومعاذ إلي اليمن، وكتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي عليه أمته إلي توحيد الله \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله وشرائع

۲۱۰- فوائد: کفار و مشرکین اور اہل کتاب سے اگر جہاد کی نوبت آئے تو قتال سے پہلے اسیس قبول اسلام کی دعوت دی جائے اور پھر انہیں نماز' زکو ۃ اور دیگر احکام و فرائض کی تعلیم دی جائے۔ (۲) زکو ۃ 'جس علاقے کے اغنیاء سے وصول کی جائے' اسی علاقے کے فقراء پر تقسیم کی جائے۔ اگر نی جائے تو پھر دو سرے علاقول میں تقسیم کی جا سکتی ہے۔ (۳) عاملین زکو ہ کے لئے ضروری ہے کہ وہ زکو ہ کی وصولی میں ظلم کرنے سے گریز کریں اور لوگوں کی بددعاء کے مستحق بن کر اللہ کے غضب و عتاب کے اہل نہ بنیں۔

٢١١ - وعسن أبسي حُمَيْد ٢ / ٢١١ - حضرت ابو حميد عبد الرحمٰن بن سعد ساعدى عنه قالَ: اَسْتَعْمَلَ النَّبِيُ عَالِي رَجُلاً مِنَ كَ الكِ آدى كو عنه ابن لتبيه كما جاتا تها وَكُو قاكى الأَزْدِ يقالُ لَهُ: ابْنُ اللُّتْبِيَّةِ عَلَى الصَّدَقَةِ، وصولى كے لئے عامل مقرر فرمایا ' پس جب وہ (دُكُو ة فَلَمَّا قَدِمَ قال: هٰذَا لَكُّم، وَهٰذَا أُهْدِيَ وصول كرك واپس) آیا تو كمنے لگا مي تمهارے لئے ہے إِلَيَّ، فَقَامَ رسولُ الله ﷺ عَلَى الْمِنْبَرِ، (يعنى بيت المال كا حق م) اور يہ مجھے ہريے ميں كلى ہوئی چیزیں ہیں۔ پس (یہ سن کر) رسول الله ملتی الله منترب کھڑے ہوئے اور اللہ کی حمد و شاء بیان کی ' پھر فرمایا۔ اما بعد! میں تم میں سے کسی آدمی کو کسی کام کے لئے عامل مقرر کرتا ہوں جن کا والی و سرپرست اللہ نے مجھے بنایا ہے' پس وہ (واپس) آتا ہے اور کہتا ہے' یہ تمہارے لئے ہے اور یہ ہدیہ ہے جو مجھے لوگوں کی طرف سے دیا گیا ہے۔ پس میر اپنے باپ یا مال کے گھر کیوں نہ بیٹا رہا حتیٰ کہ اس کا ہدیہ آئے اگر وہ سچاہے (مطلب سے تفاكه جس كويه مديير كمه ربائه، وه مدييه نئيس سي ال سرکاری منصب کا متیجہ ہے جس پر اسے مقرر کیا گیا تھا' اگر سے ہدید ہوتا تو اے گھر میں بھی ملتا) اللہ کی فشم! شم

فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قالَ: ﴿أَمَّا بَعُدُ فَإِنِّي أَسْتَعْمِلُ الرَّجُلَ مِنْكُمْ عَلَى الْعَمَل مِمَّا وَلَّانِي اللهُ، فَيَأْتِي فَيَقُولُ: هٰذَا لَكُمْ، وَهٰذَا هَدِيَّةٌ أُهْدِيَتْ إِلَىَّ، أَفَلا جَلَسَ في بَيْتِ أَبِيْهِ أَوْ أُمِّهِ حَتَّى تَأْتِيَه هَدِيَّتُهُ إِنْ كَانَ صَادِقاً، واللهِ لا يَأْخُذُ أَحَدٌ مِنْكُمْ شَيْتًا بِغَيْرِ حَقِّهِ إِلَّا لَقِيَ اللهُ تَعَالَى، يَحْمِلُهُ يَوْم الْقِيَامَةِ، فَلا أَعْرِفَنَّ أَحَداً مِنْكُم لَقِيَ اللهَ يَحْمِلُ بَعِيراً لَهُ رِغَاءٌ، أَوْ بَقَرَةً لَهَا خُوَارٌ، أَوْ شَاةً تَيْعَرُ ٣ ثُمَّ رَفَعَ يَدَيْهِ حَتَّى رُؤِيَ بَيَاضُ إِبْطَيْهِ فَقَالَ: «اللَّهُمَّ هَلْ بَلَّغْتُ» ثَلاثاً. متفقٌ عليه.

میں سے کوئی کھخص کوئی چیزاس کے حق کے بغیر لے گاتو وہ اللہ تعالیٰ کو اس حال میں طبے گا کہ قیامت والے دن وہ اسے اٹھائے ہوئے ہو گا' پس میں تم میں سے کسی منتخص کو نہ دیکھوں کہ وہ اللہ سے ملاقات کے وقت (ناجائز طریقے سے حاصل کردہ) اونٹ کو اٹھائے ہوئے مو' جو بلبلا رہا ہو' یا گائے کو' جس کی آواز ہو' یا بکری کو جو ممیا رہی ہو۔ پھر آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے 'یال تک کہ آپ کے بغلوں کی سفیدی نظر آنے لگی' پھر آب نے فرمایا' اے اللہ! کیا میں نے پہنچا دیا؟' تین مرتبہ آپ نے بیہ فرمایا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب من لم يقبل الهدية لعلة، وكتاب الحيل، باب احتيال العامل ليهدي له، وكتاب الزكوة، باب قوله تعالى ﴿والعاملين عليها﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الأمانة، باب تحريم هدايا العمّال.

ا۲۱- فوا کد: اس حدیث میں سرکاری اہل کاروں اور منصب داروں کے لئے بردی تنبیہہ ہے۔ آج کل سرکاری عمدول سے بڑا فائدہ اٹھایا جاتا ہے اور لوگ ان عمدول کی وجہ سے ان اہل کاروں اور عمدے داروں کو کثرت سے ہدیے اور تھے پیش کرتے ہیں۔ اس حدیث کی رو سے یہ تمام مال جو سرکاری عمدوں کی وجہ سے حاصل ہو یا عاصل کیا جائے 'حرام ہے اور رشوت کے زمرے میں آتا ہے 'جس کالینا اور دینا' دونوں ناجائز ہے۔

البخاري.

٢١٢ ـ وعن أبي هُرَيْرَةَ رضى الله ٨ / ٢١٢ - حفرت ابو بريره بظائم سے روايت ب نبي عنه عن النبيِّ ﷺ قال: «مَنْ كَانَتْ عنْدَهُ كريم اللَّهِ اللهِ خرايا جس آوى ير بهي ايخ (دو سرك مَظْلَمَةٌ لأَحِيهِ ؛ مِنْ عِرْضِهِ أَوْ مِنْ شَيْء ، مسلمان) بهائي كا اس كي عزت و آبروسے متعلق ياكسي فَلْيَتَحَلَّلْهُ مِنْهُ الْيَوْمَ قَبْلَ أَنْ لا يَكُونَ دِينَارٌ اور چيزے متعلق كوئى حق ہو (لعني اس كى بے عزتى كر وَلَا دِرْهَمٌ ؛ إِنْ كَانَ لَهُ عَمَلٌ صَالِحٌ أُخِذَ كَ يَا كُونَي اور زيادتي كرك ابن ير ظلم كيا بو) تو اس كو مِنْهُ بِقَدْرِ مَظْلَمَتِهِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ خَسَنَاتٌ عِلْمِ كه آج بى (دنيا مين) اس كا ازاله كرك اس حق أَخِذَ مِنْ سَيِّنَاتِ صَاحِبِهِ فَحُمِلَ عَلَيْهِ " رواه سے عمدہ برآ ہو جائے " قبل اس کے کہ وہ دن آجائے جس میں (ازالے کے لئے) کسی کے پاس دینار و درہم نہیں ہوں گے۔ (اور وہاں ازالے کی صورت پھریہ ہو گی کہ) اگر اس کے پاس عمل صالح ہوں گے تو وہ اس کے ظلم کے بہ قدر لے لئے جائیں گے (اور مظلومین میں تقسیم کر دیئے جائیں گے) اور اگر اس کے پاس

نیکیاں نہیں ہوں گی' تو اس کے ساتھی (صاحب حق<sub>) کو</sub> برائیاں لے کر اس پر لاد دی جائیں گی۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب من كانت له مظلمة.

۲۱۲- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ دنیا میں کی تمئیں دست درازیاں' اگر انہیں دنیا میں معاف نہیں کروا لیا گیایا ان کی تلافی نہ کی گئی تو آخرت میں اس کا معالمہ نمایت خطرناک ہو گا' جیسا کہ اس کی تفصیل اس حدیث میں ہے۔ اس کئے حقوق العباد میں کو تاہی' جس کی انسان پروا نہیں کرتا' سخت ہلاکت کا باعث ہے۔

۲۱۳ ـ وعن عبدِ الله بنِ عَمْرو بنِ ٩ / ٢١٣ ـ حفرت عبدالله بن عمو بن عاص الله الله الله الله عنهما عن النّبِيّ عليه روايت ب نبي كريم النّه إلى منهان وه ب قال: «الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ جَس كى زبان اور باتھ سے دو سرے مسلمان محفوظ رہیں لِسَانِهِ وَیَدِهِ، وَاللّهُ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اور مماجر وہ ہے جو الله كى منع كرده چيزوں كو چھوڑ الله عُنه منفق عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب "المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده" \_ صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأيّ أموره أفضل؟.

۲۱۳- فواکد: اس سے معلوم ہوا کہ کامل مسلمان وہ ہے جو دو سرول کو (ظاہری یا باطنی) کسی بھی قشم کی اؤیت نہ پہنچائے اور حقیقی مهاجر وہ ہے جو اللہ کی نافرمانیوں سے باز رہے۔ اس لئے کہ اگر کسی نے ہجرت (ترک وطن) کے باوجود اللہ کی معصیت سے اجتناب نہ کیا تو الیمی ہجرت کا کیا فائدہ؟ ہجرت تو نام ہی اس چیز کا ہے کہ اللہ کی رضا کی خاطر ہر چیز کو چھوڑ دیا جائے۔ اب انسان اپنا وطن مالوف' خویش و اقارب اور جائیداد و کاروبار تو چھوڑ دے 'کین ممنوعات شرعیہ کے ارتکاب سے وہ بازنہ آئے تو عنداللہ اس کی ہجرت' ایک نداق ہی سمجھی جائے گی۔

٢١٤ ـ وعنه رضي الله عنه قال: ١٠ / ٢١٢ ـ انهى حضرت عبدالله بن عمو رئي الله كان على ثقل النّبيّ على رُجُلٌ يُقالُ لَهُ روايت م كه رسول الله طلّق الله كم سامان برايك آوى كردوة ، فَمَاتَ ، فقال رسول الله على: «هُوَ مقرر تقاجس كوكركره كما جاتا تقا وه مركيا تو رسول الله في النّارِ» فَذَهَبُوا يَنْظُرُونَ إلَيْهِ فَوَجَدُوا طلّق الله الله على وه جنم مين مه ـ پن (يه سن كر) لوگ في النّارِ» فَذَهَبُوا يَنْظُرُونَ إلَيْهِ فَوَجَدُوا الله على الله على

اس کے پاس ایک عبا (سیاہ دھاریوں والی چاور) پائی جے اس نے (مال غنیمت سے) چرا لیا تھا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب القليل من الغلول \_ وسنن ابن ماجة، كتاب الجهاد، باب الغلول حديث رقم ٢٨٤٩.

۲۱۳- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ خیانت اور چوری کبیرہ گناہ ہے جس کی وجہ سے انسان مستحق جنم قرار پاسکتا ہے۔

٢١٥ ـ وعن أبي بَكْرَةَ نُفَيْع بُنِ الحارثِ رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَلَيْتُهُ قَالَ: ا وإِنَّ الزَّمَانَ قَدِ اسْتَدَارَ كَهَيْئَتِهِ يَوْمَ خَلَقَ اللهُ السَّمْ وَاتِ وَالْأَرْضَ: السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً، مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ: ثَلاثٌ مُتَوَالِيَاتٌ: زُو الْقَفْدَة، وَذُو الْحِجَّةِ، وَالْمُحَرَّمُ، وَرَجَبُ مُضَرَ الَّذي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ، أَيُّ شَهْر هٰذَا؟ " قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُه أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّه سَيْسَمِّيهِ بِغَيْر اسْمِهِ، فالَ: «أَلَيْسَ ذَا الْحِجَّةِ؟» قُلْنَا: بَلَى. قال: «فَأَيُّ بَلَدٍ هٰذَا؟» قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُه أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّه سَيْسَمِّيهِ بِغَيْرِ اسْمِهِ. قال: «أَلَيْسَ الْبَلْدَةَ؟» قُلْنَا: بَلَّى. قال: «فَأَيُّ يَوْمِ لهٰذَا؟» قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُه أَعْلَمُ، فَسَكَتُ خَتَّى ظَنَنَّا أَنَّه سَيْسَمِّيهِ بِغَيْرِ اسْمِهِ. قال: «أَلَيْسَ يَوْمَ النَّحْرِ؟» قُلْنَا: بَلَى. قال: «فَإِنَّ دمِّاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ عَلَيْكُمْ حَرَامٌ، كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هٰذَافي بَلَٰدِكُمْ هٰذَافي شَهْرِكُمْ هٰذَا، وَسَتَلْقَوْنَ رَبَّكُمْ فَيَسْأَلُكُمْ عَنْ أَعْمَالِكُمْ، أَلا فلا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّاراً يَضْربُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضِ، أَلا لِيُبَلِّغ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ، فَلَعَلَّ بَعْضَ ۗ مَن يَبْلُغُه أَنَّ يَكُونَ أَوْعَى لَه مِنْ بِعْضِ مَنْ سَمِعَهُ » ثُمَّ قال: «أَلا هَلْ بَلَّغْتُ ، أَلا هَلْ بَلَّغْتُ؟» قُلْنَا: نَعَمْ. قال: «اللَّهُمَّ اشْهَدْ » متفقٌ عليه .

اا / ۲۱۵ ۔ حضرت ابو بکرہ نفیع بن حارث رہالتہ سے روایت ہے' نبی ملٹھ کیا نے فرمایا' بے شک زمانہ گھوم گیا ہے' اپنی اسی حالت پر جس میں اللہ نے آسانوں اور زمین کو بیدا کیا تھا (یعنی روز آفریش سے جس طرح سال اور مہینے تھے' اب پھر وہی ہیئت قدیمہ لوٹ آئی ہے اور مشرکین عرب اپنی طرف سے جو مہینول میں تقديم و تاخير كرليا كرتے تھے 'جے وہ نسى كماكرتے تھے ' اب اسے ختم کر دیا گیا ہے) سال کے بارہ مینے ہیں' ان میں سے چار حرمت والے ہیں۔ تین پے در بے ذوالقعده ' ذوالحبه ' محرم اور (چوتھا) مصر قبیلے کا رجب جو جمادی (الثانیه) اور شعبان کے درمیان ہے۔ (پھر آپ نے بوچھا) یہ کون ساممینہ ہے؟ ہم نے کما' اللہ اور اس كارسول زياده بهتر جانتے ہيں۔ آپ خاموش رہے ' يمال تک کہ ہم نے گمان کیا کہ آپ اس کے نام کے علاوہ اور نام سے اسے بکاریں گے۔ آپ کے فرمایا کیا سے ذوالحجہ نہیں ہے؟ ہم نے کما کیوں نہیں۔ آپ نے یوچھا کی شہر کون سا ہے؟ ہم نے کما اللہ اور اس کا رسول زیادہ بهتر جانتے ہیں 'پس آپ خاموش رہے 'حتی کہ ہم نے گمان کیا کہ اس کے نام کے علاوہ کسی اور نام سے اسے پکاریں گے، آپ نے فرمایا، کیا یہ شر (مکہ) نہیں ہے؟ ہم نے کما کیوں نہیں۔ آپ نے (پھر) پوچھا یہ ون کون ساہے؟ ہم نے کما اللہ اور اس کا رسول زیادہ بهتر جانتے ہیں۔ پس آپ خاموش رہے' یہاں تک کہ ہم نے گمان کیا کہ آپ اس کے نام کے علاوہ کسی اور نام سے اسے بکاریں گے۔ پس آپ نے بوچھا کیا یہ قربانی کا دن (۱۰ ذوالحبه) نہیں ہے؟ ہم نے کما' کیوں نمیں۔ آپ نے فرمایا' بے شک تمہارے خون' تمہارے مال اور تمہاری عزتیں (تمہارے درمیان آپس میں) اس طرح حرام ہیں جس طرح تہمارے اس دن کی حرمت

تمهارے اس شهرمیں اور تمهارے اس مینے میں ہے اور عنقریب تم اپنے رب سے ملو کے ' پس وہ تم سے تسارے اعمال کی بابت باز پرس کرے گا۔ خروار! تم میرے بعد کافر نہ بن جانا کہ تم ایک دوسرے کی محردنیں مارو! سن لو! جو یہاں حاضرہے' وہ غائب کو <sub>(بیہ</sub> باتیں) پنچا دے۔ اس لئے کہ شاید وہ مخص جس ک<sub>و ہی</sub> باتیں پنچائی جائیں' ان سے زیادہ یاد رکھنے والا ہو جنہوں نے (براہ راست مجھ سے) سا ہے۔ پھر آپ نے فرمایا خردار (میری بات سنو اور بتاؤ) کیا میں نے پہنیا دیا ہے؟ ہم نے کما' ہال حضور' آپ نے فرمایا' اے اللہ! گواہ ہو جا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في سبع أرضين، وكتاب العلم، وكتاب الحج وغيرها من كتب الصحيح \_ وصحيح مسلم، كتاب القسامة، باب تغليظ تحريم الدماء والأعراض والأموال.

٢١٥- فوا كد: سالول اور مينول كي يه تعيين (كه مهينه ٣٠ يا ٢٩ دن كا اور سال باره مينول كا موتاب وغيره) اس دن سے ہے جب آسان و زمین کی تخلیق کی گئی اور اس کی وضاحت سے مقصد اہل جاہلیت کے طریقہ نسی کا بطلان ہے۔ (۲) آپس میں ایک دوسرے کی جان' مال' عزت و آبرو کی حفاظت کی تأکید اور ان کی حرمت کابیان۔ (٣) قیامت والے دن بارگاہ اللی میں باز پرس کی یاددہانی۔ (٣) اس امرکی تاکید کہ الله رسول کی جو بات سی جائے' اسے سننے والا اپنی ذات تک محدود نہ رکھے' بلکہ اسے دوسرے لوگوں تک پہنچائے' ممکن ہے' وہ اسے زیادہ یاد رکھنے والا اور اس پر زیادہ عمل کرنے والا ہو۔

> ٢١٦ ـ وعن أبي أُمَامَةَ إيَاس بن تُعْلَبَةَ الحارثيِّ رضي الله عنه أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «مَن اقْتَطَعَ حَقَّ امْرِيءٍ كَانَ قَضِيْبًا مِنْ أَرَاكِ» رواه مسلم.

١٢ / ٢١٦ . حضرت ابو امامه اياس بن ثعلبه حارثي را الله سے روایت ہے' رسول الله طفی کے فرمایا' جس نے کسی مسلمان آدمی کا حق (جھوٹی) قتم کے ذریعے سے مُسْلِم بِيَمِينِهِ فَقَدْ أَوْجَبَ اللهُ لَه النَّارَ، قطع كرليا (ناحق ليا) يقينا الله ن اس يرجنم كي آگ وَحَرَّمَ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ» فقال رَجُلٌ: وَإِنْ كَانَ واجب اور جنت حرام فرما دى ـ ايك فخص في كما ات شَيْئاً يَسِيراً يَا رَسُولَ اللهِ؟! فقال: "وَإِنْ الله ك رسول! چاہے وہ تھوڑی می چیز ہو؟ آپ نے ارشاد فرمایا' اگرچہ پیلو کے درخت کی ایک شاخ ہی ہو-

**تخريج**: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب وعيد من اقتطع حق مسلم بيمين فاجرة

. الله عنون العباد غصب كرنے ير اتنى سخت وعيد سے 'اس مسلے كى اہميت واضح ہے اور جو شخص غصب اللہ ١١٦٠ فوا كله : حقوق العباد غصب كرنے ير اتنى سخت وعيد سے 'اس مسلے كى اہميت واضح ہے اور جو شخص غصب حذق کو جائز اور حلال سمجھ کر اس کا ارتکاب کرے گا' وہ تو یقیناً دائمی جہنمی ہے۔ البتہ جو محض اخلاقی کمزوری اور نفس کی کو تاہی کی وجہ سے ایسا کرے گا' وہ اگرچہ دائمی جہنمی نہیں' تاہم اس کا معاملہ اللہ کی مثیت پر ہو گا' جاہے تو ابتداء میں ہی یا پھر سزا دینے کے بعد معاف فرما دے گا۔

٢١٧ - وعن عَدِيِّ بن عُمَيْرَةَ ١٣ / ٢١٧ - حضرت عدى بن عميره بخالتُم سے روايت رضى الله عنه قال: سَمِعْتُ رسولَ الله عِيلَ ج عن مين في سنا رسول الله طلَّه يم فرمات سے جس كو يَقُولَ: "مَن اسْتَعْمَلْنَاهُ مِنْكُمْ عَلَى عَمَل، مم تم مين سے كسى شخص كو كسى كام ير عامل مقرر كريں" فَكَتَمَنَا مِخْيَطاً فَمَا فَوْقَهُ، كَانَ غُلُولًا يَأْتِي لِي وَه بَم ع ايك سوتى يا اس ع زائد (ياكم) كوتى چيز بهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ أَسْوَدُ مِنَ جِمِياتٍ ' توبي غلول (خيانت اور چوری) ہوگی 'جس کے الأَنْصَار ، كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ ، فقال: ساته وه قيامت والح ون (بارگاه اللي مين) عاضر مو گا يا رسولَ اللهِ! إِقْبَلْ عَنِّي عَمَلَكَ، قال: يس انصار مين عد ايك ساه فام آدمى كمرًا موا - كويا كه میں اسے دیکھ رہا ہوں اور اس نے کما' یا رسول اللہ! آپ نے مجھے جو اپنی ذمے داری سونی ہے 'وہ مجھ سے واپس لے لیجے! آپ نے پوچھا، تہیں کیا ہے؟ اس نے کما' میں نے آپ کو اس اس طرح فرماتے ہوئے ساہے (جس سے میں ڈر گیا ہوں) آپ نے فرمایا' میں اب بھی یمی کہتا ہوں کہ ہم جس کو کسی کام پر مقرر کریں' تو اس کو چاہئے کہ جو بھی کم یا زیادہ اسے ملے 'وہ (ہمارے یاس) لائے۔ ایس اس میں سے جو اسے دیا جائے 'وہ لے لے اور جس سے اس کو روک دیا جائے ' اس سے وہ باز

«وَمَالِكَ؟» قال: سَمِعْتُكَ تَقُولُ كَذَا وَكَذَا، قال: «وَأَنَا أَقُولُهُ الآنَ: مَن اسْتَعْمَلْنَاهُ عَلَى عَمَل فَلْيَجِيء بقَلِيلِهِ وَكَثِيرِهِ، فَمَا أُوتِيَ مِنْهُ أُخَذَ، وَمَا نُهُيَ عَنْهُ انْتَهَى » رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب تحريم هدايا العمّال.

٢١٥- فواكد: اس مين بھي سركاري ابل كارول كو تنبيه ہے كه وہ اپن فرائض منصى امانت و ديانت كے ساتھ ادا كرين اگر اس مين انهول نے ذراس بھی خيانت كى يا منصب سے ناجائز فائدہ اٹھايا ، تو وہ عنداللہ مجرم ہوں گ- بھیے حدیث نمبر ۲۱۱ میں گزرا۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ برے افسروں کی بھی بیہ ذمے داری ہے کہ وہ المنيخ ماتحت عملے پر کڑی نظر رکھیں اور انہیں خیانت کا ارتکاب نہ کرنے دیں' ورنہ ان کا تغافل و تساہل یا اغماض واعراض بھی جرم ہو گا۔ چہ جائیکہ وہ اس سرکاری لوٹ کھسوٹ میں برابر کے جھے دار ہوں۔ جیسے بدفتمتی سے آج كل مورا ب و س كى وجه سے رشوت اوٹ كھوٹ اور چور بازارى عام ہے۔ اللهم اهد قومى فانهم

#### لايعلمون

٢١٨ ـ وعن عمر بن الخطَّابِ رضي الله عنه قال: لَمَّا كَانَ يَوْمُ خَيْبَرَ أَقْبَلَ رَضِي الله عنه قال: لَمَّا كَانَ يَوْمُ خَيْبَرَ أَقْبَلَ نَفَرٌ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالُوا: فُلانٌ شَهيدٌ، حَتَّى مَرُّوا عَلَى رَجُلٍ فقالوا: فُلانٌ شَهيدٌ. فقال النَّبيُ رَجُلٍ فقالوا: فُلانٌ شَهيدٌ. فقال النَّبيُ يَكُلُمُ إِنِّي رَأَيْتُهُ في النَّارِ في بُرْدَةٍ عَلَي غَلَّهَا ـ أَوْ عَبَاءَةٍ ـ الرواه مسلم.

۱۲ / ۲۱۸ - حفرت عمر بن خطاب بناٹنز بیان فرماتے ہیں کہ جب خیبر والا دن ہوا (لیعنی جنگ خیبر ہوئی) تو اصحاب رسول میں سے کچھ آدمی آئے اور انہوں نے کہا کہ فلال فخص شہید ہے اور فلال شہید ہے ، حتیٰ کہ ایک آدمی کے پاس سے وہ گزرے تو کہا، فلال (بھی) شہید ہے بیس نبی ماٹیلیلم نے فرمایا: ہرگز نہیں ، میں نے ایک چادر کی وجہ سے ، جو اس نے چرائی تھی ، اسے جنم میں چادر کی وجہ سے ، جو اس نے چرائی تھی ، اسے جنم میں ویکھا ہے ۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب غلظ تحريم الغلول وأنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون.

۲۱۸- فوائد: معلوم ہوا کہ حقوق العباد'شادت ہے بھی معاف نہیں ہوں گے۔ نیز مسلمانوں کے مشتر کہ مال (قومی خزانے) میں خیانت بہت بڑا جرم ہے۔

رَبْعِيِّ رضي الله عنه عن رسولِ الله عَلَيْ أَنَّهُ وَالْمِيمَ رضي الله عنه عن رسولِ الله عَلَيْ أَنَّهُ قَامَ فِيهِمْ، فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجِهَادَ في سَبِيلِ الله، وَالإيمَانَ بِاللهِ أَفْضَلُ الْاعْمَالِ، فَقَامَ رَجُلٌ فقال: يارسولَ الله! أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ في سَبِيلِ في سَبِيلِ الله، تُكَفَّرُ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رسولُ الله عَلَيْ : «نَعَمْ إِنْ قُتِلْتَ في سَبِيلِ الله وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُدْبِرِ» الله وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ الله وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ الله، أَتُكفَّرُ وَأَنْتَ عَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَنْ جِبْرِيلَ قال رسولُ الله عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَهُ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَهُ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَهُ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ عَيْرُ مُدْبِرٍ وَأَنْ جِبْرِيلَ قال لِي ذَلِكَ » رَواه مسلم.

۱۵ / ۲۱۹ ۔ حضرت ابو قادہ ' حارث بن ربعبی رفاتھ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی کیم لوگوں میں کھڑے ہوئے اور ان کے لئے ذکر فرمایا کہ اللہ کے راستے میں جماد کرنا اور اللہ پر ایمان لانا' سب عملوں سے افضل ہے۔ ایک آدمی کھڑا ہوا اور کما' یا رسول اللہ! یہ فرمائية! اگر مين الله كي راه مين قتل كر ديا جاؤن و كيا میرے گناہ معاف کر دیئے جائیں گے؟ رسول اللہ طاقیا نے اس سے فرمایا۔ ہاں' اگر تو اس حال میں اللہ کی راہ میں قتل کر دیا جائے کہ تو صبر کرنے والا' ثواب کی نہیت ر کھنے والا' دسمن کی طرف رخ کر کے لڑنے والا ہو' نہ كه پیٹی دكھا كر بھاگنے والا۔ پھر رسول اللہ سلتھیا نے فرمایا ' تونے کیے کما تھا؟ اس نے کما ' یہ بتلائے! اگریس الله كى راه ميں قتل كر ديا جاؤں تو كيا مجھ سے ميرے گناہ معاف کر دیئے جائیں گے؟ رسول اللہ ملی ایم نے فرمایا' ہاں' اگر تو قتل کر دیا جائے' جب کہ تو صبر کرنے والا' الله سے نواب کی امید رکھنے والا' دسمن کی طرف رخ کر

کے لڑنے والا اور پیٹھ دکھا کر بھاگنے والا نہیں تھا۔ سوائے قرض کے (کہ وہ معاف نہیں ہو گا) اس لئے کہ جبریل نے مجھ سے بیہ کہاہے۔ (مسلم)

پھراسے جہنم میں پھینک دیا جائے گا (کیونکہ نیکیوں سے

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب من قتل في سبيل الله كفّرت خطاياه إلا الدّين.

۲۱۹- فوائد: اس سے بھی حقوق العباد اور قرض کی اہمیت واضح ہے کہ یہ کسی صورت معاف نہیں ہوں گے۔ اس لئے ضروری ہے کہ ہر مسلمان حقوق العباد میں کو تاہی سے اور قرضوں کی ادائیگی میں تساہل سے گریز کرے۔

۲۲۰ ـ وعن أبي هويرة وضي الله ۲۲ / ۲۲۰ ـ حضرت ابو بربره بناتي سے روايت ہے ، عنه، أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟ » قَالُوا: الْمُفْلِسُ فِينَا مَنْ ج؟ صحابه " في عرض كيا ، بم مي مفلس وه شخص ب لَا دِرْهَمَ لَهُ وَلَا مَتَاعَ فقال: «إِنَّ الْمُفْلِسَ جَس كَ بِإِس (نفتر) وربهم مول اور نه سامان - آپ نے مِنْ أُمَّتِي مَنْ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاةٍ فرمايا (نهين علكم) ميري امت مين سے مفلس وہ شخص وَصِيام وَزَكَاةٍ، وَيَأْتِي فَدْ شَتَمَ هَذَا، ب جو قيامت والى ون نماز وزك اور زكوة ك وَقَذَفَ الْهَذَا، وَأَكَلَ مَالَ هٰذَا، وَسَفَكَ دَمَ ساته آئے گا (ليكن اس كے ساتھ ساتھ) وہ اس طال هٰذَا، وَضَرَبَ هٰذَا، فَيُعْطَى هٰذَا مِنْ مِن آئے گا کسی کواس نے گالی وی ہوگی کسی پر بہتان حَسَنَاتِهِ، وَهٰذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ، فَإِنْ فَنِيَتْ تراشى كى موكى كمال كهايا موكا كمي كاخون بمايا مو حَسَنَاتُهُ قَبْلَ أَنْ يَقْضِيَ مَا عَلَيْهِ، أُخِذَ مِنْ كَاور كَى كومارا بيل هو گا۔ پس ان (تمام مظلومين) كواس خَطَايَاهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ، ثُمَّ طُرِحَ في کی نیکیاں وے دی جائیں گی (تاکہ ان پر کئے گئے ظلم النَّارِ » رواه مسلم. کی تلافی ہو جائے) پس اگر اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں قبل اس کے کہ اس کے ذمے دو سروں کے حقوق باقی ہوں' تو ان کے گناہ لے کر اس پر ڈال دیئے جائیں گے'

اس كا دامن بالكل خالى بو جائے گا) (مسلم) تغیریج: صحیح مسلم، كتاب البرً، باب تحریم الظلم.

مالاً۔ فواکد: اس سے معلوم ہوا کہ نماز' روزوں کی پابندی اور زکو ہ کی ادائیگی وغیرہ جیسے فرائض کا التزام' بقینا ایک مسلمان کے لئے ضروری ہے۔ تاہم اس کے ساتھ ساتھ اخلاقیات کا اہتمام اور معاملات کی درستی بھی نمایت ضروری ہے۔ نجات ای مخص کی ہو گی جو بیک وقت ان تمام چیزوں کا خیال رکھے گا اور ان کے تقاضوں کو صحیح طریقے سے ادا کرے گا۔ ورنہ اخلاقیات و معاملات سے بے نیازی برت کر صرف عبادات کی ادائیگی یا عبادات سے غفلت و اعراض کر کے صرف اخلاقیات اور حسن معالمہ کا اہتمام نجات کے لئے کافی نہ ہو گا۔

٢٢١ ـ وعن أُمِّ سَلَمَةَ رضى الله متفقٌ عليه. «أَلْحَنَ» أَيْ: أَعْلَمَ.

ا / ۲۲۱ - حفرت ام سلمه وی فیا سے روایت ہے، بَشَـرٌ، وَإِنَّكُـمْ تَخْتَصِمُـونَ إِلَـيَّ، وَلَعَـلَّ مِول اورتم ميرے پاس جَمَّارِے لے كر آتے ہو (تاكہ بَعْضَكُمْ أَنْ يَكُونَ أَلْحَنَ بِحُجَّتِهِ مِنْ بَعْضِ ، میں فیصلہ کروں) اور شاید تم میں سے بعض آدمی اپنی فَأَقَضِيَ لَهُ بِنَحْوِ مَا أَسْمَعُ، فَمَنْ قَضَيْتُ لَهُ وليل بيش كرنے ميں دو سرے (فریق) سے زیادہ تیز اور بِحَقِّ أَخِيهِ فَإِنَّمَا أَقْطَعُ لَهُ قِطْعَةً مِنَ النَّارِ» چرب زبان مو ، پس میں جو کچھ سنوں (اور اس سے جس نتیج پر پہنچوں)' اس کے مطابق اس کے حق میں فیصلہ کر دوں (در آں حالیکہ وہ حق پر نہ ہو) پس جس شخص کے لئے میں اس کے بھائی کے حق کا فیصلہ کر دول تو (دراصل) یہ میں اس کے لئے جہنم کی آگ کا ایک عکرا کاٹ کر دے رہا ہوں۔ (بخاری و مسلم) الحن کے معنی ہیں' زیادہ عالم' ہشیار اور چرب زبان

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب موعظة الإمام للخصوم ـ وصحيح مسلم، كتاب الأقضية، باب الحكم بالظاهر واللحن بالحجة.

٢٢١- فوا كد: اس ميں آپ نے وضاحت فرما دى كه ميں بھى ايك انسان ہى ہوں اور جس طرح دوسرے انسان کسی کی چرب زبانی' تیزی اور طراری سے متاثر ہو کر خلاف واقعہ بات کو حقیقت سمجھ لیتے ہیں' مجھ سے بھی الیا ہو سکتا ہے۔ تاہم یہ عصمت کے منافی نہیں۔ کیونکہ اس کا تعلق تبلیغ اور فریضہ رسالت کی ادائیگی سے نہیں ہے جس کی حفاظت کا ذمہ اللہ نے لیا ہے۔ (۲) قاضی پیش کئے گئے دلائل کی بنیاد پر ہی فیصلہ دے گا'جن کو وہ راج اور صحیح سمجھے گا اپنے علم اور گمان کے مطابق نہیں۔ (۳) قاضی کا فیصلہ اگرچہ ظاہر میں نافذ ہو گا۔ لیکن اس سے حرام ' طلال اور طلال ' حرام نہیں ہو گا (یعنی وہ باطناً نافذ نہیں ہو گا ' جیسا کہ احناف کا مسلک ہے) اور کسی نے قلط فیصلہ حاصل کیا ہے تو وہ عنداللہ مجرم ہو گا اور اس کا خمیازہ اسے جہنم کی آگ کی صورت میں بھکتنا ہو گا إلَّا پیر کہ الله اسے معاف فرما دے۔

۲۲۲ ـ وعن ابن عمر کرضي الله ۱۸ / ۲۲۲ ـ حفرت ابن عمر کی الله سے روایت ہے ، عنهما، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لَنْ رسول الله مليَّالِم عنهما، قال: مومن بيشه الني وين ك يزَالَ الْمُؤْمِنُ في فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ مَا لَمْ بارے ميں کشارگي ميں رہتا ہے جب تک وہ حرام خوان يُصبُ دَما حَرَاماً» رواه البخاري. (بمانے كا ارتكاب) نه كرے - (بخارى)

تخريج: صحيح بخاري، أوائل كتاب الديات.

۲۲۲- فوائد: اس کا ایک مطلب تو بہ ہے کہ مومن جب تک کسی کا ناحق خون نہیں بہاتا ' اسے دین پر عمل

كرنے كى توفيق ملتى رہتى ہے اور دوسرا مفہوم ہے كہ اللہ كى رحمت اس كے لئے كشادہ رہتى ہے۔ تاہم ما ل (انجام) دونوں کا ایک ہی ہے کہ وہ اللہ کی رحمت کا زیادہ مستحق اور امیدوار ہوتا ہے اور جول ہی وہ قتل ناحق کا ارتکاب کرتا ہے تو اللہ کی رحمت کی امید کا دروازہ اس پر بند ہو جاتا ہے اور وہ ناامیدول میں سے ہو جاتا ہے۔

٢٢٣ ـ وعن خَوْلَةَ بنْتِ عَامِرِ ١٩ / ٢٢٣ . حفرت فوله بنت عام انصاريه وثَيَافَة سے الأَنْصَارِيَّةِ، وَهِيَ امْرَأَةُ حَمْزَةً رضي الله روايت ب اور يه حضرت حزه على الميه بين - وه فرماتي عنه وعنها، قالت: سَمِعْتُ رسولَ الله عليه بين كه مين نے رسول الله ملتي الم كو فرماتے ہوئے ساكه نَهُولُ: «إِنَّ رَجَالًا يَتَخَوَّضُونَ في مَالِ الله مجهم لوگ الله ك مال (بيت المال) ميں ناجائز تقرف بغَيْر حَقّ، فَلَهُمُ النَّارُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، رواه كرتے بين پس ايسے لوگوں كے لئے قيامت والے ون جہنم کی آگ ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، وكتاب الجهاد، كتاب فرض الخمس، باب ﴿فأن لله خمسه﴾. ٢٢٣- فوائد: قوى خزانے ميں ناجائز تصرف اور اسے مصالح عامه كى بجائے مصالح خاصه كے لئے استعال كرنا' كبيره كناه ہے۔ جس پر اسے جنم كى سزا ہو سكتى ہے اگر اس نے مرنے سے قبل خالص توبہ نيہ كى۔ ٧٧ \_ بَابُ تَعْظِيم حُرُمَاتِ الْمُسْلِمِينَ ٢٠ مسلمانول كى حرمات كى تعظيم 'ان كے حقوق اور ان پر شفقت و رحمت کرنے کا وَبِيَانِ حُقُوقِهِمْ وَالشَّفَقَةِ عَلَيْهِمْ وَرَحْمَتِهِمْ

> قَــال الله تعــالـــى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ [الحج: ٣٠] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ رَبِ كَ إِل بَمْرَ ہِ-[الحج: ٣٢] وقال تعالى: ﴿ وَأَخْفِضْ كَا اللَّهِ وَلُولَ كَ تَقَوَّىٰ عَ ہـ [الحج: ٣٢] جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ شَيَ ﴾ [الحجر: ٨٨] وقال تعالى: ﴿ مَن قَتَكُ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلأَرْضِ فَكَ أَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا آخْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٢].

> > اس سليلي كي احاديث ملاحظه مون:

۲۲۶ \_ وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «الْمُؤمنُ

بيان

الله تعالى نے فرمایا ،جو الله تعالى كى (تھرائى ہوئى) حُرْمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾ حرمتوں کی تعظیم کرے گا؟ پس وہ اس کے لئے اس کے

شَعَيْمٍ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوك الْقُلُوبِ ﴿ اور فرمايا الله تعالى نے 'جو الله كے شعار كى تعظيم كرے

اور فرمایا اللہ تعالی نے 'جس نے بغیر کسی جان یا زمین میں فساد کے کسی جان کو (ناجائز) قتل کیا' پس اس نے گویا تمام انسانوں کو قتل کر دیا اور جس نے کسی ایک جان کو (بچاکر) زندہ کر دیا' اس نے گویا تمام انسانوں کو زنده کر دیا۔

۱ / ۲۲۳ . حضرت ابو موسیٰ رفاتنہ سے روایت ہے' رسول الله الله الله المالية فرمايا - ايك مومن دوسرك مومن

بَيْنَ أَصَابِعِهِ. متفقٌ عليه.

للْمُؤْمِن كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضاً وَشَبَّكَ كَ حَلْ مِين عَارِت كَى ماند ہے جس كا ايك ص دو سرے جھے کو مضبوط کرتا ہے اور آپ نے (مزیر سمجھانے کے لئے) اپنے ایک ہاتھ کی انگلیاں دو سرے باتھ کی انگلیوں میں ڈال کر دکھائیں۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب فضل تعاون المؤمنين - وصحيح مسلم، كتاب البرِّ والصلة، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم.

۲۲۴- فوائد: اس میں مسلمانوں کو اجھاعیت کا درس دیا گیا ہے کہ ایک مسلمان اسلامی معاشرے کی ایک این ہے۔ جس طرح انٹیں باہم مل کر ایک دوسرے کی تقویت کا باعث ہوتی ہیں۔ اس طرح مسلمان ایک دوسرے کے معاون اور دست و بازو ہوتے اور باہم دگر پیوست رہتے ہیں۔

> ۲۲۵ ـ وعنه قال: قال متفقٌ عليه .

۲ / ۲۲۵ ۔ اننی حضرت ابو موسیٰ بناتشہ سے روایت ہے، رسولُ الله ﷺ: «مَنْ مَرَّ في شَيْءِ مِنْ رسول الله ملي الله علي جو ماري مسجدول مين سے مَسَاجِدِنَا، أَوْ أَسْوَاقنَا، وَمَعَهُ نَبْلٌ مَى مَعِد سے يا بازارول ميں سے كى بازار سے گزرے فَلْيُمْسَكُ، أَوْ لِيَقْبِضْ عَلَى نِصَالِهَا بِكَفِّهِ أَنْ اور اس كے پاس تير ہو تو اسے اچھی طرح روك كر يُصِيْبَ أَحَداً مِنَ الْمُسْلِمِينَ مِنْهَا بِشَيْءٍ» ركھ يا اس كا اكلا (دھاروالا) حصد مضبوط كير لے "كميں الیا نہ ہو کہ کسی مسلمان کو اس سے کوئی تکلیف پہنچ جائے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلاة، باب المرور في المسجد ـ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، بآب أمر من مرَّ بسلاح في مسجد أو سوق أو غيرهما....برقم٢٦١٥.

٢٢٥- فوائد: اسلام نے مسلمانوں کی جانوں کی حفاظت کا کتنا اہتمام فرمایا ہے۔ لیکن آج اسلیے کی فراوانی کے اس دور میں معاملہ اس کے برعکس ہو گیا ہے اور مسلمان بے محابا اسلح کا استعال کر رہے اور ایک دوسرے کی گر دنیں کاٹ رہے ہیں' کچھ اور نہیں تو خوشی کے موقعوں پر ہوائی فائرنگ کر کے دہشت پھیلاتے اور لوگول کو نا گہانی موت کی نیند سلا دیتے ہیں۔ علاوہ ازیں خوف ناک آتش بازی کے دھاکوں سے بھی لوگوں کا آرام و سکون برباد کرتے ہیں۔ اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ آج کا مسلمان اپنے ندہب کی تعلیمات سے کس طرح بے ہموہ یا اس سے بے پروا ہے۔ اللہ تعالی انہیں ہدایت نصیب فرمائے۔ آمین

٢٢٦ \_ وعن النُّعْمَانِ بن بَشِيرِ ٣ / ٢٢٦ - حضرت نعمان بن بشير رَيَّ على سے روايت رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله علي: حب رسول الله ملي الله عنهما قال: قال رسولُ الله علي مثال الله الله عنهما قال: الله عنهما قال الله عنه «مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ في تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ مِينِ ايك ووسرے كے ساتھ محبت كرنے ميں ايك وَتَعَاطُفِهِمْ، مَثَلُ الْجَسَدِ إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ ووسرے كے ساتھ رحم كرنے ميں اور ايك دوسرے عُضْقٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ كَ مَاتِهُ شَفْقت و نرمى كرنے ميں جم كى طرح -

وَالْحُمِّي مَتَفَقٌّ عَلَيه .

جب اس کا کوئی ایک عضو درد کرتا ہے تو اس کا سارا جسم اس کی وجہ سے بیداری اور بخار میں مبتلا رہتا ہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم - وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم.

٢٢٦- فوائد: اس كے ہم معنى يہ حديث بھى ہے جو صحيح مسلم ميں ہے۔ مومن ايك آدمى كى طرح بين جب اس ی آکھ دکھتی ہے' تو سارا جسم دکھتا ہے اور جب اس کے سرکو تکلیف ہوتی ہے تو اس کا سارا جسم تکلیف محسوس کرتا ہے۔

٢٢٧ \_ وعن أبي هُرَيْرَةَ رضِي الله ٣ / ٢٢٧ - حضرت ابو مرريه رفاتُخ سے روايت ہے ، في عنه قال: قَبَّلَ النَّبِيُّ عَلِيٌّ الْحَسَنَ بْنَ عَلِيٌّ كُريم مُلْهَا إِلَى عَلَى الْمُعَالِمُ عَلِي الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا رضي الله عنهما، وَعِنْدَهُ الأَفْرَعُ بْنُ كَياس اقرع بن طابس البيم موت سي اقرع في اقرع في حَابِس، فقال الأَقْرَعُ: إِنَّ لِي عَشَرَةً مِنَ كَمَا ميرے وس بيح بين ميں نے ان ميں سے كسى كو رسولُ لله على فقال: «مَنْ لا يَسرْحَم اور فرمايا ، بوكسى ير رحم نهيس كرتا اس يربهى رحم نهيس لا يُرْحَمُ» متفقٌ عليه. کیا جا تا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله - وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب رحمته ﷺ الصبيان والعيال.

٢٢٧- فواكد: چھوٹے بچوں كو بيار و شفقت سے چومنا انہيں بوسہ دينا نہ صرف جائز بلكہ الله كى رحمت كے حصول کا ذریعہ ہے۔

> ٢٢٨ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها قالت: قَدِم نَاسٌ مِنَ الأَعْرَابِ عَلَى فقال: «نَعَمْ» قالوا: لْكِنَّا والله مَا نُقَبِّلُ! نَزَعَ مِنْ قُلُوبِكُمُ الرَّحْمَةَ! " متفقٌ عليه .

۵ / ۲۲۸ ۔ حضرت عائشہ رہی کیا سے روایت ہے کہ کچھ اعرانی (دیماتی) رسول الله ملی کیا کے پاس آئے اور پوچھا رسولِ الله ﷺ، فقالوا: أَتُقَبِّلُونَ صِبْيَانكُمْ؟ كيا آب لوگ اين بچول كو بوسه ديت بين؟ آپ نے فرمایا' ہاں۔ انہوں نے کما' لیکن اللہ کی قشم! ہم تو بوسہ فقال رسولُ الله على: «أَوَأَمْلِكُ إِنْ كَانَ اللهُ مُنيس وية - رسول الله ملي إلى الله تم لوكول کے دلوں سے رحمت و شفقت کا جذبہ نکال دے تو اس میں میرا کیا اختیار؟ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله - صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب رحمته ﷺ الصبيان والعيال.

٢٢٨- فواكد: بچوں سے پار و شفقت كا اظمار اس رحمت و رافت كا نتيجه ب جو الله كى طرف سے دلول ميں

٢٢٩ ـ وعن جريرِ بنِ عبدِ الله رضي ٢ / ٢٢٩ ـ حضرت جرير بن عبدالله والله وايت الله عنه قال: قال رسوك الله ﷺ: «مَنْ ہے ورسول الله ملتي الله عنه قال: جو لوگوں پر رحم شير لا يَرْحَم النَّاسَ لا يَرْحَمْهُ اللهُ " متفقٌ عليه . كرتا الله بهي اس ير رحم نهين فرماتا - ( بخاري و ملم )

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب قوله تعالي ﴿قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمن﴾، وكتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب رحمته ﷺ الصبيان والعيال.

۲۲۹- فوائد: الله کی مخلوق کے ساتھ رخم و کرم کا معاملہ کرنا' الله کو بہت پند ہے' حتیٰ کہ جانوروں اور پر ندوں کے ساتھ بھی۔ اس سے انسان اللہ کی رحمت کا مستحق ٹھرتا ہے۔ اس حدیث میں انسانوں کا ذکر اس کی خصوصیت کے اعتبار سے ہے ورنہ جانوروں پر رحم کرنا بھی مطلوب ہے۔

٤ / ٢٣٠ - حفرت ابو مريره رفالله سے روايت ب ۲۳۰ ـ وعن أبي هُريرة رضي الله عَنهُ ، أَنَّ رَسُوْلَ اللهِ عَلَيْ قال: «إِذَا صَلَّى رسول الله مَا لَيْهِ مِلْيًا جب تم مين سے كوئي شخص أَحَدُكُمْ لِلنَّاسِ فَلْيُخَفِّفْ، فَإِنَّ فِيهِمُ لُوكُولِ كُو نَمَازٍ بِرْهَاكُ وَ اسْ عِلْبِحُ كَه بَكَى نَمَاز الضَّعِيفَ وَالسَّقِيمَ وَالْكَبِيرَ. وَإِذَا صَلَّى بِرْهائ اس لِحَ كه ان (نمازيوں) ميں كمزور " بيار اور أَحَدُكُمْ لِنَفْسِهِ فَلْيُطُوِّلْ مَا شَاءَ » متفقٌ عليه . بو رض بهي موت بين اور جب خود تنا نماز برس تو وفي رواية: «وَذَا الْحَاجَةِ». جتنی چاہے نماز طومل کر لے۔ (بخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں بیہ الفاظ ہیں اور حاجت مند (بھی ہوتے ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب إذا صلّي لنفسه فليطول ما شاء \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلوة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصلاة في تمام.

۲۳۰- فوائد: اس میں امام کو مقتدیوں کا خیال رکھتے ہوئے تخفیف صلوٰ ق کی تاکید کی گئی ہے تا کہ مذکورہ افراد کو تکلیف نہ ہو۔ اس تخفیف کا مطلب سے ہے کہ قراءت زیادہ کمبی نہ کی جائے' یہ مطلب نہیں ہے کہ رکوع' سجود' قومہ اور جلسہ استراحت وغیرہ کا صحیح طریقے سے اہتمام ہی نہ کیا جائے' جیسا کہ عام طور پر لوگ اس کا یک مطلب لیتے ہیں اور تعدیل ارکان کا بالکل خیال نہیں رکھتے 'جو سنت ہے اور جس کی بابت نبی مالی اللہ نے فرمایا ہے كه "تم ال طرح نماذ يرهو جس طرح مجه نماذ برهة موع ديكهة مو" ال لئ تعديل اركان كا ابتمام بهي نهایت ضروری ہے۔

٢٣١ ـ وعن عَائشَةَ رضي الله عنها ٨ / ٢٣١ ـ حفرت عائشہ رَثْنَاتُمُ اسے روایت ہے کہ قَالَتْ: إِنْ كَانَ رسولُ الله عَيْقَ لَيَدَعُ الْعَمَلَ ، رسول الله مَنْ الله على الله الله على عمل جمور ويت وَهُوَ يُحِبُّ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ، خَشْيَةَ أَنْ يَعْمَلَ بِهِ عَظْ جَس كاكرنا آپ بيند فرمات صرف اس انديشے سے

کہ کمیں (آپ کود مکھ کر)لوگ بھی اسے (پابندی سے) کرنے لگیں اور وہ ان پر فرض کر دیا جائے۔ (بخاری ومسلم)

النَّاسُ فَيُفْرَضَ عَلَيْهِمْ. متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب تحريض النبي عَيَالِيٌّ على صلاة الليل والنوافل \_ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب صلاة الضحى وأن أقلها , كعتان .

٢٣٠- فواكد: اس ميں نبي طافيم كى اس شفقت كابيان ہے جو امت كے لئے آپ كے دل ميں تھى۔ اس كئے چاہنے کے باوجود بعض دفعہ آپ نفلی عبادت و طاعت سے گریز فرماتے 'کہ کہیں وہ امت پر فرض نہ ہو جائے . اور پھرامت کے لئے اس کی ادائیگی مشکل ہو۔

> ٢٣٢ \_ وَعَنْهَا رضى الله عنها قَالَتْ: نَهَاهُمُ النَّبِيُّ ﷺ عَنِ الْوصَالِ رَحْمَةً لَهُمْ، فقالوا: إِنَّكَ تُوَاصِلُ؟ قال: «إنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ، إِنِّي أَبِيْتُ يُطْعِمُنِي رَبِّي مَنْ أَكَلَ وَشَرِبَ.

9 / ۲۳۲ محفرت عائشہ ری نیا ہی سے روایت ہے 'نبی سلن نے صحابہ اللہ کو ان پر شفقت و مہرمانی فرماتے ہوئے وصال (بغیر افظار کئے المسلسل روزے رکھنے) سے منع فرمایا' تو انہوں نے عرض کیا کہ آپ خود تو وصال کرتے وَيَسْقِينِي " مَتْفَقٌ عَلَيه . مَعْنَاهُ يَجْعَلُ فَيَّ قُوَّةً بِين 'آپ نے فرمایا' میں تم جیسا نہیں ہول (اس لئے تم مجھے اپنے پر قیاس مت کرو) میں تو اس حال میں رات گزار تا ہوں کہ میرا رب مجھے کھلا تا پلا تا ہے۔ (بخاری و ملم) اس کا مطلب ہے کہ اللہ میرے اندر کھانے پینے والے جیسے شخص کی قوت پیدا فرما دیتا ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصوم، باب الوصال - وصحيح مسلم، كتاب الصيام، باب النهي عن الوصال في الصوم .

٢٣٢- قوائد: "مين تم جيسا نهين مول" كايد مطلب نهين ہے كه مين تمهاري طرح انسان نهين مول- بلكه يد ہے کہ اللہ کے ساتھ میرا جو خصوصی ربط و تعلق ہے 'وہ تم میں سے کسی کو بھی حاصل نہیں ہے۔ اس تعلق خصوصی کی وجہ سے میرا رب میرے اندر کھائے ہے بغیر ہی وہ قوت پیدا فرما دیتا ہے جو تہیں کھانے کے بغیر عاصل نہیں ہو سکتی۔ اس لحاظ سے بلا ناغہ مسلسل روزے رکھنا' آپ کی ان خصوصیات میں سے ہے جن کی اقتداء امت کے لئے نہ صرف میہ کہ ضروری نہیں' بلکہ ممنوع اور حرام ہے۔ ایسے خصوصی معاملات میں' چاہے ان کا تعلق عبادات سے ہو یا معاشرت وغیرہ سے' آپ کے فرمان پر عمل ضروری ہو گا' آپ کے عمل پر نہیں۔ البتہ جمال خصوصیت کی صراحت یا اس کی واضح دلیل نهیں ہو گی وہاں آپ کا عمل بھی واجب الاتباع ہو گا۔

۱۰ / ۲۳۳ . حضرت ابو قمادہ حارث بن ربعبی رہائٹر سے روایت ہے' رسول اللہ ملٹھ کیا نے فرمایا' میں نماز کے لئے کھڑا ہوتا ہوں اور میرا ارادہ اسے لمباکرنے کا ہوتا

٢٣٣ ـ وعن أَبِي قَتَادَةَ الْحَارِثِ بنِ رِبْعِسيِّ رضي الله عنه قال: قال رَسُولُ اللهُ ﷺ: ﴿إِنِّي لأَقُومُ إِلَى الصَّلاةِ، وَأُرِيدُ أَنْ أُطَوِّلَ فِيهَا، فَأَسْمَعُ بُكَاءَ جم كه ميں بي كے رونے كى آواز سنتا ہول ، پس ميں الصَّبيِّ، فَأَتَجَوَّزُ في صَلاتِي كَرَاهِيَةَ أَنْ اينى نماز مين اختصار سے كام ليتا مول 'اس بات كو ناپنر كرتے ہوئے كہ ميں اس كى مال كو مشقت ميں ۋالول ـ أَشُقَّ عَلَى أُمِّهِ» رؤاه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب من أخف الصلاة عند بكاء الصبيّ.

۲۳۳- فوائد: یمال بھی نماز میں اختصار سے مراد' قراءت کا مختر کرنا ہے' جیسا کہ صحیح مسلم کی روایت میں اس كى صراحت بھى ہے۔ فيقرأ بالسورة القصيرة ' يج كى آواز عننے پر چھوٹى سورت پڑھتے۔ بمرحال اس میں بھی آپ کی اس شفقت کا بیان ہے جو امت کے بارے میں آپ کے اندر تھی' حتیٰ کہ نماز کی حالت میں بھی آپ نے اس کا اظهار فرمایا۔ التھیام

> ٢٣٤ ـ وعن جُنْدُب بن عبدِ الله وَجْههِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ» رواه مسلم.

ا / ۲۳۴ م حضرت جندب بن عبدالله رفاتته سے روایت رضى الله عنه قال: قال رَسولُ الله ﷺ: ﴿ وَمُولُ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مُالِ عَمْ اللهُ عَلَيْ مُال «مَنْ صَلَّى صَلاةَ الصُّبْحِ فَهُوَ فِي ذِمَّةِ الله بِرُهِي وه الله كي حفاظت اور عمد مين ہے ، پس (تم اس فَلا يَطْلُبَنَّكُمُ اللهُ مِنْ ذِمَّتِه بِشَيْء، فَإِنَّهُ منْ بات كا خيال ركھو كه) الله تعالى تم سے اسے عمد ميں يَطْلُبْهُ مِنْ ذِمَّتِه بِشَيْءٍ يُدرِكْهُ، ثُمَّ يَكُبُّهُ عَلَى ع كسى چيز كا مطالبه نه كرے اس لتے كه جس سے بھی وہ اس کا مطالبہ (بازیرس) کرے گا' اسے بکڑ لے گا اور پھراسے اوندھے منہ جہنم کی آگ میں ڈال دے گا۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة.

٢٣٣- فوائد: جو شخص صبح كي نماز پڑھے وہ اللہ كے عمد ميں آگيا كہ اب وہ مسلم ہے اب كسي مسلمان كے لئے جائز نہیں کہ اس کے مال یا جان کا نقصان کرے اگر کوئی شخص سے کام کرتا ہے تو وہ اللہ کی طرف سے اس مسلمان کے ساتھ کئے گئے عمد کو تو ژنے کا ارتکاب کر رہا ہے اور اللہ تعالی اس سے اس عمد شکنی کے متعلق باز پرس فرمائے گا صبح کی نماز سے مراد پانچ وقت کا نمازی ہونا ہے کیونکہ صبح کی نماز مشکل ترین نماز ہے۔

٢٣٥ ـ وعن ابن عمر رضي الله كَانَ في حَاجَةِ أُخِيهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَتِهِ، وَمَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللهُ عَنْهُ بِهَا كَرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» متفقٌ عليه.

۱۲ / ۲۳۵ - حفرت ابن عمر بنی ﷺ سے روایت ہے' عَنهُما أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قال: «الْمُسْلِمُ رسول الله ملتَّالِيم نے فرمایا مسلمان مسلمان كا بھائى ہے ' أَخُو الْمُسْلِم، لا يَظْلِمُه، وَلا يُسْلِمُهُ، مَنْ نهاس ير زيادتي كرتا ب نه اس (ب يارو مدوكار چهورُ کر دستمن کے) سپرد کرتا ہے۔ جو اپنے (مسلمان) بھائی کی حاجت بوری کرنے میں لگا ہو' اللہ تعالی اس کی حاجت بوری فرماتا ہے ' جو کسی مسلمان سے کوئی پریشانی دور كرتا ہے اللہ تعالى اس كى وجہ سے اس كى قيامت كى

پریشانیوں میں سے کوئی بردی پریشانی دور فرما دے گا اور جس نے کسی مسلمان کی پردہ پوشی کی' الله تعالی قیامت والے دن اس کی پردہ پوشی فرمائے گا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب "لا يظلم المسلم المسلم ولا يُسْلِمُه" وكتاب الإكراه، باب يمين الرجل لصاحبه أنه أخوه إذا خاف عليه القتل ـ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تحريم الظلم.

۴۳۵ فوا کد: یہ حدیث اس لحاظ سے بڑی اہم ہے کہ اس میں مسلمانوں کو ایک خاندان کے افراد کی طرح رہنے کی ہرایات دی گئی ہیں کہ جس طرح ایک شخص اپنے بیٹے ' بھائی وغیرہ پر کوئی ظلم کرنا' مدد کے وقت اسے بے یار و مددگار چھوڑنا پند نہیں کرتا' اسے کوئی حاجت ہو تو اسے پوری کرنے کی ' کسی تکلیف اور پریشانی میں مبتلا ہو تو اسے دور کرنے کی اور اس سے کوئی کو تاہی غلطی ہو جائے تو اس کی پردہ پوشی کی سعی کرتا ہے ' ہی محالمہ ایک مسلمان کا دو سرے مسلمان کے ساتھ ہونا چاہئے۔ اس سے اللہ تعالی خوش ہوتا ہے اور اس کا بھڑین صلمہ اسے دنیا و آخرت میں عطا فرماتا ہے۔ گویا ہے اجتماعی کفالت کا ایک بھٹرین نظام ہے ' جس پر اگر مسلمان عمل کریں تو آخرت کی بھلائی کے ساتھ ان کی دنیا بھی جنت نظیرین سکتی ہے۔ کاش مسلمان اپنے فدجب کی ان روشن تعلیمات کو اپنا سکیں۔

۱۳ / ۲۳۲ - حضرت ابو ہریرہ رفاقۂ سے روایت ہے'
رسول اللہ طاق ہے فرمایا' مسلمان مسلمان کا بھائی ہے'
وہ اس کی خیانت کرتا ہے' نہ اس سے جھوٹ بولتا ہے
(یا نہ اسے جھوٹا قرار دیتا ہے) نہ اسے بے سمارا چھوڑ تا
ہے۔ ایک مسلمان کی عزت' اس کا مال اور اس کا خون'
دو سرے مسلمان پر حرام ہے۔ تقویٰ یمال (دل میں)
ہے۔ کسی آدمی کے برا ہونے کے لئے بھی کافی ہے کہ
وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر خیال کرے۔ (اسے ترمذی

تخریج: جامع ترمذی، أبواب البر، باب ما جاء فی شفقة المسلم علی المسلم.

۱۳۳۹- فوائد: یه حدیث بھی ای مفہوم کی ہے جو گزشته حدیث تھی، بلکه اس میں اس مفہوم کی مزید تشری اور وسعت ہے۔ اس میں مسلمانوں کی عزت اور جان و مال کی باہم حفاظت کرنے کی تأکید کے ساتھ ساتھ، ایک اور نمایت اہم بات یہ ارشاد فرمائی گئی ہے کہ تقویٰ کا معاملہ، یہ مسلمان کا اندرونی معاملہ ہے جس کا تعلق دل سے ہے جس میں کوئی جمانک کر شیں دکھ سکتا، اسے صرف اللہ تعالیٰ ہی جان سکتا ہے۔ اس لئے کوئی شخص اپنے بارے میں یہ ممان نہ کرے کہ میں تو بہت نیک اور زہد و تقویٰ کے اونچے مقام پر فائز ہوں اور فلال مسلمان ایسا

ویا ہے اور اپنے اس زعم پارسائی میں اسے اپنے سے کمتراور حقیر سمجھے۔ کیونکہ ظاہری اعمال اور نیکیوں سے قطع نظر' کوئی مخص فی الواقع ایمان' اخلاص اور تقویٰ کے کس مقام پر فائز ہے؟ اس کا صیح علم اللہ کے سوا کسی کو ہے نہ ہو ہی سکتا ہے۔ تاہم جو فسق و فجور کے علانیہ مرتکب ہوں' ان کی بات اور ہے اور ان سے ان کے فسق و فجور کی وجہ سے نفرت و کراہت کا اظہار' عین ایمان کا نقاضا ہے' تاہم ان کی بھی تحقیر پندیدہ نہیں۔ گویا نفر<sub>ت و</sub> کراہت اور چیز ہے اور حقیر گردانناشی دیگر۔

> ٢٣٧ \_ وعنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تَحَاسَدُوا وَلا تَنَاجَشُوا وَلا تَبَاغَضُوا وَلا تَدَابَرُوا ولا يَبعْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَيْع بَعْض، وَكُونُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَاناً. الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِم : لا يَظْلِمُهُ وَلا يَحْقِرُهُ وَلا يَخْذُلُهُ. التَّقْوَى هٰهُنَا \_ وَيُشيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلاثَ مَرَّاتٍ \_بحَسْب امْرِيءٍ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَخْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ. كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُه» رواه مسلم.

۱۲ / ۲۳۷ - اننی حضرت ابو ہرریرہ رفائٹر سے روایت ہے ' رسول الله ملتھا نے فرمایا 'تم ایک دو سرے پر حمد مت کرو' نه خرید و فروخت میں بولی بردها کر ایک دو سرے کو دھو کہ دو' نہ باہم بغض رکھو اور نہ ایک دو سرے سے بیٹھ کھیرو (لینی اعراض اور بے رغی مت کرو) اور نہ تمہارا ایک' دوسرے کے سودے پر سودا كرك اور اك الله ك بندو! تم بھائى بھائى بن جاؤ! مسلمان مسلمان کا بھائی ہے' نہ اس پر ظلم کرے' نہ اسے حقیر گردانے اور نہ اس کو (مدد کے وقت) بے سمارا چھوڑے ' تقوی یمال ہے اور آپ اینے سینے کی طرف اشارہ فرماتے ' تین مرتبہ آپ نے یہ فرمایا۔ ایک شخص کے برا ہونے کے لئے میں کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر تصور کرے۔ ہرمسلمان کا خون' اس کا مال اور اس کی عزت ' دو سرے مسلمان پر حرام ہے۔

> «النَّجَشُ»: أَنْ يَزِيدَ فِي ثَمَن سِلْعَةٍ يُنَادِيُّ عَلَيْهَا في السُّوقِ وَنَحْوهِ، وَلا رَغْبَةً لَهُ في شرَائِهَا بَلْ يَقْصِدُ أَنْ يَغُرَّ غَيْرَهُ، وَهِذَا حَرَامٌ. وَيَجْعَلَهُ كَالشَّيْءِ الَّذِي وَرَاءَ الظَّهْرِ وَالدُّبُرِ.

بخش کا مطلب ہے' بازاریا اس قتم کی اور جگہ میں نیلام کئے جانے والے سامان کی بردھ کر قیمت لگانا ،جب کہ اس کو خود خریدنے میں رغبت نہ ہو' بلکہ زیادہ بولی ﴿ وَالتَّدَابُرُ ﴾ : أَنْ يُعْرِضَ عَنِ الإنْسَانِ وَيَهْجُرَهُ لَكَانْ سِي مقصد ووسرے كو وهوك ميں والنا ہو اور س حرام ہے۔ اور تداہر کے معنی ہیں کہ انسان سے بے رخی برتی جائے اور اسے چھوڑ دے اور اسے اس طرح كروك جيے كسى چيزكويس پشت دال ديا جاتا ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تحريم الظن والتجسس. ۲۳۷- فوائد: اس میں مسلمانوں کی باہم خیر خواہی اور بھائی چارے کے مفہوم کو مزید وسعت دی گئی ہے۔ ایک حد سے روکا گیا ہے' جو ایک نمایت فتیج اخلاقی بیاری ہے جس میں انسان دو سرے انسانوں کو اچھی حالت میں رکھنا پیند نہیں کرتا اور آرزو کرتا ہے کہ جو نعتیں اسے حاصل ہیں' وہ ان سے محروم ہو جائے۔ آپس میں بغض وعداوت اور اعراض و بے رخی سے منع کیا گیا ہے' کیونکہ یہ بھی اسلامی اخوت کے منافی ہے۔ "بخش" سے روکا گیا ہے جو سراسر دھو کہ اور فریب کا نام ہے اور یہ ایک دو سرے کی خیر خواہی کے بالکل خلاف ہے جب کہ ایک ہوئی کو دو سرے بھائی کا خیر خواہ ہونا چاہئے نہ کہ بدخواہ۔ سودے پر سودا کرنے سے بھی آپس میں بغض و عناد پیدا ہونے کا ندیشہ ہے' اس لئے اس کی بھی ممانعت کر دی گئی ہے۔

بنی الله عنه عن ۱۲ / ۲۳۸ - حضرت انس بناتش سے روایت ب نبی ۱۲ میں سے کوئی شخص مومن نہیں اللہ علی قال: ﴿لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى كَرِيمُ النَّيْلِمَ نِي مِن مَينَ سے كوئى شخص مومن نہيں النبيِّ عَلَيْهِ قال: ﴿لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى كَرِيمُ النَّيْلِمِ نَهِ عَلَى كے لئے وہی کچھ پہند كرے جو وہ يُحِمِبُ لِنَفْسِهِ ، متفقٌ عليه . 
تا آنكه وہ اپنے بھائى كے لئے وہى کچھ پہند كرے جو وہ اپنے لئے پند كرتا ہے ۔ (بخارى و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه . . . . وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من خصال الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه من الخير.

۱۳۸۸ فوائد: یہ حدیث بھی گزشتہ مفہوم کی وضاحت کے لئے نمایت جامع ہے۔ کیونکہ جب ایک مسلمان دوسرے مسلمان کے لئے وہی بچھ ببند کرے گاجو وہ اپنے لئے ببند کرتا ہے 'تو وہ ہر معاطے میں دوسرے مسلمان کے ساتھ خیر خواہی ہی کرے گا 'اس کی بدخواہی بھی نہیں کرے گا اور جب ہر مسلمان اس کردار کو اپنا لے گا تو کوئی مسلمان دوسرے مسلمان کا دشمن اور بدخواہ نہیں رہے گا' بلکہ ہر مسلمان دوسرے مسلمان کا ہمدرد' اس کا معاون اور خیر خواہ ہو گا اور جس معاشرے کا بیہ حال ہو' اس کے خوشگوار اور پرسکون ہونے میں کیا شک و شبہ ہو سکتا ہے؟ کاش مسلمان معاشرے اس سانچے میں ڈھل سکیں۔

۲۳۹ - وعند قدال: قدال ۱۲ / ۲۳۹ - انمی حضرت انس بخاتی سے روایت ہے '
رسولُ الله ﷺ: «انْصُرْ أَخَاكَ ظَالِماً أَوْ رسول الله الله الله علی کی مدد کرو' وه مظلُوماً» فَقَالَ رَجُلُ: یَا رسولَ الله! أَنْصُرُهُ ظَالَم ہو یا مظلوم - ایک شخص نے کما' یا رسول الله! جب افال مَظلُوماً اَوَ مُظلُوماً اَوْ مُظلُوماً اَوْ مُظلُوماً اَوْ مُظلُوماً اَوْ مُظلُوم ہو تو میں اس کی مدد کروں (یہ تو تھیک ہے) فَکَیْفَ أَنْصُرُهُ ؟ قال: «تَحْجُزُهُ - أَوْ تَمْنَعُهُ - لیکن یہ بتلایے! اگر وہ ظالم ہو تو میں کیے اس کی مدد کرول میں کیے اس کی مدد کرول وہ فالم ہو تو میں کیے اس کی مدد کروں میں اللہ مِنْ الظُلْمِ فَإِنَّ ذَٰلِكَ نَصْرُهُ » رواہ البخاري . کرول؟ آپ نے فرمایا' اس کو تم ظلم کرنے سے روک وہ ' بی اس کی مدد کرنا ہے - (بخاری)

تخریج: صحیح بخاری، کتاب المظالم، باب "أَعِنْ أَخاك ظالماً أَو مظلوما".

۲۳۹- فواكد: يه بھى معاشرے سے ظلم و فساد كے روكنے كے لئے كتنا جامع ارشاد ہے، يعنى مظلوم ،ى كى مدن مرو نبه كرو بلكه اظاقى جرآت سے كام لے كر ظالم كو بھى ظلم كرنے سے روكو۔ يه بڑے ول گردے كا كام ہے۔ ليكن

مسلمان کی خیر خواہی کا حق بھی تب ہی ادا ہو گا جب مسلمانوں میں یہ اخلاقی جرات پیدا ہو گی کہ وہ ظالم کے ہاتھ کو بھی پکڑ سکیں ' یا کم از کم زبان سے اس کے خلاف کلمہ حق بلند کر دیں۔

> ٢٤٠ ـ وعن أبي هريرة رضي الله عَلَى الْمُسْلِم خَمْسٌ: رَدُّ السَّلام، وَعِيَادَةُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ، وَإِذَا دَعَاكَ فَأَجِبْهُ، وَإِذَا اسْتَنْصَحَكَ فَانْصَحْ لَهُ، وَإِذَا عَطَّسَ فَحَمِدَ اللهَ فَشَمَّتْهُ، وَإِذَا مَرِضَ فَعُدْهُ، وَإِذَا مَاتَ فَاتْكَعْهُ».

١٧ / ٢٨٠ - حضرت ابو مريره مفاتند سے روايت ب عنه أنَّ رسولَ الله عِلَيْ قال: «حَقُّ الْمُسْلِم صول الله طَلَّيْكِمْ نِ قرمايا الله مسلمان ك ووسرك مسلمان پر پانچ حق ہیں۔ سلام کا جواب دینا' بیار کی بیار الْمَريض، وَاتَّبَاعُ الْجَنَائِزِ وَإِجَابَةُ الدَّعْوَةِ، برسى كرنا جنازول ك يتحج چلنا (ان ميس شركت كرنا) وَتَشْمِيتُ الْعَاطِس» متفقٌ عليه. وفي رواية وعوت كا قبول كرنا اور جيمينك والے كو چيمينك كا لمسلم: «حَقُّ أَلْمُسْلِم سِتُّ: إِذَا لَقِيتَهُ (يرحمك الله ع) جواب دينا- (بخارى ومسلم) اور مسلم کی ایک اور روایت میں اس طرح ہے۔ ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پر چھ حق ہیں۔ جب تیری اس سے ملاقات ہو تو اسے سلام کر۔ جب وہ تیری دعوت کرے تو اسے قبول کر۔ جب وہ تجھ سے خیر خواہی کا طالب ہو تو اس سے خیر خواہی کر' جب اسے چھینک آئے اور وہ الحمدللہ کے تو اسے (ریحک اللہ کمہ کر) جواب دے۔ جب وہ بیار ہو تو اس کی مزاج پرسی کر اور جب وہ مرجائے تو اس کے پیچھے چل (لینی اس کے

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب الأمر باتباع الجنائز، وكتاب النكاح، وكتاب الأشربة، وغيرهامن الكتب \_ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب "من حق المسلم على المسلم ردّ السلام".

جنازے میں شریک ہو)

۲۴۰- فوائد: حقوق ندکورہ کو مسلمانوں کے باہمی حقوق قرار دے کر مسلمانوں کے مابین اخوت و محبت کے تعلق کو مضبوط تر کر دیا گیا ہے۔ یہ باتیں بظاہراتی بڑی نہیں ہیں لیکن انجام اور نتیجے کے اعتبار سے بہت بڑی ہیں۔ بیشک ان کی ادائیگی سے معاشرہ روبہ اصلاح ہو سکتا ہے۔

١٨ / ٢٨١ \_ حضرت ابو عماره عبراء بن عازب رفاتله بيان ٢٤١ ـ وعن أبي عُمَارَةَ الْبَرَاءِ بن عازبِ رضي الله عنهما قال: أَمَرَنَا كرت بين كه بمين رسول الله الني الله عنهما قال: أَمَرَنَا كرت بين رِسولُ الله على بسَبْع، وَنَهَانَا عَنْ سَبْع: کے کرنے کا تھم دیا اور سات چیزوں سے منع فرمایا، ہمیں أَمَرَنَا بِعِيَادَةِ الْمَريضِ، وَاتِّبَاعِ الْجَنَازَةِ، حَكَم فرمايا مريض كي مزاج يرسي كرنے كا جنازول ك وَتَشْمِيتِ الْعَاطِسِ، وَإِبْرَارِ الْمُقْسِمِ، يَحِي طِلْح كا چِينك كا جواب دين كا قتم الله فال والح وَنَصْرِ الْمَظْلُومِ، وَإِجَابَةِ الدَّاعِي، وَإِفْشَاءِ کی قشم کو بورا کرنے کا' مظلوم کی مدد کرنے کا' دعوت

السَّلامِ. وَنَهَانَا عَنْ خَوَاتِيمَ أَوْ تَخَتُّمٍ السَّلامِ. وَنَهَانَا عَنْ خَوَاتِيمَ أَوْ تَخَتُّمٍ بِالنَّهَب، وَعَنْ شُرْبِ بِالْفِضَّةِ، وَعَنِ الْفَضَّةِ، وَعَنْ لُبْسِ الْمَيَاثِرِ الْحُمْرِ، وَعَنِ الْقَسِّيِّ، وَعَنْ لُبْسِ الْحَرْيرِ وَالإِسْتَبْرَقِ وَالدِّيبَاجِ. متفق عليه. الْحَرْيرِ وَالإِسْتَبْرَقِ وَالدِّيبَاجِ. متفق عليه.

کرنے والے کی دعوت قبول کرنے کا اور سلام کو پھیلانے کا (بعنی بکثرت السلام علیم کہنے کا) اور ہمیں منع فرمایا' سونے کی انگوٹھیاں پہننے سے' چاندی کے برتنوں میں (کھانے) پینے سے' سرخ ریشی گدول کے استعمال سے اور قبی کے کپڑے پہننے سے' حریر' استبرق اور دیباج کے استعمال سے۔ (بیہ تینوں ریشی کپڑول کی قسمیں ہیں)۔ (بخاری و مسلم)

اور ایک اور حدیث میں ہے کہ کہلی سات باتوں میں گم شدہ چیز کی تشہیر کرنے کا حکم دیا (تا کہ مالک کا پتہ چل جائے)

میاثر (یا کیمرالف اور کیمر ثاء) یہ میشرہ کی جمع ہے۔ یہ ایسی چیز (گدی) ہے جے رہم سے بناکر اسے روئی وغیرہ سے بھر دیا جاتا ہے اور اس کو گھوڑوں کی کاٹھیوں اور اونٹوں کے کجاووں پر رکھا جاتا ہے 'جس پر گھوڑے اور اونٹ پر سواری کرنے والا بیٹھتا ہے۔ فکی گھوڑے اور اونٹ پر سواری کرنے والا بیٹھتا ہے۔ فکی (قاف پر زبر اور سین مشدو پر زبر) ایسے کیڑے جو ریشم اور سوت ملاکر بنائے جاتے ہیں۔ إنشادُ الضّالَّةِ کا مطلب ہے 'گم شدہ چیز کا اعلان اور تشمیر کرنا۔

وفي رواية: وَإِنْشَادِ الضَّالَةِ فِي السَّبْعِ الأُول. «الْمَيَاثِر» بِيَاءٍ مثنّاة قَبْلَ الأَلِف، وَهَي وَثَاءِ مثنّاة قَبْلَ الأَلِف، وَثَاءِ مثنّاتَة بَعْدَهَا، وَهِي جَمْعُ مَيْثَرَة، وَهِي شَيْءٌ يُتَخَذُ مِنْ حَرِير وَيُحْشَى قُطْناً أَوْ غَيْرَهُ، وَيُحْقَى السَّرْج وَكُورِ الْبَعِيرِ غَيْرَهُ، وَيُجْعَلُ فِي السَّرْج وَكُورِ الْبَعِيرِ يَعْرُبُهُ مَنْ عَلَيْهِ الرَّاكِبُ. «اَلْقَسِّيُّ» بفتح يَجْلِسُ عَلَيْهِ الرَّاكِبُ. «اَلْقَسِّيُّ» بفتح القاف وكسر السين المهملة المشدّدة: وهِي ثِيَابٌ تُنْسَجُ مِنْ حَرِيرٍ وَكَتَّانٍ وَهِي ثِيَابٌ تُنْسَجُ مِنْ حَرِيرٍ وَكَتَّانٍ مُمْخَتَلِطَيْنِ. و «إِنْشَادُ الضَّالَةِ»: تَعْرِيفُهَا.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب الأمر باتباع الجنائز، وكتاب الأشربة، باب آنية الفضة، وغيرها من الكتب ـ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة على الرجال والنساء.

الهم فوائد: قتم اٹھانے والے کی قتم کو پورا کر دینے کا مطلب ہے کہ کوئی شخص تم پر اعتاد کرتے ہوئے ہے کہ دے کہ اللہ کی قتم 'تم فلال کام ضرور کرو۔ تو تم اس کے اعتاد کو مجروح مت کرو اور اس کام کو کرے اس کی قتم پوری کر دو۔ بشرطیکہ وہ کام حرام نہ ہو' اس کا تعلق مباحات اور مکارم اخلاق سے ہو۔ سونا اور ہر قتم کا ریشی لباس صرف مردول کے لیے حرام ہے' کیونکہ اسلام میں مردول میں نسوانیت اور سل انگاری کو نا پندیدہ قرار دیا گیا ہے۔ البتہ عور تول کے لیے یہ دونول چزیں جائز ہیں۔

۲۸ - بَابُ سَتْرِ عَـوْرَاتِ الْمُسْلِمِينَ ۲۸ مسلمانوں کے عیوب کے چھپانے اور واپ کے جھپانے اور واپ کے اللہ کی اشاعت کے ممنوع والنَّهْی

#### عَنْ إِشَاعَتِهَا لِغَيْرِ ضَرُورَةٍ

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَمُمَّ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ [النور: ١٩].

٢٤٢ ـ وعن أَبي هريرةَ رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَلِيْكِ قال: «لا يَسْتُرُ عَبْدٌ عَبْداً فِي الدُّنْيَا إِلَّا سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» رواه مسلم.

#### ہونے کابیان

الله تعالی نے فرمایا ' بلا شبہ وہ لوگ جو اہل ایمان میں بے حیائی پھیلانا پند کرتے ہیں' ان کے لیے دنیا اور آخرت میں درد ناک عذاب ہے۔ (سورہ نور ' ۱۹)

١/ ٢٣٢ حضرت ابو ہررہ رہائٹہ سے روایت ہے ' نبی کریم ماٹھا نے فرمایا' جو بندہ کسی بندے کی دنیا میں ستر پوشیٰ كرتا ہے تو اللہ تعالى قيامت والے دن اس كى يردہ يوشى فرمائے گا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب بشارة من ستر الله تعالي عيبه في الدنيا بأن يستر عليه في الآخرة.

٢٣٢- فواكد: لوگول كے عيوب اور ان كى كو تابيول كى پرده بوشى مكارم اخلاق ميں سے اور الله كى صفت ستارى کی مظہرہے' اس لیے اللہ کو بیہ خوبی بہت پند ہے اور قیامت والے دن وہ بھی اس مخص کو اسی قتم کی جزا دے گا۔ جس کا مطلب سے ہے کہ یا اللہ تعالی اس کے گناہوں کو معاف فرما دے گا اور اس سے بازیرس ہی نہیں فرمائے گا۔ یا اگر بازیرس کرے گا تو علی رؤس الاشاد نہیں ' بلکہ تنائی میں کرے گا' تا کہ کسی اور کے سامنے اسے شرمندگی نہ ہو' پھر چاہے گاتو معاف فرما دے گایا کچھ عرصے کے لیے اسے بطور سزا جہنم میں بھیج دے گا۔

يَكْشَفُ سَتْرَ اللهِ عنه " متفق عليه .

۲٤٣ \_ وعنه قسال: سمعت م ۲۲۳۳ انبي حضرت ابو مريره بن الله سع روايت ب رسولَ الله ﷺ يقول: «كُلُّ أُمَّتِي مُعَافًى إلَّا كم مين في رسول الله ملتَها كو سنا آپ فرمات تھے الْمُجَاهِرِينَ، وَإِنَّ مِنَ المُجَاهَرَةِ أَنْ يَعْمَلَ ميرى امت كابر فرد وركزر ك قابل بو كا سوائ ان الرَّجُلُ بِاللَّيْلِ عَمَلًا، ثُمَّ يُصْبِحُ وَقَدْ سَتَرَهُ لُولُول ك جو مُعلَم كَطَا كَناه كرنے والے بول كے اور بي اللهُ عَلَيْهِ فَيَقُولُ: يَا فُلانُ! عَمِلْتُ الْبَارِحَةَ بَعِي علاميه كناه مين سے ب كه آدى رات كو كوئى (كناه كَذَا وَكَذَا، وَقَدْ بَاتَ يَسْتُرُهُ رَبُّهُ، وَيُصْبِحُ كَا) كام كرے كر صبح كو باوجود اس بات كے كه الله في اس کے گناہ پر بردہ ڈال دیا (اسے لوگوں پر ظاہر نہیں ہونے دیا) وہ کے 'اے فلال شخص! گزشتہ رات میں ئے اس اس طرح (کام) کیا حالا نکہ اس نے وہ رات اس طرح گزاری تھی کہ اس کے رب نے اس کی پردہ یوشی کر دی تھی اور یہ صبح کو وہ پردہ چاک کر رہا ہے جو الله نے اس ير وال ديا تھا۔ (بخاري و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب ستر المؤمن على نفسه \_ وصحيح مسلم، كتاب الزهد، باب النهي عن هتك الإنسان ستر نفسه.

۴۲۰۰۰ فوا کد: اس سے معلوم ہوا کہ بتقاضائے بشربیت کسی گناہ کا ہو جانا' جس پر انسان کو ندامت بھی ہو اور اس کا وہ اظہار بھی نہ کرے اور بات ہے' اللہ کے ہاں اس کی معافی کی امید ہے اور بصورت توبہ تو معافی بقینی ہے۔ لین علانیہ گناہ کرنا اور بات ہے' اس کے مرتکب کا دل ایک تو اللہ کے خوف سے' دوسرے اللہ کے احکام کی توقیراور وقعت سے خالی ہے۔ تیسرے 'الیا شخص بالعموم توبہ کی توفیق سے بھی محروم ہی رہتا ہے۔ چوتھے'اللہ کی نافرمانی کا فخریہ طور پر اظہار' اللہ کے غضب و انتقام کو دعوت دینے کے مترادف ہے۔ ایسا شخص پھر اللہ کے ہاں کیوں کر قابل معافی ہو سکتا ہے؟

> ٢٤٢ ـ وعنه عن النبيِّ ﷺ قال: ﴿إِذَا زَنَتِ الْأَمَةُ فَتَبَيَّنَ زِنَاهَا فَلْيَجْلِدْهَا الْحَدَّ، وَلا يُشَرِّبْ عَلَيْهَا، ثُمَّ إِنْ زَنَتِ الثَّانيَةَ فَلْيَجْلدْهَا الْحَدَّ وَلا يُثَرِّبْ عَلَيْهَا، شُعَر » متفق عليه.

٣ / ٢٣٨- انني حضرت ابو هريره وناتيَّه سے روايت ہے ' نبی ملٹیلیم نے فرمایا 'جب لونڈی بدکاری کا ارتکاب کرے اور اس کا رہے گناہ ظاہر ہو جائے تو اس پر حد جاری کرے اور اس کو ملامت (ڈانٹ ڈپٹ) نہ کرے۔ پھراگر دوبارہ ثُمَّ إِنْ زَنَتِ الثَّالِثَةَ فَلْيَبِعْهَا وَلَوْ بِحَبْلِ مِنْ بِكَارِي كرے تواس پر حد جارى كرے اور اسے ملامت نه کرے ' پھراگر تیسری مرتبہ یہ کام (زنا) کرے تو اسے م اگرچہ بالوں کی رسی کے عوض ہی (اسے بیخا یڑے) (بخاری ومسلم)

تشريب كے معنى بن توبيخ (دُانث دُيث)

«التَّشْريبُ»: التَّوبيخُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العتق، باب كراهية التطاول على الرقيق، وكتاب المحاربين، باب إذا زنت الأمة \_ وصحيح مسلم، كتاب الحدود، باب رجم اليهود أهل الذمة في الزنٰي.

مہم، فواکد: لونڈی کی حد زنا بچاس کوڑے ہیں۔ یہ سزا خود مالک بھی دے سکتا ہے، جیسا کہ اس حدیث میں مالک ہی سے خطاب ہے۔ توبیخ و ملامت نہ کرنے سے بیہ مقصد معلوم ہوتا ہے کہ شاید آئندہ اس گناہ سے باز رہے 'کیونکہ بعض وفعہ پیار اور نرمی بھی بہت موثر ثابت ہوتی ہے۔ اگر اس صنف نازک پر کلام نرم و نازک ب اثر ہو تو سہ بارہ یہ کام کرنے پر اسے چے ڈالے 'چاہے اسے برائے نام ہی قیمت وصول ہو۔

٢٤٥ \_ وعنه قال: أُتِيَ النَّبِيُّ عَلَيْ ٢٢٥ / ٢٢٥ انهي حضرت ابو بريره بخالتُم سے روايت ہے بِرَجُلِ قَدْ شَرِبَ خَمْراً قال: «اضْرِبُوهُ» قال که ایک آدی نبی طاق کیا کے پاس لایا گیاجس نے شراب أَبُو هُرَيْرَةَ: فَمِنَّا الضَّارِبُ بِيَدِهِ، وَالضَّارِبُ **لِي ہوئی تھی' آپ نے فرمایا' اے زو و کوب کرو'** بِنَعْلِهِ، وَالضَّارِبُ بِثَوبِهِ. فَلَمَّا انْصَرَفَ قَالَ الهِ مرريه "كمت بين الله مم مين سے كوئى اسے ہاتھ سے بَعْضُ الْقَوْم: أَخْزَاكَ الله قال: «لا تَقُولُوا كُونَى اين جوتے سے اور كُونَى اينى كِبْرے سے مار رہا تھا' پھر جب وہ (آدمی) جلا گیا تو بعض نے کما' اللہ تھے رسوا کرے 'آپ نے فرمایا اس طرح مت کہو' اس کے

هُكَــذَا لا تُعِينُــوا عَلَيْــهِ الشَّيْطَــانَ» رواه البخاري.

### مقابلے میں شیطان کی مدد مت کرو۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحدود، بُاب ما يكره من لعن شارب الخمر، بار الضرب بالجريد والنعال.

٢٣٥- فوائد: يعني ايك مسلمان كے حق ميں بد دعاء كرنا شيطان كى مدد كرنا ہے كيونكه شيطان كا مثن بھي مسلمانوں کو گمراہ کرنا اور انہیں دنیا و آخرت کی رسوائیوں کا مستحق قرار دلوانا ہے۔ اس حدیث سے وہ لوگ استدلال کرتے ہیں جن کے نزدیک شراب نوشی کی کوئی حد مقرر نہیں ہے۔ اس کے لیے تعزیری سزا ہے جو حالات کے مطابق کم و بیش ہو سکتی ہے۔ لیکن دو سرے علماء' جو اس کی حد۔ چالیس کوڑے۔ کے قائل ہیں' وہ اس کا جواب سے دیتے ہیں کہ مذکورہ واقعہ اس وقت کا ہے جب کہ اس کی حد مقرر نہیں ہوئی تھی۔ جب نی ملتی کی متعین حد میں چالیس کو ژول کی سزا دی تو اب یمی اس کی متعین حد ہے ، حضرت ابو بکر اور حضرت عمر اے اپنی خلافت کے ابتدائی دور میں ای پر عمل کیا۔ بعد میں حضرت عمر ؓ نے چالیس کو ڑوں میں مزید اضافہ کر کے اس کی سزا اسی (۸۰) کوڑے کر دی۔ اس کی بابت سے علماء کہتے ہیں کہ اصل حد تو چالیس کوڑے ہی ہیں۔ مزید چالیس کوڑے تعزیری سزاتھی' جس کاحق امام وقت کو حاصل ہے کہ اگر وہ ضرورت محسوس کرے تو اصل حد کے ساتھ تعزیری سزا بھی' جو وہ مناسب سمجھے' دے سکتا ہے۔ یمی دو سرا قول راجح ہے کہ شراب نوشی کی حد مقرر ہے (اس کی سزا تعزیری نہیں) اور وہ ہے چالیس کوڑے۔ جس میں بطور تعزیر اضافے کی گنجائش ہے۔ واللہ اعلم۔ (تفسیل کے لیے ملاحظہ ہو' اسلام کا نظام تعزیرات۔ عبدالرحمٰن بن عبدالعزیز الداؤد' اردو ترجمہ)

٢٩ ـ بابُ قَضَاءِ حَوَائِجِ الْمُسْلِمِينَ ٢٩ ـ مسلمانوں كى حاجتيں يورى كرنے كابيان

قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَٱفْعَـٰكُواْ ٱلۡخَـٰيۡرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ١٩٠ [الحج: ٧٧].

٢٤٦ ـ وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «الْمُسْلَمُ في حَاجَةِ أُخِيهِ كَانَ اللهُ فِي حَاجَتِهِ، وَمَنْ كُرَب يَوْم الْقِيَامَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » متفق عليه.

الله تعالى نے فرمایا متم بھلائی كرو " تا كه فلاح ياؤ. (سورهٔ نج کم)

ا / ۲۴۲۔ حضرت ابن عمر می این سے روایت ہے ' رسول أَخُو الْمُسْلِم لا يَظْلِمُهُ وَلايُسْلِمهُ. مَنْ كَانَ يرظلم كرتا نه اس كى مدوچهو رتا ہے ، جو ايخ (مسلمان) بھائی کی حاجت یوری کرنے میں لگا ہو' اللہ اس کی فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللهُ عَنْهُ بِهَا كُرْبَةً مِنْ طاجت بورى فرمان ميں لگا ہو تا ہے اور جو كسى مسلمان کی پریشانی دور کرتا ہے' اللہ تعالی اس کی وجہ سے اس کی قیامت کی پریشانیوں میں سے کوئی بڑی پریشانی دور فرما دے گا اور جس نے کسی مسلمان کی بردہ بوشی کی اللہ تعالی قیامت والے دن اس کی بردہ بوشی فرمائے گا۔ متفق عليه (بيه حديث باب تعظيم حرمات المسلمين وحديث نمبر۲۳۵ میں گزر چکی ہے)

تخريج: سبق تخريجه في باب تعظيم حرمات المسلمين حديث رقم٢٣٥.

٢٢٨٠ فواكد: اس مين اس امركي ترغيب دي كئي ہے كه بغيركسي دنيوي مفاديا مقصد كے محض رضائے اللي كے لیے اسلمانوں کی حاجات و ضروریات بوری کی جائیں 'یہ نمایت فضیلت والا عمل ہے۔ ایسے شخص کی حاجات خود الله تعالی پوری فرماتا ہے اور آخرت میں اس کاجو اجر عظیم ملے گا'وہ الگ ہے۔

٢٤٧ ـ وعن أبي هُريْرَةَ رضي الله عنهُ كريم النالي نے فرمايا ،جس نے كسى مومن سے دنياكى عن النبيِّ عَيَالِيَّ قال: «مَن نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ الدُّنْيَا، نَفَّسَ اللهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرَب يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ اللهُ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ اللهُ عَلِيف دور فرما عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِماً سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، واللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمسُ فِيهِ عِلْماً سَهَّلَ اللهُ لَهُ طَرِيقاً إِلَى الْجَنَّةِ. وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللهِ تَعَالَى، يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إِلَّا نَـزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ ، وَغَشِيَتْهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمُ الْمَلائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ الله فِيْمَنْ عِنْدَهُ. وَمَنْ بَطَّأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهَ نَسَبُهُ الله رواه مسلم.

٢ / ٢٣٠ حضرت ابو مرريه الخالفة سے روايت ہے، نبی تکلیفوں میں سے کوئی تکلیف دور کی' اللہ تعالیٰ اس کی وے گا۔ جس نے کسی تنگ دست اور عسیر الحال (بدحال) پر آسانی کی' الله تعالی اس پر دنیا و آخرت میں آسانی فرمائے گا'جس نے کسی مسلمان کی بردہ بوشی کی' الله تعالی دنیا اور آخرت میں اس کی پردہ پوشی فرمائے گا۔ اللہ تعالی بندے کی مدد میں لگا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے (مسلمان) بھائی کی مدد میں لگا رہتا ہے۔ جو ایسے رائے پر چلتا ہے جس میں وہ علم (دین) تلاش کر تا ہے' الله تعالی اس کے ذریعے سے اس کے لیے جنت کا راستہ آسان فرما دیتا ہے اور جو لوگ بھی اللہ کے گھروں میں سے کسی گھر میں جمع ہو کر اللہ کی کتاب کی تلاوت کرتے اور آپس میں اس کی تدریس (سکھتے یا سکھلاتے بحث و تکرار) کرتے ہیں ' تو ان پر (اللہ کی طرف سے) سکینت نازل ہوتی ہے' انہیں رحمت ڈھانپ کیتی ہے' فرشت انهيل محمر ليت بين اور الله تعالى ان كا ذكر ان فرشتوں میں فرماتا ہے جو اس کے پاس ہوتے ہیں اور جس کو اس کا عمل پیچیے جھوڑ گیا اس کانسب اے آگے نہیں بردھائے گا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الدعوات، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن... ہے۔ قوا کد: اس میں ندکورہ فواکد کے علاوہ اور بست سی اہم باتیں بیان کی گئی ہیں۔ مثلًا شک دست پر آسانی کرنے کی فضیلت' علم شریعت حاصل کرنے کی سعی و کاوش کی فضیلت' قرآن کریم کی تلاوت اور اس کے درس و تدریس اور افهام و تفهیم کے لیے اجتماع کی ترغیب و فضیلت اور بیہ جو گھرول میں ختم قرآن کی محفلیں منعقد کر کے ان سے نوت شدگان کی بخش و مغفرت کی امیدیں وابستہ کی جاتی ہیں یہ الگ صورت ہیں جو ایک رسم و رواج سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتیں کوئی کام خلاف سنت نہیں ہونا چاہیے۔ علاوہ ازیں اس حدیث میں نبت یر اعتاد کرنے کی بجائے' اعمال صالحہ اختیار کرنے کی ترغیب و تلقین کی گئی ہے۔ یہ حدیث ان لوگوں کے کیے باعث عبرت ہے جو اعمال صالحہ اور اخلاق عالیہ کی طرف کوئی توجہ نہیں دیتے اور صرف خاندانی عزت و شرافت پر اتراتے ہیں۔

#### ٣٠ \_ بابُ الشَّفَاعَةِ

قال الله تعالى: ﴿ مَّن يَشْفَعُ شَفَاعَةً

٢٤٨ ـ. وعن أبي موسى الأشعريِّ رضى الله عنه قال: كان النَّبِيُّ ﷺ إِذَا أَتَاهُ طَالِبُ حَاجَةِ أَقْبَلَ عَلَى جُلَسَائِهِ فقال: «اشْفَعُوا تُؤْجَرُوا وَيَقْضِي اللهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ مَا أَحَبُّ» متفقٌ عليه. وفي رواية: «مَا شَاءَ».

• ۳- شفاعت کابیان (کسی کی سفارش کرنا)

الله تعالى نے فرمایا: جس نے كوئى الحيمي سفارش كى، حَسَنَةً يَكُن لَكُوْ نَصِيبٌ مِنْهَا ﴾ [النساء: ٨٥]. اس كے ليے بھى اس ميں سے حصہ ہو گا۔ (النساء '٨٥) ا/ ۲۴۸۔ حضرت ابو موسیٰ اشعری مُناتَّهُ سے روایت ہے کہ جب نبی ملٹھیلم کے باس کوئی ضرورت مند آتا' تو آپ اینے شرکائے مجلس کی طرف متوجہ ہوتے اور فرماتے' (اس کے لیے) سفارش کرو' تہمیں (بھی) اجر دیا جائے گا اور اللہ تعالی اینے نبی کی زبان یر جو پیند فرماتا ہے' فیصلہ فرما دیتا ہے۔ (بخاری ومسلم)

اور ایک روایت میں ہے ، جو چاہتا ہے (فیصلہ فرما دیتا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزلوة، باب التحريض على الصدقة \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصَّلَة والآداب، باب استحباب الشفاعة فيما ليس بحرام.

٢٣٨- فوائد: اس مين جس سفارش كي ترغيب دي گئي ہے وہ حلال و مباح امور مين ہے۔ حرام كام يا اسقاط حد (مقررہ شری سزاکی معافی) کے لیے سفارش کرنے کی اجازت نہیں ہے۔

٢٤٩ \_ وعن ابن عباسٍ رضي الله ٢ / ٢٣٩ حضرت ابن عباس عياس عياس الداس عنهما في قِصَّةِ بَرِيرَةً وَزَوْجِهَا قال: قال ك فاوندك قص مين منقول ہے كه اس (بريره ") سے لَهَا النَّبِيُ ﷺ: «لَوْ رَاجَعْتِهِ؟» قَالَتْ: نبي مَلْيُهِمَ ن فرمايا والرّبوس (مغيث خاوند) عدر وع يَا رَسُولَ الله! تَأْمُرُنِي؟ قال: «إِنَّمَا أَشْفَعُ» كرك (تو اجِها ہے) اس نے كما كيا آپ (رجوع كرنے قَالَتْ: لا حَاجَةَ لِي فِيهِ. رواه البخاري. كا) مجھے تكم فرماتے ہيں؟ آپ نے فرمايا 'نميں ' مِن تو صرف سفارش کرتا ہوں۔ اس نے کما مجھے (مغیث) کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الطلاق، باب شفاعة النبي ﷺ في زوج بريرة. ۲۴۹- فوا كد: حفرت بريره " ' حفرت عائشه " كي لوندى تفين ' جو ايك غلام مغيث ك نكاح مين تفين - انهين حضرت عائشہ " نے آزاد کر دیا' آزادی کے بعد اسلام نے لونڈی کو اجازت دی ہے کہ وہ اپنے غلام خاوند کے نکاح میں رہنا پیند نہ کرے' تو نکاح فنخ کرا سکتی ہے۔ چنانچہ اس نے اپنا سے حق استعال کرتے ہوئے اپنے خاوند مغیث سے علیحدگی اختیار کرلی۔ مغیث کو بریرہ " سے بڑی محبت تھی' وہ اس کے پیچھے پیچھے پیچھے پیچھے کا اور اس کی منت ساجت کرتا کہ تعلق زوجیت منقطع نہ کرے۔ جب نبی الٹا کیا کو اس بات کا اور مغیث کی حالت زار کا علم ہوا' تو آپ نے بریرہ سے سفارش کی کہ وہ اپنے خاوند سے رجوع کر کے اس سے تعلق زوجیت بحال کرلے۔ لیکن چونکہ سے کم شرعی نہیں تھا' ایک مشورہ اور سفارش ہی تھی' اس لئے بریرہ " نے اس مشورے کو اپنے لئے مفید تصور نہیں کیا اور اسے قبول کرنے سے معذرت کرلی۔ اس سے معلوم ہوا کہ اسلام نے شخصی حقوق اور شخصی آزادی کو جرو کر سنایم کیا ہے اور اس کا وہ پورا احترام کرتا ہے' بشرطیکہ وہ دائرہ شریعت سے متجاوز نہ ہو۔ اس آزادی کو جرو اگرہ سے ختم نہیں کیا جا سکا۔

## ٣١ ـ باب الإصلاح بيَّنَ النَّاسِ

قال الله تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي الله تعالى - الله تعالى - حَيْبِهِ مِن نَجُونِهُمْ إِلَا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ (مثورون) مِن كُوكُم مَعْرُوفِ أَوْ إِصَلَيْجِ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ كرنے كا بحلائى كا النساء: ١١٤] وقال تعالى: ﴿ وَالصَّلَحُ (سورة النساء '١١١) خَيْرٌ ﴾ [النساء: ١٢٨] وقال تعالى: ﴿ وَالصَّلَحُ اللهُ وَاصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ اور فرمايا 'بي ﴿ وَالْمَالَى اللهُ وَالْمَالِ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ اور فرمايا 'بي [الأنفال: ١] وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ (الانفال!) وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ (الانفال!)

من آلله عنه قال: قال رسولُ الله على: «كُلُّ سُلامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلَّ يَوْمِ تَطْلُعُ فِيهِ مِنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ كُلَّ يَوْمِ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ: تَعْدِلُ بَيْنَ الاثْنَيْنِ صَدَّقَةٌ، وَتُعِيْنُ الشَّمْسُ: تَعْدِلُ بَيْنَ الاثْنَيْنِ صَدَّقَةٌ، وَتُعِيْنُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ. وَالْكَلِمَةُ الطَّيِبَةُ صَدَقَةٌ، وَالْكَلِمَةُ الطَّيِبَةُ صَدَقَةٌ، وَبكُلِّ خَطْوَةٍ تَمْشِيهَا إلى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ، وَتُمْمِيطُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ» مَنْ عَلَيْها الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ» متفقٌ عليه.

# اس لوگوں کے درمیان اصلاح کرنے کابیان

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ان کی اکثر سرگوشیوں (مشوروں) میں کوئی بھلائی نہیں' مگرجو تھم کرے صدقہ کرنے کا بھلائی کا یا لوگوں کے درمیان صلح کرانے کا۔ (سور زائنہاء ' ۱۲۷)

اور فرمایا: صلح بهترہے۔ (سور و نساء ' ۱۲۸) اور فرمایا ' پس اللہ سے ڈرو ' اور آپس میں صلح کرو۔ (الانفال '!)

اور الله تعالی نے فرمایا: مسلمان جو ہیں' سو وہ بھائی ہیں' پس تم دو بھائیوں کے درمیان ملاپ کرا دو۔ (الحجرات' ۱۰)

ہے 'تیرا رائے سے تکلیف دہ چیز کا منا دینا' صدقہ ہے۔ (بخاری و مسلم)

تعدل بینہ ماکے معنی ہیں۔ انصاف سے ان کے ورمیان صلح کرا دینا۔ ومعنى «تَعْدِلُ بَيْنَهُمَا»: تُصْلِحُ بَيْنَهُمَا بِالْعَدُلِ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب من أخذ بالركاب \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف.

۲۵۰ فوا كد: الله تعالى نے انساني و هانچه كيك دار بنايا ہے ايعنى ان ميں ايسے جو زُلگائے ہيں 'جن كى وجه سے اس كے ليے ہر قتم كى حركت ممكن رہے۔ اگريہ جوڑنہ ہوتے تو اعضاء حركت كرنے كے قابل نہ ہوتے 'اگر ايها ہوتا تو انہیں حسب منشاء استعال کرنا اس کے لیے نا ممکن رہتا۔ اس اعتبار سے بیہ جوڑ' اللہ کا بہت بڑا انعام ہے۔ جس پر اللہ کا شکر ادا کرنا واجب ہے۔ ہر انسان میں بیہ جوڑتین سو ساٹھ کی تعداد میں ہیں (جیسا کہ دو سری حدیث میں وضاحت ہے) یہ بھی اس کا احسان ہے کہ اوائیگی شکر کی نمایت آسان مختلف صور تیں بتلا دی ہیں جس کی کچھ تفصیل مذکورہ حدیث میں بیان ہوئی ہے اور بعض روایات میں اس کے لیے طلوع شمس کے بعد دو رکعت پڑھ لینے کو کافی قرار دیا گیا ہے اور بعض میں کما گیا ہے کہ اگر کچھ نہ ہو سکے تو لوگوں کو تکلیف پنجانے سے باز رہنا بحى صدقه -- سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم

٢٥١ ـ وعن أُمِّ كُلْثُوم بِنْتِ عُقْبَةَ بن أبي مُعَيطٍ رضي الله عنها قَالت: سمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلِيلَةِ يَقُولُ: «لَيْسَ الْكَذَّاتُ الَّذي يُصْلِحُ بَيْنَ النَّاسِ فَيَنمِي خَيْراً، أَوْ يَقُولُ خَيْراً عَلْيه.

٢ / ٢٥١. حضرت ام كلثوم " بنت عقبه بن اني معيط بيان كرتى ہيں كه ميں نے سنا' رسول الله طلق ليم فرمائے تھے' وہ شخص جھوٹا نہیں ہے جو لوگوں کے درمیان صلح کرا تا ہے پس وہ بھلائی کی بات آگے پہنچاتا ہے یا بھلائی کی ہات کتا ہے (لیمنی دو اڑے ہوئے شخصوں کو قریب لائے کے لیے اپنی طرف سے باتیں بناکر پیش کرتا ہے درآل حالیکه وه باتیں ان کی نہیں ہوتیں) (بخاری و مسلم)

وفي رواية مسلم اور مسلم كى ايك روايت مين بير اضافه ہے۔ حضرت زيادة، قالت: وَلَمْ أَسْمَعْهُ يُرَخِّصُ في ام كلوم في كما عن يرسول الله طاليم كو ان بالول شَيْء مِمَا يَقُولُهُ النَّاسُ إِلَّا فِي ثَلَاثِ؛ مِنْ سِي جولوگ كت بين كى بات كى اجازت دية ہوئے نہیں سنا' سوائے تین باتوں کے۔ لڑائی کے بارے میں اوگوں کے درمیان صلح کرانے میں اور مرد کی اپنی ہوی سے اور عورت کی اینے خاوند سے گفتگو میں۔

تَعْنِي: الْحَرْبَ، وَالإصْلاَحَ بَيْنَ النَّاسِ، وَحَدِيثَ الرَّجُلِ امْرَأْتَهُ، وَحَدِيثَ الْمَرْأَةِ زَوْجَهَا.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلح، باب ليس الكذّاب الذي . . . \_ وصحيح مسلم، كتاب آلبر والصلة، باب تحريم الكذب وبيان المباح منه.

دوائد: اس حدیث میں ایک نمایت اہم اصول کی نشاندہی کی گئی ہے کہ معاشرتی اصلاح یا خاتگی اصلاح یا عام مسلمانوں کے مفاد کے لیے اگر جھوٹ بو لنے کی ضرورت پیش آئے ' تو حرام ہونے کے باوجود' ان تینول مواقع ۔ ا ر جھوٹ بولنے کی اجازت ہے۔ دو مسلمان بھائی' آپس میں لڑے ہوئے ہوں' تو ان کے باہم بغض و عناد کو دور پ کرنے اور انہیں ایک دوسرے کے قریب لانے کے لیے 'کوئی شخص اپنے طور پر ایک دوسرے کے بارے میں اچھی باتیں پنچاتا ہے تا کہ وہ صلح کرنے پر آمادہ ہو جائیں۔ (۲) لڑائی کے موقعے پر دشمن کو اصل صورت حال ہے بے خبر رکھنے کے لیے (کہ یہ بھی بعض دفعہ جنگ جیتنے کے لیے ناگزیر ہو تا ہے) جھوٹ بولا جائے۔ (۳) اس طرح گھر پلو زندگی کی خوش گواری کے لیے بعض دفعہ خاوند کو بیوی سے یا بیوی کو خاوند سے کوئی بات چھپانے کی ضرورت لاحق ہو جاتی اور اس کے لیے جھوٹ بولنا ناگزیر ہو جاتا ہے ' چنانچہ شریعت نے اس کی بھی اجازت دے

علىه .

٢٥٢ ـ وعن عائشةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا ٣ / ٢٥٢ ـ حضرت عائشه رَثَى آلَيْهِ سے روايت ہے كہ قالت: سمع رَسُولُ اللهِ عَلَيْ صَوْتَ خُصُوم رسول الله مَا يُهَالِم فَ وروازے پر دو جَمَّرُ فَ والول كي بِالْبَابِ عَالِيَةً أَصْوَاتَهُما، وإذا أَحَدُهُمَا اونجي آوازي سين ان مين سے ايك، دو سرے سے يَسْتَوضِعُ الآخَرَ وَيَسْتَرْفِقُهُ فِي شَيْءٍ، وَهُوَ قرضے مِن كمي اور يجھ نرى كا مطالبه كررہا تھا اور دوسرا يَقُولُ: وَاللهِ! لا أَفْعَلُ، فَخَرَجَ عَلَيْهِمَا كه رباتها الله كي قتم مين (بي) نهين كرول كا- نبي التَّالِيم رَسُولُ اللهِ عَلَى فقال: «أَيْنَ الْمُتَأَلِّي عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ لا يَفْعَـلُ الْمَعْـرُوفَ؟»، فقِال: أَنَا ہے جو الله ير قسم كها رہاتھا كه وه نيكي نهيں كرے گا؟ وه يًا رَسُولَ اللهِ! فَلَهُ أَيُّ ذلِكَ أَحَبُّ مَنفَقٌ مُخضُ بولا كُم مِن بول يا رسول الله! (اور ساته بي اس نے نرمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے کما) اور اسے (ان دونول میں سے) اس چیز کا اختیار ہے جسے وہ پسند کرے (لعنی قرض میں کچھ کی کرا لے یا مہلت لے لے) (بخاری و مسلم)

> معنى «يَسْتَوضِعُهُ»: يَسْأَلُهُ أَنْ يَضَعَ عَنْهُ بَعْضَ دَيْنِهِ. وَ«يَسْتَرْفِقُهُ»: يَسْأَلُهُ الرِّفْقَ وَ «الْمُتَأَلِّي»: الْحَالِفُ.

يستوضع كے معنى ہيں كه وہ اس سے قرض كى رقم میں کچھ کی کرانا چاہتا تھا اور یسترفقه کا مطلب ے' اس سے نرمی کا سوال کر تا تھا۔ مشالی کے معنی ہیں' حلف (قتم) اٹھانے والا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلح، باب هل يشير الإمام بالصلح؟ - وصحيح مسلم، كتاب البيوع، بآب استحباب الوضع من الدين.

۲۵۲ قواکد: اس سے معلوم ہوا کہ تک دست مقروض کے ساتھ احسان کرنامتیب ہے لیمن کچھ قرض معان كروك يا اس كو ادائيكي قرض مين (آساني تك) مهلت وے دے۔ جيسا كه قرآن كريم ميں ہے وان كان ذو

عسرة فنظرة الى ميسرة وان تصدقوا حيرلكم (القره ٬۲۸۰) "مقروض اگر تك وست بورة اسے آسانی تک مملت دے دو' اور اگر تم معاف ہی کردو' تو یہ تمهارے لیے زیادہ بهتر ہے"۔ (۲) کوئی شخص نیکی نہ کرنے کا ارادہ ظاہر کرے تو اسے زجر و تونیخ کی جائے تا کہ وہ اپنا ارادہ ترک کر کے نیکی کرنے پر آمادہ ہو جائے۔ (m) باہم جھٹڑنے والوں کو یوں ہی نہ چھوڑ دیا جائے ' بلکہ ان کے درمیان صلح کرانے کی کوشش کی جائے ی<sup>ا</sup> (۴) جھڑنے والوں کو بھی مصلحین کے ساتھ تعاون اور ان کے جذبات کا احترام کرنا چاہیے۔

۴ / ۲۵۳ حضرت ابوالعباس سهل بن سعد ساعدی رفاتنر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹھائیا کو خبر ملی کہ عمرو بن عوف ﴿ کَي اولاد کے در میان کچھ جھگڑا ہے' چناٹحہ رسول الله ملی کی اوگوں کی معیت میں ان کے در میان صلح کرانے کی نیت سے تشریف لے گئے ' وہاں آپ کو کچھ رکنا پڑا اور نماز کا وقت ہو گیا۔ پس بلال "' حضرت ابو بكر على ياس آئے اور ان سے كما اے ابو بكر نبی طلی ایم تو وہاں رک گئے ہیں اور نماز کا وقت ہو گیا ہے 'کیا آپ لوگوں کی امامت کرائیں گے؟ حضرت ابوبكر " نے کما' ہاں' اگر تم چاہتے ہو' بلال فی نماز کی تکبیر کمی اور ابوبکر آگے ہوئے اور اللہ اکبر کمہ کر نماذ کی نیت باند هی اور لوگوں نے بھی اللہ اکبر کما۔ اسٹے میں آئے 'حتیٰ کہ ایک صف میں کھڑے ہو گئے 'لوگوں نے (ابو بکر الله مطلع کرنے کے لیے) تالیاں بجانی شروع کر دیں اور ابوبکر منظماز میں کسی طرف متوجہ شیں ہوتے تھے۔ جب لوگوں کی تالیاں زیادہ ہو گئیں تو متوجہ ہوئے (اور دیکھا کہ) رسول اللہ ملتھا کھرے ہیں۔ رسول اللہ ملی کیا نے ابو بکر اس کی طرف اشارہ فرمایا ' پس ابو بکر اپنا أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: ﴿ أَيُّهَا النَّاسُ الله الله كَلَ حَمْ كَلَ اور اللهُ يَاوَلِ آبِ كَ يَجِيجِ بٹے ' یمال تک کہ صف میں کھڑے ہو گئے۔ پس رسول الله ملتَّ يَمِ أَكَ موع أور لوكون كو نماز يرْ هائى ، جب نماز سے فارغ ہو گئے تو لوگوں کی طرف متوجہ ہونے اور فرمایا' لوگو! تہیں کیا ہے کہ جب تہیں نماز میں کوئی

٢٥٣ ـ وعن أبي العباس سهل بِن سعد السَّاعِدِيِّ رضي الله عنه، أنَّ رَسُولَ الله ﷺ بَلَغَهُ أَنَّ بِنِي عَمْرِو بن عَوْفٍ كَانَ بَيْنَهُمْ شَرٌّ، فَخَرَجَ رسَولُ الله ﷺ يُصْلِحُ بَيْنَهُمْ في أُنَاسٍ مَعَهُ، فَحُبِسَ رسُولُ الله عَلَيْ وَحَانَتِ الصَّلاةُ، فَجَاءَ بَلالٌ إِلَى أَبِي بَكْرِ رضي الله عنهما فقال: يَاأَبًا بَكْرِ! أَنَّ رسُولَ اللهُ ﷺ قَدْ حُبسَ، وَحَانَتِ الصَّلاةُ، فَهَلْ لَكَ أَنْ تَؤُمَّ النَّاسَ؟ قال: نَعَمْ إِنْ شِئْتَ، فَأَقَامَ بِلالٌ الصَّلاةَ، وَتَقَدَّمَ أَبُسُو بَكْسُر فَكَبَّسَرَ وَكَبَّسَرَ النَّسَاسُ، وَجَـاءَ رسُولُ اللهُ عِيْنَةِ يَمْشِي في الصُّفُوفِ حَتَّى قَامَ فِي الصَّفِّ، فَأَخَذَ النَّاسُ في التَّصْفِيق، وَكَانَ ٱبُو بَكْرٍ رضي الله عنه لا يَلْتَفِتُ فَي صَلاتِهِ، فَلَمَّا أَكْثَرَ ٱلنَّاسُ التَّصْفِيقَ الْتَفَتَ، فَإِذَا رسولُ الله عَلَيْ، فَأَشَارَ إِلَيْه رَسُولُ الله عِلَيْةِ، فَرَفَعَ أَبُو بَكْرٍ رَضِي الله عنه يَدَهُ فَحَمِدَ اللهَ وَرَجَعَ الْقَهْقُرَى وَرَاءَهُ حَتَّى قَامَ فِي الصَّفِّ، فَتَقَدَّمَ رَسُولُ اللهُ ﷺ، فَصَلَّى لِلنَّاسِ، فَلَمَّا فَرَغَ مَا لَكُمْ حِينَ نَابَكُمْ شَيْءٌ في الصَّلاةِ أَخَذْتُمْ فِي التَّصْفِيق؟! إِنَّمَا التَّصْفِيقُ لِلنِّسَاءِ. مَنْ نَابَهُ شَيْءٌ فَي صَلاتِهِ فَلْيَقُلْ: سُبْحَانَ الله، فَإِنَّهُ لا يَسْمَعُهُ أَحَدٌ حِيْنَ يَقُولُ: سُبْحَانَ

الله ، إلَّا الْتَفَتَ. يَا أَبَا بَكْرِ! مَا مَنَعَكَ أَنْ نُصَلِّي بِالنَّاسِ حِيْنَ أَشَرْتُ إلَيْكَ؟»، فقال أَبُو بَكْرٍ: مَا كَانَ يَنْبَغي لابْن أَبِي قُحَافَةَ أَنْ متفتٌ عليه.

نئی چیز پیش آتی ہے تو تم تالیاں بجانا شروع کر دیتے ہو؟ (کیا تہمیں معلوم نہیں ہے کہ) تالیاں بجانا تو صرف عورتوں کے لیے (مشروع) ہے (اس کیے یاد رکھو کہ) بُصَلِّي بِالنَّاسِ بَيْنَ يَدَّيْ رَسُولِ اللهِ ﷺ. جب نماز مين كى كوكوئى نئى چيز پيش آئے تو وہ سجان الله کے' اس لیے کہ جو بھی سجان اللہ کتے ہوئے سے گا' تو وہ متوجہ ہو گا' (پھر فرمایا) اے ابو بکرٹ ' تہمیں جب میں نے اشارہ کر دیا تھا (کہ نمازیر هاتے رہو) تو پھر تہیں لوگوں کو نماز بڑھانے سے کس چیزنے روکا؟ ابوبکر ان عرض کیا۔ حضور ابو قحافہ کے بیٹے (ابوبکر) کے لیے سے مناسب نمیں ہے کہ وہ رسول اللہ ملٹی ایم موجودگی میں لوگوں کو نماز پڑھائے۔

(بخاری و مسلم)

معنی ﴿حُبِسَ ﴾: أَمْسَكُوهُ جبسَ كَ معنى بين كه لوگول نے آپ كو آپ كى مہمان نوازی کے لیے روک لیا۔

تخريج: صحيح بخاري، أحكام السهو، باب الإشارة في الصلوة - وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب تقديم الجماعة من يصلى بهم إذا تأخر الإمام...

٢٥٣ . فوائد: بنو عمرو بن عوف ' اوس كا ايك برا قبيله تها ' جس ميں كئي خاندان تھے ' يه قباء ميں رہائش پذير تھے ' ان کے درمیان کسی بات پر جھاڑا ہو گیا اور انہوں نے ایک دوسرے پر خشت باری اور سنگ زنی کی' اطلاع ملنے تا که جھڑا شدت اختیار نه کرے۔ ابتداء میں ہی صلح کا اہتمام نه کیا جائے تو جھڑا شدت و وسعت اختیار کر جاتا ے اور پھر صلح کا کام بہت مشکل ہو جاتا ہے۔ (۲) کیے بعد دیگرے 'ایک ہی نماز دو اماموں کے پیچیے برطی جا سکتی ے۔ (m) نماز کی حالت میں امام کو متنبہ کرنے کے لیے سجان اللہ کہنا چاہیے۔ البتہ عورتیں صرف تالیاں بجائیں۔ (٣) بوقت ضرورت نماز میں التفات (تھوڑا سا مر کریا کن انکھیوں سے دیکھنا) جائز ہے' اس طرح آگے بیجھے کرنا بھی جائز ہے۔ یہ وہ عمل کثر نہیں ہے جس سے نماز باطل ہو جائے۔

٣٢ وَبَابُ فَضْلِ ضَعَفَةِ الْمُسْلِمِينَ وَالْفُقَرَاءِ ٣٦ - كَرُور ' فَقَير اور كم نام مسلمانول كي فضيلت كابيان والخاملين

الله تعالی نے فرمایا :اور روکے رکھ اینے نفس کو ان لوگوں کے ساتھ جو پکارتے ہیں اپنے رب کو صبح اور

قال الله تعالى: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مُعُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَدُوٰةِ وَٱلْعَشِيّ

يُريدُونَ وَجَهَلُمُ وَلَا تَعَدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف: ٢٨].

رضى الله عنه قال: سمعتُ رسولَ اللهِ ﷺ ضَعِيف مُتَضَعَّف، لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لَا بَرَّهُ أَلاَ أُخُبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّارِ؟ كُلُّ عُتُلِّ جَوَّاظٍ مُسْتَكْبِرَ» متفقٌ عليه.

«الْعُتُلُّ»: الْغَلِيظَ (بخاري ومسلم)

الْجَافِي. وَ«الجَوَّاظُ» بفتح الجيم وتشدِيدِ مِشْيَتِهِ، وَقيلَ: الْقَصِيرُ الْبَطِينُ.

شام' طالب ہیں اس کی رضا کے' اور نہ دوڑیں تیری آئکھیں ان کو چھوڑ کر۔

٢٥٤ \_ عن حَارثَة بْن وَهْبِ ١/ ٢٥٣ - حفرت حارث بن وبب بالتَّه سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله ماٹھیام کو فرماتے ہوئے سنا کیا يقولُ : «أَلا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ الْجَنَّةِ ؟ كُلُّ مِين تهمين جنتيون كي خبرنه دون؟ (پير آپ نے خور ہی جواب دیا) ہر کمزور' جو کمزور سمجھا جاتا ہے' اگر وہ اللہ پر قتم کھالے تو اللہ اسے بوری کر دیتا ہے۔ کیا میں تہی<sub>ں</sub> جہنمیوں کی خبر نہ دول؟ (پھر جواب دیا) ہر تند خو سر کش' بخيل (يا اترا كرچلنے والا) اور متكبر فخض ـ

العتل 'تندخو' سركش- جواظ (جيم ير زبرواؤ الواو وبالظاءِ المعجمة: وَهُوَ الْجَمُوعُ مشدواور نقطَ والى ظاء كے ساتھ) جمع كركر كے ركھنے الْمَنُوعُ، وَقيلَ: الضَّخْمُ الْمُخْتَالُ في والا بخيل اور بعض ك نزديك وبه بدن اتراكر على والا اور بعض کے نزدیک 'کو تاہ قامت توند والا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، باب قوله تعالى: ﴿عتل بعد ذلك زنيم﴾ ـ وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب النار يدخلها الجبّارون، والجنة يدخلها

۲۵۴- فوائد: اس میں ان کمزور 'غریب اور گوشه خمول میں رہنے والے لوگوں کی نضیلت کا بیان ہے 'جن کو کوئی امتیازی مقام معاشرے میں حاصل نہیں ہوتا' لیکن ایمان و تقویٰ کے وہ ایسے مقام بلند پر فائز ہوتے ہیں کہ اگر الله كى ذات بر اعماد كرتے ہوئے قتم كھاليں تو الله تعالى ان كى قتم يورى فرما ديتا ہے۔ اس ميں تواضع اور كمناى کی فضیلت اور تکبر' بخل اور شهرت و ناموری کی موس کی ندمت ہے۔

٢٥٥ ـ وعن أبي العباس سهل بن

٢ / ٢٥٨ . حضرت ابو العباس سهل بن سعد ساعدي رخاتُنه سعد الساعِدِيِّ رضى الله عنه قال: مَرَّ عد روايت ہے كہ ايك آدى نبى الله عنه قال: مَرَّ عد روايت ہے كہ ايك آدى نبى الله عنه قال: مَرَّ رَجُلٌ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ؛ فقال لرَجُلِ عِنْدَهُ كُرِها و آپ نے اپنے پاس بیٹے ہوئے آدی ے جَالِس: «مَا رَأْيُكَ فِي هٰذَا؟»، وققال: فرمايا تيرى اس شخص كي بارے ميں كيا رائے ہے؟ ال رَجُلٌ مِنْ أَشْرَافِ النَّاسِ، هٰذَا وَاللهِ! حَرِيُّ فِي كُما معزز لوگول ميں سے ہے اللہ كى فتم سے الله إِنْ خَطَبَ أَنْ يُنْكَحَ وَإِنْ شَفَعَ أَنْ يُشَفَّعَ. قابل م كم الركسي بينام نكاح و تواس كا نكاح كر فَسَكَتَ رسولُ الله ﷺ، ثُمَّ مَرَّ رَجُلٌ آخَرُ، ولا جائے اور اگر (كسى كى) سفارش كرے تو سفارش قبول فَقَال لَهُ رَسُولُ اللهِ عَيْكَ «مَا رَأْيُكَ في كى جائے. رسول الله طَهْدِ إلى (يه جواب س كر) طاموش

هذًا» متفقٌ عليه .

هٰذَا؟»، فقال: يا رسولَ الله! هٰذَا رَجُلٌ رَجِهِ يَرْايك اور آدى (وہال سے) گزرا' رسول الله مِنْ فُقَرَاءِ الْمُسْلِمِينَ هٰذَا حَرِيٌّ إِنْ خَطَبَ اللَّيْمَ لَيْ اس سے پھر يو چھا' اس كے بارے ميں تيرى كيا مِنْ لا يُنْكَحَ ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ لاَ يُشَفَّعَ ، وَإِنْ يُرائعُ عِ؟ اس نَے كما كا رسول الله! اس شخص كا قَالَ أَنْ لا يُسْمَعَ لِقَوْلِهِ. فقال دسولُ تعلق فقراء ملمين سے ہے سے اس لائق ہے كہ اگر الله عنى: ﴿ هذَا خَيْرٌ مِنْ مِلْءِ الأَرْضِ مِثْلَ كَاحِ كَا يَغِامُ وَ لَوْ اسْ سَ فَكَاحَ نَهُ كَيَا جَائِحَ اور الرّ سفارش کرے تو سفارش قبول نہ کی جائے اور اگر کوئی بات کھے تو اس کی بات سنی نہ جائے۔ پس رسول اللہ طالی نے فرمایا' یہ فقیر' پہلے شخص جیسے دنیا بھر کے قوله: «حَرِيُّ» هُوَ بفتح الحاءِ آدميون سے بمتر ہے۔ (بخاری ومسلم)

حرى ـ حاء پر زبر' راء پر زبر اور یاء پر تشدید' لا کق ہے۔ اور شفع' فاء کے زبر کے ساتھ ہے۔

تضريح: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين. ــــــام مسلم ني ال مدیث کی تخریج نہیں کی ہے' اس لیے یہ افراد بخاری میں سے ہے' جیسا کہ بہت سے ائمہ نے وضاحت کی ہے۔ ٢٥٥ - فوائد: اس میں ان فقرائے مسلمین کی فضیلت و عظمت کا بیان ہے جنہیں معاشرے میں ان کی غربت کی وجہ سے نہ کوئی جانتا ہے نہ ان کا احترام ہی کیا جاتا ہے۔ لیکن اللہ کے ہاں ان میں کا ایک ایک شخص ' ونیا بھر کے انسانوں سے بھڑ ہے جو ایمان و تقویٰ سے محروم ہوں۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اللہ کے ہاں اصل اہمیت ایمان و تقویٰ کی ہے نہ کہ نسب اور ظاہری شان و شوکت کی۔ (۲) نکاح کے لئے نیک مردوں اور نیک عورتوں کا انتخاب کیا جائے ' چاہے وہ غریب ہی ہول ' کیونکہ دینی اعتبار سے ' وہ دوسرے مسلمان کا کفو (ہم بلیہ) ہیں۔ لیعنی دینی کفاءت (قرب ' تناسب اور برابری) دیکھی جائے ' محض دنیاوی کفاءت ہی کا خیال نہ رکھا جائے۔

٢٥٦ \_ وعن أبي سعيدٍ الخدري ٢٥٦ - حفرت ابو سعيد خدري بناتُم سے روايت رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَيْكُ قال: من من النَّبِيِّ قَال: من النَّبِيِّ عَلَا اللهِ اللهِ عنه عن النَّبِيّ "احْتَجَّتِ الْجَنَّةُ وَالنَّارُ فَقَالَتِ النَّارُ: فِيَّ جَنِم نَ كَما ميرِ اندر سركش اور متكبر إنسان مول الْجَبَّارُونَ وَالمُتكَبِّرُونَ، وَقَالَتِ الْجَنَّةُ: كَ اور جنت نے كما ميرے اندر كمزور اور مسكين لوگ فِيَّ ضُعَفَاءُ النَّاسِ وَمَسَاكِينُهُمْ، فَقَضَى اللهُ مول كَى بِس الله نے ان كے درميان فيصله فرمايا " بَيْنِهُمَا: إِنَّكِ الْجَنَّةُ رَحْمَتِي أَرْحَمُ بِكِ مَنْ (جنت سے كما) توجنت ميرى رحمت ہے ، تيرے ذريع أَشِاءُ، وَإِنَّكِ النَّارُ عَذَابِي أُعَذِّبُ بِكِ مَنْ ع مِيل جس بر جابول كارحم كرول كا (اور دوزخ سے أَشَاءُ، وَلِكِلَيْكُمَا عَلَيَ مِلْؤُهَا » رواه كما) توجنم ميراعذاب م، مين تيرے ذريع سے جس كو چاہوں گا عذاب دول گائتم دونوں كا بھرنا ميرى ذمے

داری ہے۔ (مسلم) تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب النار يدخلها الجبّارون، والجنة

وكسر الراءِ وتشديد الياءِ: أيْ َحَقِيقٌ. وقوله: «شَفَعَ» بفتح الفاءِ.

يدخلها الضعفاء.

۲۵۷- فوا كد: حديث مين ضعفاء و مساكين سے مراد وہ ابل ايمان و تقوى بين ، جو صبرو قناعت سے زندگی گزار دیتے ہیں' لیکن دنیا کمانے کے لئے مکرو فریب سے کام نہیں لیتے۔ حدیث میں ان کے لئے بشارت ہے۔ ان کے برعكس الله كے احكام سے سرتابی كرنے والے جبابرہ و متكبرين كے لئے جنم كی وعيد ہے۔ اب بير انسان كی اپنی بیند ہے کہ وہ ان قسموں میں سے جس قسم میں جاہے اپنا شار کروا لے۔ جنت اور دوزخ کا بیر مکالمہ 'کوئی ناممکن بات نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کے لئے ان کے اندر ادراک و شعور پیدا کر دینا' جس سے وہ باہم بحث و تکرار کریں' كوئى مشكل كام نهيں ہے۔ اس كئے اس فتم كى احاديث كى تاويل كى چندال ضرورت نهيں ہے 'انهيں اپنے ظاہر پر ہی محمول کیا جائے۔ یہ روایت مند احمد (۳/ ۵۹) میں تفصیل کے ساتھ آئی ہے اور صحیح بخاری کتاب النفیر میں ابو سعید خدری کی روایت سے زیادہ مفصل حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے۔

۲۵۷ ـ وعن أبي هريرة رضي الله ٢٥ / ٢٥٧ ـ حضرت ابو بريره بنائي سے روايت ہے، عنه عن رسولِ الله ﷺ قال: «إنَّهُ لَيَأْتِي رسول الله طلَّهُ الله عن رسولِ الله عن الله عن أقيامت والى ون موثا الرَّجُلُ السَّمِيْنُ الْعَظِيمُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لا يَزِنُ تازه برا آدى آئ كا الله كم ال مجمرك يرك برابر

عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ » متفقٌ عليه . مجهى اس كاوزن نه مو كاد (بخارى ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، سورة الكهف ﴿فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا﴾ ـ وصحيح مسلم، أول كتاب صفات المنافقن وأحكامهم، باب صفة القيامة والجنة والنار، حدیث رقم۲۷۸۵.

۲۵۷- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کے ہاں شان و شوکت کے ان مظاہر کی کوئی اہمیت نہیں ہو گی جن کو اہل دنیا اہمیت دیتے ہیں۔ وہاں تو انسان کا ایمان' اخلاص اور تقویٰ دیکھا جائے گا اور اسی بنیاد پر اس کی قدر و قیمت ہو گی۔ اس کئے انسان کی اصل توجہ اپنے ول کی اصلاح کی طرف ہونی چاہئے نہ کہ صرف پرورش جسم کی طرف۔

عَلَيْهِمْ» متفقٌ عليه.

٢٥٨ \_ وعنه أنَّ امْرَأَةً سَوْدَاءَ كَانَتْ ٥ / ٢٥٨ \_ انهي حضرت ابو برريه رفاتُن سے روايت ٢ تَقُدُّ الْمَسْجِدَ، أَوْ شَابّاً، فَفَقَدَهَا كه ايك سياه فام عورت ياكوتى نوجوان مسجدى جهارُو ديا رسولُ اللهِ ﷺ، فَسَأَلَ عَنْهَا أَوْ عَنْهُ، كُرًّا تَها (راوى كُوشك ہے كه وه عورت تهى يا نوجوان) فقالواً: مَاتَ. قال: «أَفَلَا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي» رسول الله ملتَّالِم في است مم پايا تو اس كى بابت بوچها فَكَأَنَّهُمْ صَغَّرُوا أَمْرَهَا، أَوْ أَمْرَهُ فقال: لو**گوں نے بتلایا کہ وہ تو فوت ہوگیا ہے۔ آپ نے** فرمایا' «دُلُّونِي عَلَى قَبْرِهِ» فَدَلُّوهُ فَصَلَّى عَلَيْهَا، ثُمَّ توتم نے مجھے اس كى اطلاع كيوں نہ دى؟ گويا لوگول نے قال: «إِنَّ هٰذِهِ الْقُبُورَ مَمْلُوءَةٌ ظُلْمَةً عَلَى اس (كي وفات) كم معامل كو حقير كروانا آپ نے فرايا أَهْلِهَا، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى يُنَوِّرُهَا لَهُمْ بِصَلاتِي مجھے اس کی قبر بتلاؤ! چنانچہ لوگوں نے آپ کو اس کی قبر بتلائی تو آپ نے اس یر نمازیر هی ' پھر فرمایا ' بے شک سے

قبریں ، قبروں والوں پر تاریکی سے بھری ہوئی ہیں ، میری ان پر نماز پڑھنے سے بھینا اللہ تعالی ان کے لئے روش

قوله: «تَقُمُّ» هو بفتح فرها ويتا ي- ( بخارى ومسلم)

النَّاءِ وَضَمِّ الْقَافِ: أَيْ تَكُنُسُ أَ تَعَمُ الْقَافِ: أَيْ تَكُنُسُ أَ تَقَمُ اللَّهِ مِلْ وَيَى شَيء وَ «الْقُمَامَةُ»: الْكُنَاسَةُ. وَ «آذَنْتُمُونِي» بِمَدِّ قمامه كورًا كُرك آذنتموني مزه برم معني إلى َ الهَمْزَةِ، أَيْ: أَعْلَمْتُمُونِي. تم نے مجھے اطلاع دی۔

تخریج: صحیح بخاري، كتاب المساجد، باب كنس المسجد ـ وصحیح مسلم، كتاب الجنائز، باب الصلاة على القبر.

۲۵۸- فوائد: بعض دو سری روایات کی بنیاد پر علماء نے اسی بات کو رائح قرار دیا ہے کہ جھاڑو دینے والی ایک عورت تھی۔ اس میں ایک تومسجد کی صفائی کی فضیلت کا اور دوسرے نبی ملٹھائیم کے کمال خلق و تواضع کا بیان ہے۔ اس سے سے بھی معلوم ہوا کہ اہل خیر و صلاح کے جنازوں میں شرکت کرنی چاہئے اور شرکت سے محرومی کی صورت میں اس کی قبر کے پاس کھڑے ہو کر بھی نماز جنازہ پڑھی جا سکتی ہے۔

٢٥٩ \_ وعنه قال: قال ٢ / ٢٥٩ - انني حضرت ابو بريره رفائت سے روايت ہے رسولُ الله ﷺ: «رُبَّ أَشْعَتَ مَدْفُوع رسول الله طَلْيَامِ نَ فرمايا ' بهت سے براگندہ ' عبار آلود بالأَبْوَابِ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لأَبَرَّهُ ، رواه اشخاص ، جنهيں دروازوں سے ہی وَ مَفْيل ديا جا تا ہے ، اگر الله ير قتم كها لين و الله ان كي قتم بوري فرما ديتا ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب فضل الضعفاء والخاملين.

النِّسَاءُ» متفقٌّ عليه.

وَ «الجَـدُّ» بفتـح الجيـم: الْحَـظَ يُؤْذَنْ لَهُمُ بَعْدُ فِي دخُول الجَنَّةِ .

٢٦٠ \_ وعن أُسَامَةَ رضي الله عنه ٤/ ٢٦٠ - حضرت اسلمه بناتش سے روايت ہے كه نبي عن النبيِّ ﷺ قال: «قُمْتُ عَلَى بَابِ طَلَّيْم نِي فرمايا عمين جنت كے دروازے ير كُمرًا موا تو الْجَنَّةِ، فَإَذَا عَامَّةُ مَنْ دَخَلَهَا الْمَسَاكِينُ، (مِين في ويكما كه) اس مِين واقل موفى والح اكثر وَأَصْحَابُ الجَدِّ مَحْبُوسُونَ، غَيْرَ أَنَّ مَكين لوگ بين اور دولت مند روك بوئ بين - البته أَصْحَابَ النَّارِ قَدْ أُمِرَ بِهِمْ إلَى النَّارِ. ووزخ والول كو دوزخ ميں لے جانے كا حكم دے ويا گيا وَقُمْتُ عَلَى بَابِ النَّارِ فَإِذَا عَامَّةُ مَنْ دَخَلَهَا ہے اور میں جہنم کے دروازے پر کھڑا ہوا تو (دیکھا) ان میں داخل ہونے والی اکثر عور تیں ہیں۔ (بخاری ومسلم) جد' جیم پر زبر۔ خوش بختی اور تو نگری۔ محبوسون کے وَالْغِنَى . وقوله: «مَحْبُوسُونَ» أَيْ: لَمْ معنى بين كه أبجى تك انهين وخول جنت كى اجازت نهين دي گئي۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب لا تأذن المرأة في بيت زوجها إلا بإذنه،

وكتاب الرقاق ـ وصحيح مسلم، كتاب الرقاق، باب أكثر أهل الجنة الفقراء...

-۲۹۰ فوا کد: جنت ' دوزخ کے بیہ احوال نبی ملٹی کو بذریعہ وحی بتلائے گئے اور آپ نے انہیں صیغہ ماضی ہے بیان فرمایا 'کیونکہ ان کا وقوع' ماضی کی طرح' بھینی ہے یا کشف کے طور پر آپ کو ان کا مشاہرہ کروایا گیا۔ عور توں کے زیادہ جہنم میں جانے کی ایک بڑی وجہ دو سری احادیث میں نبی ملٹھیا نے یہ بیان فرمائی ہے کہ وہ خاوند کی ناشکری زیادہ کرتی ہیں جس سے پتہ چلا کہ خاوندوں کو آزار پنجانا برے جرائم میں سے ہے۔

۸ / ۲۲۱ ۔ حضرت ابو ہررہ بخالفر سے روایت ہے، نی كريم النايام نے فرمايا كه گهوارے ميں صرف تين (افراد) نے کلام کیا' عیسی بن مریم اور جریج کے جریج ایک عبادت گزار آدمی تھے' انہوں نے ایک کٹیا (عبادت کے صَوْمَعَةً فَكَانَ فِيهَا، فَأَتَنْهُ أَمُّهُ وَهُوَ يُصَلِّي لِتَ جَمُونِيرًى) بنائي موئى تهي (ايك روز) وه اس مي تھے کہ ان کی والدہ ان کے پاس آئی جب کہ وہ نماز وَصَلاتِي. فَأَقْبَلَ عَلَى صَلاتِهِ فَانْصَرَفَتْ. يرم رب تح والده في آواز دي ال جريج! توجريج فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْغَدِ أَتَنَّهُ وَهُوَ يُصَلِّي فقالتْ: فَ (ول مِن كما الله ميرك رب ميري مال (مجھے بلا يَاجُرَيجُ! فَقَالَ: أَيْ ربِّ! أُمِّي وَصَلاتِي، ربى م) اور مين نماز مين (معروف مون) پي وه نماز پر ہی متوجہ رہے۔ چنانچہ ان کی والدہ واپس چلی گئی۔ دوسرے دن وہ پھر آئی اور وہ نماز پڑھ رہے تھے 'انہول نے آواز دی اے جریج! انہوں نے (پھر دل میں) کما' اے میرے رب میری مال (مجھے بلا رہی ہے) اور میں نماز میں ہوں' پس وہ نماز ہر ہی متوجہ رہے (اور والدہ چلی گئی) تیسرے دن وہ پھر آئی اور وہ نمازیڑھ رہے تھے' انہوں نے آکر کما' اے جریج! انہوں نے (دل میں) کما اے میرے رب میری مال (مجھے بلا رہی ہے) اور میں نماز میں ہوں۔ پس وہ نماز پر ہی متوجہ رہے۔ ان کی والدہ نے انہیں بددعاء دی اے اللہ! اسے اس وقت تک موت نه دینا عب تک به بد کار عورتول کا منه نه د مکھے لے (اگر وہ ملوث ہونے کی بدوعا کرتی تو جرتج ملوث بھی ہو جاتے) پس بنو اسرائیل جریج اور ان کی عبادت كا چرچا كرنے لگے۔ (ان ميس) ايك بدكار عورت (بھى) تھی جس کے حس و جمال کی مثال دی جاتی تھی' <sup>اس</sup>

٢٦١ ـ وعن أبي هريرة كرضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ قال: «لَمْ يَتَكَلَّمْ في الْمَهْدِ إِلَّا ثَلاَثَةٌ عِيسى ابْنُ مَرْيَمَ، وَصَاحبُ جُرَيْج، وَكَانَ جُرَيجٌ رَجُلًا عَابِداً، فَاتَّخَذَ فَقَالَت: يَا جُرَيجُ! فقالَ: يَا رَبِّ! أُمِّي فَأَقْبَلَ عَلَى صَلاتِهِ، فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْغَدِ أَتَتُهُ وَهُوَ يُصَلِّى فَقَالَتْ: يَا جُرَيْجُ! فقال: أَيْ رَبِّ! أُمِّي وَصَلاتِي، فَأَقْبَلَ عَلَى صَلاتِهِ، فقالتْ: اللَّهُمَّ لا تُمِنْهُ حَتَّى يَنْظُرَ إلى وُجُوهِ الْمُومِسَاتِ. فَتَلَاكَرَ بَنُو إِسْرَائِيلَ جُرَيجاً وَعِبَادَتَهُ، وَكَانَتِ امْرَأَةٌ بَغِيٌّ يُتَمَثَّلُ بحُسْنِهَا، فقالتْ: إنْ شئتُمْ لأَفْتِننَّهُ، فَتَعَرَّضَتْ لَهُ، فَلَمْ يَلْتَهَتْ إِلَيْهَا، فَأَتَتْ رَاعِياً كَانَ يَأْوِي إلى صَومَعَتِهِ، فَأَمْكَنَتْهُ مِنْ نَفْسِهَا فَوَقَعَ عَلَيْهَا. فَحَمَلَتْ، فَلَمَّا وَلَدَتْ قَالَت: هُوَ مِنْ جُرَيج، فَأَتَوْهُ فَاسْتَنْزَلُوهُ وَهَدَمُوا صَوْمَعَتَهُ، وَجَعَلُوا يَضْرِبُونَهُ، فقالَ: مَا شَأَنُكُمْ؟ قَالُوا: زَنَيْتَ بِهٰذِهِ الْبَغِيِّ فَوَلَدَتْ مِنْكَ. قالَ: أَيْنَ الصَّبِيُّ؟ فَجَاؤُوا بِهِ فقالَ: دَعُونِي حَتَّى أُصَلِّي،

فَهَلَّى، فَلَمَّا انْصَرَفَ أَتَى الصَّبِيَّ فَطَعَنَ في بَطْنِهِ وقالَ: يَا غُلامُ! مَنْ أَبُولَكَ؟ قالَ: َ نَهٰونٌ الرَّاعِي، فَأَقْبَلُوا عَلَى جُرَيج يُقَبِّلُونَهُ وَيَتَمَسَّحُونَ بِهِ وَقَالُوا: نَيْنِي لَكَ صُّوْمَعَتَكَ مِنْ ذَهَبِ، قَالَ: لا، أُعِيدُوهَا مِنْ طِيْن كَمَا كَانَتُ، فَفَعَلُوا. وَبَيْنَا صِبِيٌّ يَرْضَعُ مِنْ أُمَّهِ، فَمَرَّ رَجُلٌ رَاكِبٌ عَلَى دَابَّةٍ فَارِهَةٍ وَشَارَة حَسَنَةٍ، فَقَالَتْ أُهُهُ: اللَّهُمَّ! اجْعَل الْنِي مِثْلَ هٰذَا، فَتَرَكَ النَّدْيَ وَأَقْبَلَ إِلَيْه فَنَظَرَ إِلَيْهِ فقالَ: اللَّهُمَّ! لا تَجْعَلْنِي مِثْلَهُ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى تَذْيهِ فَجَعَلَ يَرْتَضعُ"، فَكَأْنِّي أَنْظُرُ إِلَى رسولِ الله يَتَلِيُّةِ وَهُــوَ يَحْكِــى ارْتِضَاعَهُ بأُصْبُعِهِ السَّبَّابَةِ في فِيهِ، فَجَعَلَ يَمُصُّهَا، قال: «وَمَرُّوا بجَارِيَةٍ وَهُمْ يَضْ رِبُ ونَهَا، وَيَقُ ولُونَ: زَنَيْتِ سَرَقْتُ، وَهِيَ تَقُولُ: حَسْبِيَ اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ. فقالَتْ أُمُّهُ: اللَّهُمَّ! لا تَجْعَل ابْنِي مِثْلَهَا، فَتَرَكَ الرَّضَاعَ وَنَظَرَ إِلَيْهَا فَقَالَ: اللَّهُمَّ! اجْعَلْنِي مِثْلَّهَا، فَهُنَالِكَ تَرَاجَعَا الْحَدِيثَ فقالت: مَرَّ رجُلٌ حَسَنُ الْهَيْئَةِ فَقُلْتُ: اللَّهُمَّ! اجْعَل ابْنِي مِثْلَهُ فَقُلْتَ: اللَّهُمَّ! لا تَجْعَلْنِي مِثْلَهُ، وَمَرُّوا بِهٰذِهِ الأَمَةِ وَهُمْ يَضْرِبُونَهَا وَيَقُولُون: زَنَيْتِ سَرَقْتِ، فْقُلْتُ: اللَّهُمَّ! لاتَجْعَل النِّني مِثْلَهَا فَقُلْتَ: اللَّهُمَّ! اجْعَلْنِي مِثْلَهَا؟! قالَ: إنَّ ذلكَ لْاتَجْعَلْنِي مِثْلَهُ، وَإِنَّ لَهٰذِهِ يَقُولُونَ لَهَا زَّنَيْتِ، وَلَمْ تَزْنِ، وَسَرَقْتِ، وَلَمْ تَسْرِقْ، نَقُلْتُ: اللَّهُمَّ! اجْعَلْنِي مِثْلَهَا» متفقٌّ عليه.

نے (بنو اسرائیل سے) کہا' اگر تم چاہو تو میں اسے آزمائش میں ڈال دوں۔ پس وہ عورت (سولہ سنگھار کر کے) ان کے سامنے آئی' لیکن انہوں نے اس کی طرف التفات نہیں کیا' چنانچہ وہ ایک چرواہے کے پاس آئی جس کا ان کی کٹیا میں آنا جانا تھا' اس عورت نے اینے اویر اس چرواہے کو قدرت دی اور اس نے اس سے بدکاری کی جس سے اس کو حمل ٹھرگیا' جب اس نے بچہ جناتو وعویٰ کر ویا کہ سے جریج کا ہے ' لوگ (سے سن كر) جريح كے پاس آئے 'انہيں كثيات ينج اتارا اور ان کی کٹیا کو گرا دیا اور انہیں مارنا پٹینا شروع کر دیا' انہوں نے یوچھا' بات کیا ہے؟ (تم کیوں میرے ساتھ الیا معاملہ کر رہے ہو؟) انہوں نے کہا' تونے اس فاحشہ کے ساتھ بدکاری کی ہے اور اس نے تیرا لڑکا بھی جنا ہے۔ انہوں نے یوچھا' بچہ کہاں ہے؟ چنانچہ وہ بچہ اٹھا کر لائے۔ انہوں نے کما مجھے چھوڑ دو میں نماز پڑھ لول۔ انہوں نے نماز یرهی نمازے فارغ ہو کرنے کے پاس آئے اور اس کے پیٹ میں چو کہ لگایا اور اس سے يوچها' اے ارك! تيرا باپ كون ہے؟ اس نے جواب دیا' فلاں چرواہا۔ پس سب لوگ جریج کی طرف متوجہ ہوئے' انہیں (عقیدت سے) بوسہ دیتے اور چھوتے اور انہوں نے کما' ہم تیری کٹیا سونے کی بنا دیتے ہیں۔ انہوں نے کما' نہیں۔ اسے اسی طرح مٹی کی بنا دو' جیسے پہلے تھی 'چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ (اب تیسرے بچ کا ذکر'جس نے گہوارے میں گفتگو کی)

اللَّهُمُّ! اجْعَلْنِي مِثْلَهَا؟! قالَ: إِنَّ ذلكَ اللَّهُمُّ! الله وقت الله بي الى الله ووره في رہاتها كه السرَّجُسلَ كَانَ جَبَّاراً فَقُلْتُ: اللَّهُمُّ! الله فخص كررا' جو تيز رفار كوڑے پر سوار اور عده السرَّجُسلَ كَانَ جَبَّاراً فَقُلْتُ: اللَّهُمُّ! ايك فخص كررا' جو تيز رفار كوڑے پر سوار اور عده الاتنجعلني مِثْلَهُ، وَإِنَّ هٰذِهِ يَقُولُونَ لَهَا بِشَاكَ بِنِي بوئ تها ين على الله! وَلَمْ تَسْرِقْ، ميرے بي كو (بهي) اس جيسا بنانا۔ بي نے اپنا منه مال فَقُلْتُ: اللَّهُمُّ! اجْعَلْنِي مِثْلَهَا» متفقٌ عليه . كي بيتان سے بڻا ليا اور اس فخص كي طرف متوجه بهوا فَقُلْتُ: اللَّهُمُّ الْجَعَلْنِي مِثْلَهَا» متفقٌ عليه .

اور اسے (غور سے) دیکھا اور کما' اے اللہ! مجھے اس جیسا نہ بنانا۔ پھر (دوبارہ) ببتان کی طرف متوجہ ہوا اور دودھ بینا شروع کر دیا (حدیث کے راوی بیان کرتے ہیں) گویا کہ میں رسول اللہ طال کیا کی طرف دیکھ رہا ہوں کہ آپ اس کے دودھ بینے کی کیفیت' اپنی انگشت شمادت منہ میں ڈال کراور اسے چوس کر' بیان فرما رہے۔

نی ملتھا ہے فرمایا' لوگ ایک لونڈی کے پاس سے گزرے جے کچھ لوگ مار رہے تھے اور کہتے تھے ' تونے برکاری اور چوری کی ہے اور وہ کہتی تھی حسبی الله ونعم الوكيل (مجھ ميرا الله كافي م اور وه اجھا کارساز ہے) بیج کی مال نے (پھر) دعاء کی اے اللہ! میرے بیٹے کو اس جیسا نہ کرنا۔ (یہ س کر) بیچے نے دودھ بینا چھوڑ دیا اور اس لونڈی کی طرف دیکھا' اور کما' اے اللہ! مجھے اس جیسا (ہی) کرنا۔ پس اس وقت دونوں (مال بیٹے) ایک دو سرے سے سوال جواب کرنے لگے، ماں نے کما' ایک خوش اطوار آدمی گزرا' اور میں نے دعاء کی اے اللہ! میرے بیٹے کو اس جیسا بنانا و تونے اس کے برعکس کما' کہ یا اللہ مجھے اس جیسا نہ بنانا اور لوگ اس لونڈی کے ماس سے گزرے جسے کچھ لوگ مار رہے تھے اور اسے کمہ رہے تھے کہ تونے بدکاری اور چوری کی ہے ' تو میں نے دعاء کی کہ اے اللہ! میرے بیٹے کو اس جیسانہ کرنا' تو تونے کما' اے اللہ! مجھے اس جیسا (ہی) کرنا۔ (آخر یہ کیا بات ہے؟) بیج نے کہا' وہ (حسین و جمیل گزرنے والا) هخص ' برا سرکش تھا' پس میں نے دعا کی' یا اللہ مجھے اس جیسا نہ بنانا اور بیہ لونڈ<sup>گ</sup>' جس کو لوگ کمہ رہے تھے کہ تونے بدکاری کی ہے' حالانکہ اس نے بدکاری نہیں کی تھی (اور کہتے تھے کہ) تونے چوری کی ہے' حالا مکہ اس نے چوری نہیں <sup>کی</sup>

تھی' تو میں نے دعاء کی' یا اللہ مجھے اس جیسا (یارسا) بنانا ـ (بخاری و مسلم)

> وَ «المُومِسَاتُ»: بضَمِّ الميم الأُولَى , إَسْكَانِ الوَاوِ وكسر الميم الثانيةِ وبالسين المهملَّة؛ وَهُنَّ الزَّوَانِي. وَالمُومِسَةُ: الزَّانيَةُ. وقوله: «دَابَّةٌ فَارهَةٌ» بالفاء: أيْ حَاذَقَةٌ نَفيسَةٌ. وَ «الشَّارَةُ» بالشِّين المُعْجَمَةِ وَتَخْفِيفِ الرَّاءِ: وَهِيَ الجَمَالُ الظَّاهِرُ في الهَنْدَة وَالمَلْبَسِ. وَمَعْنَدَى «تَراجَعَا والله أعلم.

مومسات. پہلے میم پر پیش' واؤ ساکن اور دوسرے میم پر زیر اور سین مهلہ کے ساتھ۔ بدکار عورتين مومسة (واحد) بدكار عورت دابة ف ارهة (فاء كے ساتھ) تيز رفتار عده سواري - شارة ۔ نقطوں والا شین اور بغیر شد کے راء۔ شکل و صورت اور لباس کے لحاظ سے ظاہری جمال اور تراجعا الحديث كے معنى بين ال نے بچے سے اور بچ الحَديثَ» أَيْ: حَدَّثَتِ الصَّبِيَّ وَحَدَّثَهَا، نے مال سے تفتگو کی۔ یعنی دونوں کا مکالمہ باہم سوال و جواب والله اعلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ﴿واذكر في الكتاب مريم ﴾ وكتاب بدء الخلق \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تقديم بر الوالدين على التطوع بالصلاة وغيرها.

٢١١- فوائد: اس حديث ميں صرف تين بچوں كے گهوارے ميں گفتگو كرنے كا ذكر ہے 'اس سے مراد بني اسرائيل کے تین بیج ہیں کیونکہ صحیح مسلم کی حدیث سے ان کے علاوہ بھی اصحاب الاخدود کے قصے میں بیج کا بولنا ثابت ہے۔ اس سے مندرجہ ذیل مسائل کا اثبات ہو تا ہے۔ (۱) نفلی نماز کے مقابلے میں مال باپ کی پکار کو اہمیت وی جائے۔ (۲) نیک لوگوں کے لئے کرامت متحقق (ثابت) ہے۔ (۳) مومن پر بعض دفعہ بردی بردی آزمائشیں آتی ہیں' ایسے موقعوں پر صبر و استقامت ضروری ہے' بالآخر الله تعالی اہل ایمان کی مدد فرماتا ہے۔ (۳) متکبرین اور ان کی مشاہمت سے بچا جائے ' چاہے ان کا ظاہر کتنا بھی حسین و جمیل ہو اور نیک لوگوں کے طور اطوار اختیار کئے جائیں کہ کامیابی اسی میں ہے۔

٣٣ - بَابُ مُلاَطَفَةِ الْيَتِيم وَالْبِنَاتِ وسَائِس الضَّعَفَةِ وَالْمَسَاكِينِ عُليْهِمْ وَالتَّـوَاضُعِ مَعَهُمْ وَخَفْضِ الْجَنَاحَ لَهُمْ

لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحجر: ٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَأَصْبِرَ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم

۳۳ میمون <sup>از</sup> کیون اور تمام کمزور و مسکین اور خستہ حال لوگوں کے ساتھ نرمی والمُنكَسِرِينَ وَالإِحْسَانِ إِلَيْهِمْ وَالشَّفَقَةِ كُرِنْ النهِ شفقت واحسان كرن اوران کے ساتھ تواضع سے پیش آنے کابیان قال الله تعالى: ﴿ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ الله تعالى نے فرمایا: اور اپنے بازو مومنوں کے واسطے جھکا

اور فرمایا' اینے نفس کو ان لوگوں کے ساتھ روکے

بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ثُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَّيَّأَ ﴾ [المكهف: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلْمِيْهِمَ فَلَا نَقْهَر ﴿ إِنَّ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرْ ﴾ [الضحى: ٩ \_١٠]، وقال تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ۞ مَذَالِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ ٱلْيَتِيدَ ﴿ وَلَا يَعُضُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِشْكِينِ ﴾ [الماعون: ١-٣].

ر کھ جو اپنے رب کو صبح و شام پکارتے ہیں' اس کی رضا طلب کرتے ہوئے اور تیری آئکھیں ان سے تجاوز نہ کریں' زندگانی دنیا کی رونق کی تلاش میں۔

اور فرمایا : سو جو يتيم هو' اس كو مت دبا اور جو مانگا هو' اس کو مت جھڑک۔

اور فرمایا : کیا دیکھا تونے اس شخص کو جو جزاء (کے دن) کو جھٹلا تا ہے' پس میں وہ ہے جو میٹیم کو رکھے دیتا ہے اور نہیں تاکید کرتا مسکین کے کھانے یر۔

> ٢٦٢ ـ وعن سعدِ بن أبي وَقَّاص رضي الله عنه قال: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ سِنَّةً نَفَر، فقال المُشْرِكُونَ للنَّبِيِّ ﷺ: اطْرُدْ هَوَٰلاءِ لا يَجْتَرِئُونَ عَلَيْنَا، وَكُنْتُ أَنَا وَابْنُ مَسْعُودٍ وَرَجُلٌ مِنْ هُذَيْل وَبلالٌ وَرَجُلانِ لَسْتُ أُسَمِّيهمًا، فَوَّتَعَ في نَفْسِ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِتِي يُرِيدُونَ وَجَهَا ۗ ﴿ [الأنعام: ٥٢] رواه مسلم.

١/ ٢٦٢ ـ حضرت سعد بن اني و قاص رخاتُنه بيان فرمات ہیں کہ ہم نبی ملٹھ کیا کے ساتھ چھ افراد تھے 'مشرکین نے نبی ملٹی کیا سے کما' ان کو اپنے سے دور کر دیں' یہ ہم پر جری نہ ہو جائیں (حضرت سعد ﴿ فرماتے ہیں) میں تھا' ابن مسعود' قبیله مزیل کا ایک آدمی' بلال اور دو اور آدمی جن کے نام مجھے معلوم نہیں۔ (مشرکین کے رسولِ اللهِ ﷺ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَقَعَ فَحَدَّثَ مطالب بي رسول الله ملي الله علي من جو الله في عالم نَفْسَهُ ، فَأَنْزَلَ اللهُ تعالى: ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ آيا كِي آبِ فِي اللهِ عِلَى مِي يَجِم موجٍ ، جس بر الله تعالی نے یہ آیت نازل فرما دی "اے پیمبر! تو ان لوگوں کو اینے سے دور مت کر جو اللہ کی رضا جوئی کے لئے صبح و شام اسے بکارتے ہیں" (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب في فضل سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه.

۲۹۲- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کے ہاں صرف ان لوگوں کی قدر و قیمت ہے جو ایمان اور عمل صالح سے آراستہ ہوں' چاہے اہل دنیا کی نظروں میں' وہ اپنی غربت و ناداری کی وجہ سے' حقیر اور کم تر ہوں اور جو ایمان و عمل سے محروم ہوں' چاہے دنیوی اعتبار سے وہ کتنے ہی بلند مرتبہ ہوں' اللہ کے ہاں' پر کاہ کے برابر بھی ان کی وقعت نہیں۔ اس میں اہل ایمان کو بھی تنبیہہ ہے کہ ان کے ہاں بھی عزت و شرف کا معیار دین ہی ہو<sup>نا</sup> چاہے نہ کہ حسب و نسب اور مال و جاہ۔

٢ / ٢٦٣ - حضرت ابو هبيره عائذ بن عمرو مزني رخالفه " بيه ٢٦٣ ـ وعِن أبي هُبَيْرَةَ عَائِذِ بن عَمْرِو اہل بیعت رضوان میں سے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ حضرت المُزَنِيّ وَهُوَ مِنْ أَهْلِ بَيْعَةِ الرِّضْوَانِ رضي الله

عنه، أنَّ أَبَا سُفْيَانَ أَتَى عَلَى سَلْمَانَ وَصُهَيْب وَبِلالِ فِي نَفَرِ فَقَالُوا: مَا أَخَذَتْ سُيُوفُ اللهِ مِنْ عَدُوِّ اللهِ مَأْخَذَهَا، فقال أَبُو بَكْرِ رضي الله فَأَتَى النَّبِيَّ ﷺ، فَأَخْبَرَهُ فقال: «يَا أَبَا بَكْرِ لَعَلَّكَ أَغْضَبْتَهُمْ؟ لَئِنْ كُنْتَ أَغْضَبْتَهُمْ لَقَدْ آغْضَيْنُكُمْ؟ قالوا: لا، يَغْفِرُ اللهُ لَكَ يَا أُخيَّ. رواه مسلم.

ابو سفیان " معفرت سلمان " مہیب " اور بلال " کے یاس چند افراد کی موجودگی میں آئے 'تو انہوں نے (ابو سفیان کو دیکھ کر) کہا' اللہ کی تلواروں نے اللہ کے دسمن (لیعنی عنه: أَتَقُولُونَ هٰذَا لِشَيْخ قُرَيشٍ وَسَيِّدِهِمْ؟ ابو سفيان) سے اپنا حق وصول نہيں كيا- حضرت ابو بكر ا نے فرمایا' تم یہ بات قریش کے بزرگ اور ان کے سردار کے متعلق کمہ رہے ہو؟ پس حضرت ابو بکر ہنی أَغْضَبْتَ رَبَّكَ» فَأَتَاهُمْ فقال: يَا إِخْوَتَاهُ! مِنْ الْمِيْمِ كَ بِإِس آئِ اور آپ كوي بات بتلائى آپ نے فرمایا' اے ابو بکر "! شاید تونے ان کو ناراض کر دیا ہے؟ اگر (واقعی) تونے ان کو ناراض کر دیا تو (یاد رکھ) تونے اینے رب کو ناراض کر دیا۔ (یہ س کر فور أ) ابو بکر ان كے ياس آئے اور ان سے كما ' بھائيو! كيا ميں نے تمہيں ناراض کر دیا ہے؟ (لینی میری بات تہیں ناگوار گزری ہے؟) انہوں نے کہا' نہیں۔ اے میرے بھائی' اللہ تعالی قولُهُ: «مَأْخَذَهَا» أَيْ: لَمْ تَمهاري مغفرت فرات - (ملم)

ما خددها 'كا مطلب ب اس سے ابنا حق بفتح الهمزةِ وكسر الخاءِ وتخفيفِ الياءِ، وصول نهيل كيا. يـا أخيى 'مزه پر زبر' خاء پر زبر اور يا وَرُوِي بضم الهمزة وفتح الخاء وتشديد بغير شدك اوري بمزه ير پيش وفتح ير زبر اوريا تشديد کے ساتھ بھی مروی ہے۔ لینی اُخی ۔

تَسْتَوفِ حَقَّهَا مِنْهُ. وقولُهُ: «يَا أُخَيَّ»: رُويَ الياء .

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل سلمان وصهيب وبلال رضي الله عنهم.

۲۷۳- فوائد: اس میں مسلمانوں کو ترغیب دی گئی ہے کہ آپس میں بیار و محبت کے ساتھ رہو اور ایک دوسرے کے بارے میں اینے دلوں کو صاف رکھو اور اگر کوئی بات 'غیرارادی اور غیر شعوری طوریر' ایسی نکل جائے جس سے دوسرے مسلمانوں کے دلوں کو تھیں پنیج یا ان کے جذبات مجروح ہوں' تو فورا اس کا ازالہ کرنے کی سعی

> ٢٦٤ ـ وعن سهل بن سعد رَضِي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الجَنَّةِ هٰكَذَا» وَأَشَارَ البخساري.

٣ / ٢٦٢٠ - حضرت سهل بن سعد رفات سے روایت ہے ' رسول الله ملتي ليم نے فرمایا میں اور بیتم کی کفالت کرنے والا' جنت میں اس طرح ہوں گے اور آپ نے اپنی بِالسَّبَابَةِ وَالْوُسُطِّي، وَفَرَّجَ بَيْنَهُمَا. دواه الكشت شمادت اور درميان والى انكلى كے درميان کشادگی فرمائی (لیعنی قریب ہونے کے باوجود' درجات میں

فرق و تفاوت ہو گا)۔ (بخاری)

کافل الیتیم کا مطلب ہے' اس کے معاملات کی نگرانی اور خبر گیری کرنے والا۔

وَ«كَافِلُ الْيَتِيمِ»: الْقَائِمُ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الطلاق، باب اللعان، وكتاب الأدب.

۲۷۴- فوائد: جنت میں نبی ملتی ایم کی رفاقت اور آپ کا قرب 'بہت بڑا اعزاز ہے جو بیتم کے ساتھ حس سلوک كرنے والے كو ملے گا۔ اس لئے نبی ملتی اس كھركوسب سے بہترین كھر قرار دیا ہے جس میں ينتم كے ساتھ اچھا برتاؤ کیا جاتا ہے اور اسے بدترین گھر کما ہے جس میں اس کے برعکس یتیم کے ساتھ بدسلوکی کا معاملہ روا ر کھا جا تا ہو۔

٢٦٥ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «كَافِلُ الْيَتِيم لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ أَنَا وَهُو كَهَاتَيْن في الجَنَّةِ»َ وَأَشَارَ الرَّاوِي وَهُو مَالِكُ بْنُ أَنَسِ بِالسَّبَّابَةِ وَالْـوُسْطَـي. رواه مسلـم.

م / ٢٦٥ - حضرت ابو مريره رفالله سے روايت ب رسول الله ملتي ليم نے فرمايا ' ينتيم كي كفالت كرنے والا ' وہ يتيم اس كا قريبي هو يا غير' مين اور وه ان دو انگليول كي طرح جنت میں ہول گے۔ حدیث کے راوی 'مالک بن انس نے اشارہ کیا انگشت شمادت اور درمیانی انگی کے وقوله ﷺ: ساتھ۔ (مسلم)

اليتيم له او لغيره كامطلب ، يتيم اس كا قریبی رشتے دار ہو یا اجنبی (غیر رشتے دار) قریبی عصر اس کی مال' یا اس کا دادا' یا اس کا بھائی یا ان کے علاوہ کوئی اور قرابت دار اس کی کفالت کرے۔ واللہ اعلم

«الْيَتِيم لَهُ أَوْ لِغَيْرِهِ» مَعْنَاهُ: قَريبُهُ، أَو الأَجْنَبِيُّ مِنْهُ، فَالْقَرِيبُ مِثْلُ أَنْ تَكْفُلَهُ أُمُّهُ أَوْ جَدُّهُ أَوْ أَخُوهُ أَوْ غَيْرُهُمْ مِنْ قَرَابَتِهِ، وَ اللهُ أَعْلَمُ.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزهد، باب الإحسان إلى الأرملة والمسكين واليتيم. ۲۹۵- فوائد: اجتماعی کفالت اور خبر گیری کابی انظام ' رشتے داروں تک محدود نہیں ہے ' بلکہ اس میں معاشرے کا ہریتیم اور ضرورت مند آجاتا ہے۔ مسلمان اس اجتاعی کفالت کے نظام پر عمل کریں تو کسی کو بھی بیٹ زندگی کی ضرورت پیش نہ آئے جو ایک سودی طریقہ ہے۔ کاش مسلمان اپنے مذہب کی تعلیمات کو اپنائیں تاکہ وہ سودی سلسلول سے نیج جائیں۔

> ٢٦٦ \_ وعنه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «لَيْسَ المِسْكِينُ الَّذِي تَرُدُّهُ التَّمْرَةُ وَالتَّمْرَتَانِ، وَلا اللَّقْمَةُ وَاللُّقْمَتَان، إِنَّمَا الْمِسْكِينُ الَّذِي يَتَعَفَّفُ» متفق عليه.

۵ / ۲۲۲ ۔ انہی حضرت ابو ہریرہ رہائٹر سے روایت ہے رسول الله طلی کیا نے فرمایا ' مسکین وہ نہیں ہے جس کو تحجور اور دو تحجور' لقمه اور دو لقم لوثا دس' بلكه مسكين تو وہ ہے جو (غربت کے باوجود) سوال سے بچتا ہے۔ (بخاری و مسلم)

اور صحیحین (بخاری و مسلم) کی ایک اور روایت میں

وفي رواية في «الصحيحين»:

«لَيْسَ المِسْكِينُ الَّذِي يَطُوفُ عَلَى النَّاسِ

تَـٰرُ اللَّقْمَةُ وَاللَّقْمَةَ الْإِنْ وَالتَّمْرَةُ وَاللَّقْمَةَ الْإِنْ وَالتَّمْرَةُ وَاللَّقْمَةِ وَاللَّقْمَةِ الْإِنْ وَالتَّمْرَقَانِ ، وَلَكِنَّ المِسْكِينَ الَّذِي لا يَجِدُ عِنِي يُغْنِيهِ ، وَلا يُفْطَنُ بِهِ فَيُتَصَدَّقَ عَلَيْهِ ، وَلا يَفْطَنُ بِهِ فَيُتَصَدَّقَ عَلَيْهِ ، وَلا يَقُومُ فَيَسْأَلَ النَّاسَ ».

الفاظ اس طرح ہیں۔ مسکین وہ نہیں ہے جو لوگوں (کے گھروں) کے چکر لگائے اور لقمہ دو لقمے اور کھجور دو کھجوریں اسے واپس لوٹا دیں۔ لیکن مسکین تو وہ ہے جو اتنی دولت بھی نہ پائے جو اسے (لوگوں سے) بے نیاز کر دے 'اس کی (غربت کی) بابت 'احساس بھی نہ کیا جائے کہ اس پر صدقہ کیا جائے اور نہ (وہ خود دست سوال دراز کئے) کھڑا ہو کہ لوگوں سے مائے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب قول الله تعالى ﴿لا يسألون الناس إلحافا﴾ وكتاب التفسير، باب ﴿لا يسألون الناس إلحافاً﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب المسكين الذي لا يجد غني...

۱۲۲۱- قوائد: اس میں ایک نمایت اہم مسئلے کی طرف توجہ مبذول کرائی گئی ہے اور وہ یہ کہ گھر جاکر مانگئے والے زیادہ ضرورت مند (مسکین) نمیں ہوتے'کیونکہ وہ تو قطرہ قطرہ حاصل کر کے دریا جمع کر لیتے ہیں۔ اصل ضرورت مند تو وہ ہوتے ہیں جو تو گلر بھی نمیں ہوتے'نہ ان کا لباس اور بیئت ہی ایسی ہوتی ہے جو ان کی غربت کی چنلی کھاتی ہو اور نہ ان کی خود داری اور غیرت ہی انہیں سوال کرنے کی اجازت دیتی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ پیشہ ور گداگروں کے مقابلے میں ایسے سفید بوش لوگوں کی امداد کی جائے کہ یہ اصل مسکین ہیں نہ کہ وہ جنہوں نے مسکینی کا روپ وھار رکھا ہو۔

٣٦٧ ـ وعنه، عن النّبِيِّ عَلَيْ:

«السّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالْمِسْكِينِ

كَالمُجَاهِدِ في سَبِيلِ اللهِ " وَأَحْسَبُهُ قال:

«وَكَالْقَائِمِ الَّذِي لَا يَفْتُرُ، وَكَالصَّائِمِ الذي
لا يُفْطِرُ " متفقٌ عليه.

4 / ۲۲۷۔ انہی حضرت ابو ہریرہ رفاقتہ سے روایت ہے '
نی طاق کے نے فرمایا ' یواؤں اور مسکین کی خبر گیری کرنے والا ' اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے کی طرح ہے (راوی حدیث کہتے ہیں کہ) میرا گمان ہے کہ آپ نے ہے بھی فرمایا ' کہ وہ اس عبادت کرنے والے کی طرح ہے جو ست نہیں ہوتا اور اس روزے دارکی طرح ہے جو ناغہ نہیں کرتا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، أوائل كتاب النفقات، وكتاب الأدب، باب الساعى علي الأرملة، وباب الساعي على الأرملة، وباب الساعي على المسكين \_ وصحيح مسلم، كتاب الزهد، باب الإحسان إلى الأرملة والمسكين.

174- فوا کد: بوہ اور مسکین کا نام بطور تمثیل کے ہے ' مراد معاشرے کے ضرورت مند' نادار اور معذور افراد بیں۔ ان کی کفالت ' خبر گیری اور ان کے لئے دوڑ دھوپ کو اجر میں جماد فی سبیل اللہ کے برابر قرار دے کر اسلام فی ایمیت کو کتنا واضح کر دیا ہے۔ مسلمان اس کو نہ سمجھیں تو اور بات ہے ' ورنہ اسلام نے معاشرے مناشرے

کے بے سمارا افراد کی امداد اور خیرخواہی کا حق ادا کر دیا ہے۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ عبادت صرف نماز پڑھ لینا یا روزہ رکھ لینا ہی نہیں ہے' بلکہ ہر عمل صالح عبادت ہے اور ضعفاء و مساکین کی خبر گیری بھی عبادت

٢٦٨ ـ وعنه، عن النَّبِيِّ قِلْ قال:

ے / ۲۲۸ ۔ انہی سے روایت ہے ' رسول الله مالی الله «شَرُّ الطَّعَام طَعَامُ الوَلِيمَةِ، يُمْنَعُهَا مَنْ فرمايا برترين كانا وليم كا كان ال مِن جو يَأْتِيهَا، وَيُدْعَى إِلَيْهَا مَنْ يَأْبَاهَا، وَمَنْ لَمْ (ضرورت مند) خود آئے اس کو تو روک ویا جائے اور جو يُجب الدَّعْوَةَ فَقَدْ عَصَى اللهَ وَرَسُولَهُ اللهَ وَرَسُولَهُ اللهُ وَرَسُولَهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَعُوت قبول نہیں کی' اس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کی۔

> وفي رواية في الصحيحين، عن أبي هريرة من قوله: «بئسَ الطَّعَامُ طَعَامُ الوَلِيمَة يُدْعَى إلَيْهَا الأغْنِيَاءُ وَيُتْرَكُ الفُقَرَاءُ».

میحین کی ایک اور روایت الی هرره طیس آب<sup>8</sup> کا قول اس طرح مروی ہے۔ بدترین کھانا' ویکیے کا کھانا ہے 'جس میں مال داروں کو بلایا اور فقراء کو چھوڑ دیا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب من ترك الدعوة \_ وصحيح مسلم، كتاب النكاح، باب الأمر بإجابة الداعى إلى دعوة.

٢٦٨- فواكد: طبقه امراء نے ویلیم كى دعوت كوجس طرح ير تكلف اور اينى دولت و امارت كے اظهار كا ذريعه بنا لیا ہے' اس کے متعدد دینی' اخلاقی اور معاشرتی نقصانات ہیں۔ دینی نقطہ نظرسے یہ اسراف و تبذیر ہے جو شیطانی عمل ہے اور اس کا ارتکاب کرنے والے شیطان کے بھائی۔ یہ اتنا بڑا نقصان اور سخت وعید ہے کہ ہمارے طبقہ امراء میں اگر ایمان ہو تو وہ اس اسراف سے باز آ جائے جس کا دائرہ بڑھتا اور پھیلتا ہی جا رہا ہے۔ اس کا اخلاقی نقصان سے کہ انسان اس میں اپنے ہی ہم مرتبہ لوگوں کو دعوت دیتا ہے اور انہیں بہ اصرار اس میں شریک كرتا ہے 'جب كه معاشرے كے غريب اور مسكين قتم كے لوگول كى اس ميں شركت كو وہ سخت ناگوار اور آداب (ایٹی کیٹ) کے خلاف تصور کرتا ہے ' در آل حالیکہ دعوت کے مستحق ' اپنی ضرورت مندی کی وجہ سے ' مساکین ہی ہوتے ہیں نہ کہ اہل ثروت۔ اور مکارم اظاق کا نقاضا بھی ہے کہ ضرورت مندوں کو اولیت و فوقیت دی جائے نہ کہ ان کو جو سرے سے ضرورت مند ہی نہیں ہیں۔ اس کا معاشرتی نقصان یہ ہے کہ اس فتم کے مظاہروں سے معاشرے کے کزور طبقات میں احساس محرومی پیدا ہوتا ہے' طالانکہ اسلامی تعلیمات کا تقاضا ہے کہ محروم طبقات کی دلجوئی' دلداری کا اہتمام اور ان کے ساتھ حسن سلوک کیا جائے نہ کہ ان کے اندر احساس محرومی بیدا کر کے انہیں اذبت اور اضطراب سے دوچار کیا جائے۔

اگر مسلمان ولیموں اور دیگر تقریبات میں انواع و اقسام کے یر تکلف کھانوں کی بجائے ایک دو قشم کے سادہ کھانوں کا اہتمام اور اس میں قرابت مندول اور دوست احباب کے ساتھ غرباء و مساکین کو بھی شریک کریں تو ہ کورہ تینوں خرابیوں سے پچ سکتے ہیں 'جس کے معاشرے پر بہترین اثرات پڑ سکتے ہیں اور آخرت کی باز پرس سے بھی وہ پچ سکتے ہیں۔ ورنہ خسرالدنیا والاخر ۃ ہی کے وہ مصداق ہوں گے۔

حدیث میں دعوت ولیمہ کے قبول کرنے کی جو تاکید کی گئی ہے۔ اس سے مراد وہی دعوتیں اور ولیمے ہیں جن میں اسلامی تعلیمات کا احترام اور سادگی وغیرہ کا اہتمام کیا جائے۔ فدکورہ قشم کے ولیمے 'جو فدکورہ خرابیوں کے مظمر ہوں' ان میں شرکت نہ صرف میہ کہ ضروری نہیں' بلکہ ان کا بائیکاٹ ضروری ہے تاکہ ان برائیوں میں شرکت کے جرم سے وہ بی جائے۔

٢٦٩ ـ وعن أنس رضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ قال: "مَنْ عَالَ جَارِيَتَيْنِ حَتَّى تَبْلُغَا جَاءَ يَوْمَ القِيَامَةِ أَنَا وَهُوَ كَهَاتَيْنِ" وَضَمَّ أَضَابِعَهُ. رواه مسلم. "جَارِيَتَيْنِ" أَيْ: بِنْتَيْنِ.

۸ / ۲۲۹ ۔ حضرت انس بخاشہ سے روایت ہے 'نبی کریم ملی ہے فرمایا 'جس شخص نے دو بچیوں کی پرورش و تربیت کی حتی کی وہ بالغ ہو گئیں 'قیامت والے دن وہ اس حال میں آئے گا کہ میں اور وہ ان دو انگلیوں کی طرح (قریب قریب) ہوں گے اور آپ نے اپنی انگلیاں ملائیں (یعنی ملا کر دکھایا کہ اس طرح ہم دونوں ساتھ ماتھ ہوں گے)۔ (مسلم) جاریتین یعنی دو بیٹیاں۔

تخریج: صحیح مسلم، کتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الإحسان إلی البنات.

۲۹۹- فوا کد: زمانہ جابلیت میں لڑکیوں کی پیدائش پر جس ناگواری کا اظہار اور عورت کی قدر و منزلت کا انکار کیا جاتا تھا، شریعت اسلامیہ نے ان کی عزت و تو قیر کی بحالی کے لئے جو ہدایات دیں، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ بچوں کی پرورش اور ان کی تعلیم و تربیت کو حصول جنت کا ذریعہ قرار دیا، تاکہ لوگ بیٹوں کی ولادت اور ان کی تربیت پر بھی مسرت بہ کنار ہوں۔ اس لحاظ پرورش پر بی خوشی محسوس نہ کریں بلکہ لڑکیوں کی ولادت اور ان کی تربیت پر بھی مسرت بہ کنار ہوں۔ اس لحاظ سے اسلام ہی وہ پہلا دین ہے جس نے عورت کے حقوق کا نہ صرف تحقظ کیا، بلکہ اس کی عزت و تحکیم کا بھی خوب خوب اہتمام کیا۔ مثلاً اسے مردوں کے اختلاط سے منع اور پردے کا پابند کیا، اسے بیرونی سرگر میوں اور معاشی جھیلوں سے فارغ رکھا، تاکہ کوئی برباطن اسے بری نظر سے دیکھے نہ اسے اپنی ہوس ناکی کا نشانہ بنا کر اس کی مرات کی تقدس و عصمت کو تار تار کر سکے۔ جیسے مغرب کی بے پردہ اور مردوں کے دوش بدوش کام کرنے والی مورتوں کے ساتھ ہو رہا ہے۔ لیکن برا ہو اس بج فکری اور ذہنی عدم بلوغت کا، کہ مغرب کی بیہ آزادی نسوال، میر سے عورت کو ذلیل اور بے بیں اور اسلامی تعلیمات، جس میں عورت کے نقدس و احترام کا تحفظ ہے، وہ کوائی حیا باختگی کی راہ پر ڈال رہے ہیں اور اسلامی تعلیمات، جس میں عورت کے نقدس و احترام کا تحفظ ہے، وہ انہیں غلامی کاطوق نظر آتی ہیں، جنیس وہ اتار پھیکٹنا چاہتے ہیں۔ آہ! اقبال نے پچ کما تھا۔

تھاجو ناخوب' بہ تدریج وہی خوب ہوا کہ غلامی میں بدل جاتا ہے قوموں کا ضمیر کماجو ناخوب' بہ تدریج وہی خوب ہوا کہ علامی میں بدل جاتا ہے قوموں کا ضمیر کہ در کا در عائشہ رہی ہیں کہ اس کے فالت : دَخَلَتْ عَلَيَّ امْرَأَةٌ وَمَعَهَا ابْنَتَانِ لَهَا میرے پاس ایک عورت اس حال میں آئی کہ اس کے فالت : دَخَلَتْ عَلَيَّ امْرَأَةٌ وَمَعَهَا ابْنَتَانِ لَهَا میرے پاس ایک عورت اس حال میں آئی کہ اس کے

تَسْأَلُ، فَلَمْ تَجِدْ عِنْدِي شَيْئاً غَيْرَ تَمْرَةِ وَاحدَة ، فَأَعْطَيْتُهَا إِيَّاهَا فَقَسَمَتْهَا بَيْنَ ابْنَتَيْهَا وَلَمْ تَأْكُلُ مِنْهَا، ثُمَّ قَامَتْ فَخَرَجَتْ، فَدَخُلَ النَّبِيُّ عَلَيْنًا، فَأَخْبَرْتُهُ فقال: «مَن ابْتُلِيَ مِنْ هٰذِهِ البَنَاتِ بشَيْءٍ فَأَحْسَنَ إِلَيْهِنَّ كُنَّ لَهُ سِتْراً مِنَ النَّارِ» مَتْفَقٌّ عليه.

ساتھ اس کی دو بیٹیاں تھیں' وہ سوال کر رہی تھی۔ اس نے میرے پاس سوائے ایک تھجور کے ' کچھ نہ پایا' چنانچہ وہ تھجور میں نے اسے دے دی اس نے اس کے رو ھے کر کے اپنی دونول بیٹیول میں تقسیم کر دیا اور خود اس میں سے کچھ نہیں کھایا' پھر کھڑی ہوئی اور چلی گئی' مچرجب نبی ملٹھ کیا ہمارے پاس تشریف لائے تو میں نے ان کو بیہ بات بتلائی تو آپ نے فرمایا ، جس کو ان بیٹوں میں سے کسی معاملے کے ساتھ آزمایا جائے ' پس وہ ان ك ساتھ اچھا برتاؤكرے تو وہ بيٹياں اس كے لئے جنم کی آگ سے پر دہ بن جائیں گی۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكوة، باب «اتقوا النار ولو بشق تمرة» وكتاب الأدب\_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل الإحسان إلى البنات.

۲۷- فوائد: اس میں بھی بچیوں کے ساتھ حسن سلوک کی فضیلت اور اس کا اجر عظیم بیان کیا گیا ہے۔ کہ بیٹیاں جہنم کی آگ سے بچاؤ کا باعث ہوں گی' اس لئے ان سے نفرت کرنا اور انہیں بوجھ سمجھنا کم از کم ایک مسلمان کو زیب نہیں دیتا۔

> ۲۷۱ ـ وعن عائشة رضي الله عنها قالت: جَاءَتْنِي مِسْكِينَةٌ تَحْمِلُ ابْنَتَيْن لَهَا، فَأَطْعَمْتُهَا ثَلاثَ تَمَرَاتِ، فَأَعْطَتُ كُلَّ التَّمْرَةَ الَّتِي كَانَتْ تُرِيْدُ أَنْ تَأْكُلَهَا بَيْنَهُمَا، فَأَعْجَبَنِي شَأْنُهَا فَلَّكَرْتُ الَّذِي صَنَعَتْ لرسولِ اللهِ ﷺ فقال: «إنَّ اللهُ قَدْ أَوْجَبَ لَهَا بِهَا الجَنَّةَ، أَوْ أَعْتَقَهَا بِهَا مِنَ النَّارِ» رواه مسلم.

١٠ / ٢١١ . حضرت عائشه رئي أينا بيان فرماتي بين كه میرے پاس ایک مسکین عورت اپنی دو بیٹیاں اٹھائ ہوئے آئی' میں نے اسے کھانے کے لئے تین کھجوریں وَاحِدَة مِنْهُمَا تَمْرَةً وَرَفَعَتْ إِلَى فِيهَا تَمْرَةً وين كي اس في دو كھورين تو اپني دو بيٹيول كو دے لِتَأْكُلُهَا، فَاسْتَطْعَمَتْهَا ابْنَتَاهَا، فَشَقَّتِ وي اور ايك تحجور اس نے كھانے كے لئے ايخ منه كى طرف بردهائی' کہ وہ بھی اس سے اس کی بیٹیول نے کھانے کے لئے مانگ لی' چنانچہ اس نے وہ تھجور بھی' جے وہ خود کھانا چاہتی تھی' اس کے رو ھے کر کے اپنی دونوں بیٹیوں میں تقسیم کر دی مجھے اس کی بیہ بات بڑی ا حجی گلی 'میں نے اس واقع کا ذکر رسول الله ملتی است کیا' تو آپ نے فرمایا' اللہ تعالی نے اس کے اس عمل کی وجہ سے اس کے لئے جنت واجب فرما دی ہے (یا ہے فرمایا) کہ اس کی وجہ سے اسے جہنم کی آگ سے آزاد کر دیا ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل الإحسان إلى البنات.

فاوند کی طرف سے صدقہ و خیرات کی عمومی اجازت حاصل ہو' تو وہ صدقہ کر سکتی ہے۔ اس کے ثواب میں دونوں برابر کے شریک ہوں گے، عورت کو صدقہ کرنے کی وجہ سے اور مرد کو' اس پر رضا مند ہونے کی وجہ سے اجر لمے گا۔

> ٢٧٢ ـ وعن أبي شُرَيْح خُوَيْلِدِ بْن عَمْرٍو الخُزَاعِيِّ رضي الله عِنهُ قال: قال رواه النسائي بإسننادٍ جيدٍ.

ومعنى «أُحَرِّجُ»: أُلْحِقُ الحَرَجَ،

اا / ٢٧٢ . حضرت ابو شريح خويلد بن عمرو خزاعي مفاتنه سے روایت ہے' نبی کریم ملٹھایام نے فرمایا' اے اللہ میں النبِّيُّ عَلَيْ : «اللَّهُمَّ إِنِّي أُخَرِّجُ حَتَّ لوكول كو دو ضعفول كم حَق سے بهت ورا تا ہول (كم الضَّعِيفَيْنِ الْيَتِيمِ وَالمَرْأَةِ " حديث حسن ان مي كوتابي مت كرنا) ايك يتيم اور دوسرى عورت ـ (بیہ حدیث حسن ہے اسے امام نسائی نے اچھی سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔)

احرج کے معنی ہیں' کہ جو ان دونوں کے حقوق وَهُو الإِثْمُ بِمَنْ ضَيَّعَ حَقَّهُمَا، وَأُحَذِّرُ مِنْ ضَالَع كُرَّا جٍ عَيْنِ اللهِ كُنَاه كَار سَجْهَا بول اور مين ذلكَ تَحْذِيراً بَلِيغاً، وَأَزْجُرُ عَنْهُ زَجْراً الله اس منايت سختى كم ساته وراتا اور تاكيد ك ساتھ روکتا ہوں۔

أُكيداً. تخريج: مسند أحمد٢/٤٣٩ ـ وابن ماجة، الأدب، باب حق اليتيم أقول: لا توجد هذه الرواية في المجتبِّي للنسائي ولعلها في الكبراي له عسنه الالباني في صحيح ابن ماجة.

۲۷۲- فوا کد: انسانی معاشروں میں کمزور طبقات کے ساتھ عام طور پر ظلم روا رکھا جاتا ہے ' بالخصوص عور تیں اور یتم اس کا خاص نشانہ بنتے ہیں۔ ان کو جائیدادوں میں ان کے شرعی حق سے محروم رکھا جاتا ہے' بلکہ ان کی جائدادوں کو ہتھیا لیا جاتا ہے اور ان سے ہر طرح کی بدسلوکی روا رکھی جاتی ہے۔ نبی کریم ملٹی اِ نے ایسے لوگوں كے لئے سخت وعيد بيان فرماكر مسلمانوں كو ان كى حق تلفى اور ان كے ساتھ ظلم و زيادتى كرنے سے روكا۔ ليكن برقتمتی سے مسلمان اپنے ندہب کی تعلیمات پر عمل نہیں کرتے اور مسلمان معاشروں میں بھی یہ ندکورہ کمزور طبقات ظلم وستم کا نشانہ ہے ہوئے ہیں جس کی وجہ سے اسلام بدنام ہو رہا ہے اور لوگ کہتے ہیں کہ اسلام نے عورت کے حقوق کا تحفظ نہیں کیا۔ حالانکہ ایبا نہیں ہے۔ اس بارے میں اسلام کی تعلیمات تو واضح ہیں۔ مسلمانوں کا طرز عمل 'اسلام سے مختلف چیز ہے 'اس کا الزام 'ان کے ندہب پر عائد نہیں کیا جا سکتا۔ کاش مسلمان اس بات کو سمجھیں کہ ان کے غلط طرز عمل کی وجہ سے اسلام کی بدنامی ہو رہی ہے اور بول وہ دوگونہ جرم کا ارتکاب کر رہے ہیں۔ ایک حق تلفی اور ظلم اور دوسرا دنیا کی نظروں میں اسلام کی تذلیل اور اس کا استخفاف۔ عمویا وہ اسلام کی تبلیغ کی بجائے اسلام کی طرف لوگوں کے آنے میں رکاوٹ ثابت ہو رہے ہیں۔ هداهم الله

۲۷۳ \_ وعن مُصْعَب بن سعدِ بن أبي وَقَّاص رضي الله عنهما قال: رَأَى سَعْدٌ أَنَّ لَهُ فَضْلاً عَلَى مَنْ دُونَهُ، فقال النَّبِيُّ ﷺ: «هَلْ تُنْصَرُونَ وَتُرْزَقُونَ إِلَّا بضُّعَفَائِكُمْ» رواه البخاري هكَذَا مُرْسَلًا، فَاإِنَّ مُصْعَبَ بْـنَ سَعْـدٍ تَـابعِـيٌّ، ورواه الحافِظُ أبو بكر الْبَرْقَانِي في صحِيحِهِ مُتَّصلاً عن مُصْعَب عن أبيه رضي الله عنه.

۱۲ / ۲۷۳ - حضرت مصعب بن سعد بن ابی و قاص را الله بیان کرتے ہیں کہ (ان کے والد) حضرت سعد ﴿ کو بیہ خیال ہوا کہ انہیں اپنے سے کم تر لوگوں پر نضیلت حاصل ہے۔ تو نبی ملٹھیم نے فرمایا 'تم لوگ تو انہی کمرورول کی وجہ سے مدد کئے اور رزق دیئے جاتے ہو (پھران سے برتر ہونے کے زعم کاکیا جواز ہے؟)

اس کو امام بخاری نے اسی طرح مرسل بیان کیا ہے۔ اس لئے کہ مصعب بن سعد تابعنی ہیں اور اس کو حافظ ابو بكر برقاني ،" نے اپني "صحیح" میں متصلاً بیان كیا ہے لینی عن مصعب عن ابیہ کے ساتھ۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب من استعان بالضعفاء والصالحين في الحرب.

۲۷۳- فوائد: اس میں بسرہ ور طبقات کو نصیحت کی گئی ہے کہ وہ اینے سے کم تر اور بے وسیلہ لوگوں کو حقیراور اینے کو ان سے برتر نہ سمجھیں۔ بلکہ ان کا احترام اور ان سے تعاون کریں۔ کیا پتہ ہے اللہ تعالی انہی کی وجہ سے تنہیں بھی روزی دے رہا اور دستمن پر غلبہ عطا فرما رہا ہو۔

> ٢٧٤ \_ وعن أبي الدَّرْدَاءِ عُوَيْمِر رضى الله عنه قال: سمِعْتُ رسولَ اللهِ ﷺ

۱۳ / ۲۷۴ . حضرت ابو الدرداء عويمر رفالله بيان كرتي ہیں کہ میں نے رسول اللہ ملٹھیلم کو فرماتے ہوئے سنا' يقول: «ابْغُونِي الضُّعَفَاءَ، فَإِنَّمَا تُنْصَرُونَ، مجمع تم مُزورول مين تلاش كرو' يقينا تمهاري' اين ال وَتُوْزَقُونَ بِضُعَفَائِكُمْ » رواه أبو داود بإسناد ضعفاء كى وجه سے بى مدد كى جاتى اور تهميس روزى دى جاتی ہے۔

(اسے ابو داؤر نے اچھی سند کے ساتھ روایت کیا

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في الانتصار بِرَذْلِ الخيل والضعفة.

۲۷۳- فوائد: اس کی وجہ یہ بیان کی گئ ہے کہ کمزور اور غریبوں کے دل زخارف دئیا (دنیا کی خوبصورتی اور جاذبیت) سے پاک ہوتے ہیں' اس لئے ان میں اخلاص اور انابت الی اللہ کا جذبہ زیادہ ہو تا ہے اور اس کی <sup>وجہ</sup> ے ان کی دعائیں بھی بارگاہ اللی میں مقبول ہوتی ہیں۔

اس کو نسائی کی ایک دو سری حدیث میں زیادہ وضاحت سے بیان فرمایا گیا ہے

"الله تعالیٰ اس امت کی مدد فرماتا ہے اس امت کے کمرور لوگوں کی دعا' نماز اور ان کے اخلاص کی وجہ سے " (عون المعبودج ۲° باب مذكور) ر ماض الصالحين (جلد اول) =

ر ماض الصالحین کے اکثر نسخوں میں ابغونی فی الفعفاء کے الفاظ ہیں' جس کے مطابق ترجمہ کیا گیا ہے۔ لیکن ابو راؤد کے شخوں میں "فی" کے بغیرہے۔ البتہ ایک ننخ میں ابغوالی النصعفاء ہے۔ جس کے معنی ہول گے، میرے لئے کمزور مسلمانوں کو تلاش کرو (تاکہ میں ان کی مخلصانہ دعاؤں سے مدد حاصل کروں)

۳۳۔ عورتوں کے ساتھ بھلائی کرنے کی وصيت كابيان

> قال الله تعالى: ﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بَالْمَعُرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩] وقال تعالى: فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَاكَ ٱللَّهُ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ١٢٩].

٣٤ - بَابُ الْوَصِيَّةِ بِالنِّسَاءِ

الله تعالیٰ نے فرمایا: اور ان عورتوں کے ساتھ مل جل کر الحچھی طرح رہو۔

﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ النِسَاءَ وَلَوَ اور فراليا: تم بركز عورتول كے درميان برابري كا معامله مَصْتُمُّ فَلَا تَعِيلُواْ كُلَّ ٱلْمَيْلِ نهيں كرسكوك الرجيم أس كى خواہش بھى ركھو' پس تم (اینے اختیار سے کسی ایک ہی بیوی کی طرف) ہر طرح نه جهک پژو' که دو سری کو ادهر میں لٹکتا چھوڑ دو اور اگر اصلاح کرتے اور اللہ سے ڈرتے رہو' تو بلاشبہ الله بهت بخشنے والا نهایت مهرمان ہے۔

فائدہ آیات: مطلب سے کہ ایک سے زیادہ ہویاں رکھنے والا' تمام ہویوں کے درمیان خواہش کے باوجود من كل الوجوہ (ہر بہلو سے) برابرى كا اجتمام كرنے ير قادر عى نہيں ہے۔ اس لئے كه اگر ظاہرى طور ير وہ بارى باری ہر بیوی کے ساتھ ایک ایک رات گزارے ' تب بھی وہ پار و محبت کے معاملے میں مکسانیت برقرار نہیں رکھ سکتا۔ کیونکہ اس کا تعلق دل سے ہے، جس پر انسان کا اختیار ہی نہیں۔ یقیناً کسی ایک کے ساتھ اسے دلی محت کم اور دو سری کے ساتھ زیادہ ہو گی' جس کا اظہار اس سے شہوت اور جماع کے موقع پر ہو گا۔ لیکن اس دلی محبت کا نتیجہ بیہ نہیں ہونا چاہئے کہ جن معاملات میں تم یکسانیت اور انصاف کر سکتے ہو' ان میں بھی اس کا اہتمام نه كرو اور بعض بيويوں كو أدهر ميں چھوڑ دو۔ ان كى ضروريات زندگى كا خيال ركھو' نه ان كى جنسى خواہشات كى تسكين كا۔ وہ شادى شدہ معلوم ہوں اور نہ مطلقہ۔ بلكہ اگر تم خلوص نيت سے اصلاح احوال ميں كوشش اور اپنے افتیار کی حد تک تمام ظاہری معاملات میں برابری کا اہتمام کرتے رہو گے ' تو دلی میلان میں کمی بیشی کو اللہ تعالی معاف فرما دے گا، کیونکہ وہ جانتا ہے کہ تم اس میں بے بس ہو۔ اسی لئے نبی ملتھ کیم سے دعاء فرمایا کرتے تھے۔ اللهم هذا قسسي فيما املك فلا تلمني فيما تملك ولا املك (ابو داؤد تمني) ابن ماجه 'کتاب النکاح) ''یا الله ان معاملات میں جو میرے اختیار میں ہیں 'میری یہ تقشیم ہے ' پس جس معاملے میں میں بے اختیار ہوں اور صرف توہی اس پر اختیار رکھتا ہے' اس میں مجھے ملامت نہ کرنا"۔

اب احادیث ملاحظیر ہوں:

۲۷۵ \_ وعن أبي هريرة رضي الله ١ / ٢٧٥ ـ حفرت ابو مريره بناتير سے روايت ہے' عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «اسْتَوْصُوا رسول الله طلَّيْكِم نے فرمایا ، عورتوں کے ساتھ اچھا

بِالنِّسَاءِ خَيْراً؛ فَإِنَّ المَرْأَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلَع، وَإِنَّ أَعْوَجَ مَا فِي الضَّلَع أَعْلاهُ، فَإِنْ ُّذَهَبْتَ تُقيمُهُ كَسَرْتَهُ، وَإِنْ تَرَكْتَهُ، لَمْ يَزَلْ أَعْوَجَ، فَاسْتَوصُوا بِالنِّسَاءِ» متفقٌ عليه. وفي روايةٍ في الصحيحينِ: «المَرْأَةُ كَالضِّلَع إنْ أَقَمْتَهَا كَسَرْتَهَا، وَإِنِّ اسْتَمْتَعْتَ بِهَا، اسْتَمْتَعْتَ وَفِيهَا عَوَجٌ». وفي رواية لمسلم: "إنَّ المَرْأَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضِلَع، لَنْ تَسْتَقِيمَ لَكَ عَلَى طَرِيقَةٍ، فَإِنِ اسْتَمُّتَعْتَ

قولُهُ: «عَوَج» هو بفتحِ العينِ والواوِ.

سلوک کیا کرو' اس کئے کہ عورت کی تخلیق پہلی ہے ہوئی ہے اور پہلی میں سب سے زیادہ ٹیٹرھا حصہ 'اس کا اوپر کا حصہ ہے' اگر تو اے سیدھا کرنے لگے گا' تو اہے توژ بیٹھے گا اور اگر اسے چھوڑے گا تو وہ ٹیڑھی ہی رہے گی' پس تم عورتوں کا خیال رکھا کرو۔ (بخاری ومسلم) اور تھیجین کی ایک اور روایت میں اس طرح ہے۔ عورت پیلی کی طرح ہے' اگر تو اسے سیدھا کرے گاز توڑ دے گا اور اس کو توڑنا' اس کو طلاق دینا ہے اور مسلم کی روایت میں ہے۔ عورت کیلی سے پیدا کی گئی بهَا، اسْتَمْتَعْتَ بِهَا وَفِيهَا عَوَجٌ، وَإِنْ مِي مُن طريق سے بھی تیرے لئے سیدهی نہیں ہو ذُهَبْتَ تُقيمُهَا كَسَرْتُهَا، وَكَسْرُهَا طَلاقُهَا». كي يس الرتواس سے فائده اٹھائے تواس كجي كي حالت میں فائدہ اٹھا' اگر تو اسے سیدھا کرنے لگے گاتو اسے توڑ ڈالے گااور اس کا توڑ دینا اس کو طلاق دینا ہے۔

عوج' یہ عین اور واؤ پر زبر کے ساتھ ہے۔ (لیکن امام نووی لینی اس کتاب کے مولف نے اپنی ایک اور كتاب "تهذيب الاساء واللغات" مين بيه بھي كها ہے كه "اسے دوسرے محققین نے کسرعین کے ساتھ ضبط کیا ہے" اور میں زیادہ صحیح اور مشہور ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب المداراة مع النساء \_ وصحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء.

720- فوا مد: استوصوا بالنساء کے معنی ہیں عورتوں کی بابت میری وصیت قبول اور اس پر عمل کرو- یا بعض تمہارا' بعض سے عورتوں کے ساتھ حس سلوک کی بابت وصیت طلب کرے۔ مطلب ہر دو صورتوں ہیں عورتوں کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید ہے۔ اس کئے کہ عورت فطری طور پر مرد سے کمزور بھی ہے اور مج فطرت اور کم عقل بھی۔ بنا بریں زیادہ عقل اور زیادہ صبرو قوت رکھنے والے مردکو مخل اور عفو و درگزر سے کام لیتے ہوئے' اس کے ساتھ حسن سلوک کا ہی اہتمام کرنا چاہئے۔ اس وصیت اور تاکید میں خوشگوار گھریلو زندگ<sup>ی کا</sup> راز مضمرہے۔ جو لوگ اس کے برعکس عورت کے ساتھ بے رحمانہ اور متشد دانہ رویہ اختیار کرتے اور سوچتے ہیں کہ اس طرح وہ اسے سیدھا کرلیں گے' وہ خام خیالی میں مبتلا ہوتے ہیں اور ان کا گھر جہنم کدہ بنا رہتا ہے <sup>یا</sup> پھر (طلاق کی وجہ سے) اجر جاتا ہے' اور اگر بچے بھی ہوں تو ان کی زندگیاں الگ برباد ہو جاتی ہیں۔

٢٧٦ ـ وعن عبدِ الله بن زَمْعَةَ رضي ٢ / ٢٧٦ - حفرت عبدالله بن زمعه بنائي سے روایت

الله عنه، أنه سَمِعَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ يَخْطُبُ، وَذَكَرَ النَّاقَةَ وَالَّذِي عَقَرَهَا، فقال رسولُ الله عَلَىٰ: ﴿ إِذِ ٱلْبَعَثَ أَشْقَلُهَا ﴾ [الشمس: ١٢] ِ انْبَعَثَ لَهَا رَجُلٌ عَزِيْزٌ، عَارِمٌ مَنِيعٌ فِي

ہے' انہوں نے نبی کریم اللہ کیا کو خطبہ دیتے ہوئے سا' آپ نے (صالح علیہ السلام کی) او نٹنی کا اور اس آدمی کا ذکر فرمایا'جس نے اس کی کوچیس کاٹ دی تھیں (اور پھر اسے ذبح کر دیا تھا) چنانچہ رسول اللہ ملٹھایا نے فرمایا اذ رَهْطِهِ"، ثُمَّ ذَكَرَ النِّسَاءَ، فَوَعَظَ فِيهِنَّ، انبعث اشقاها (لِعني بير آيت تلاوت فرمائي اور فَقَالَ: «یَعْمِدُ أَحَدُكُمْ فَیَجْلِدُ امْرَأَتَهُ جَلْدَ پھراس کے معنی بیان فرمائے) کہ او نٹنی کو ہلاک کرنے الْعَبْدِ، فَلَعَلَّهُ يُضَاجِعُهَا مِنْ آخِرِ يَوْمِهِ " ثُمَّ كَ لِتَ الكِ شري آدى الله الله عائدان كى وَعَظَهُمْ في ضَحِكِهِمْ مِنَ الضَّرْطَةِ وقال: حمايت حاصل تقى - پير آپ نے عورتوں كا ذكر فرمايا اور «لَمَ يَضْحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَّا يَفْعَلُ؟» متفقٌ ان ك بارے ميں نصيحت فرمائي و مَمَّا يَفْعَلُ؟» متفقٌ ان ك بارے ميں نصيحت فرمائي آپ نے فرمايا- تم ميں ے ایک آدمی اٹھتا ہے اور اپنی بیوی کو غلام کی طرح مارتا ہے۔ (اس نادان کو بیر پتہ نہیں ہو تا کہ) شاید اینے ون کے آخر میں (لینی رات کو) اس کے ساتھ وہ ہم بسری کرے (مطلب سے تھا کہ جب مرد اپنی بیوی سے اس طرح فائدہ اٹھانے اور اس کے ساتھ جنسی تسکین حاصل کرنے یر مجبور ہے تو پھراسے بے رحمانہ انداز سے مارنے پٹنے کا کیا جواز ہے؟ اسے تو عفو و در گزر سے کام لینا چاہئے) پھر آپ نے لوگوں کو گوز مارنے (آواز ہے ہوا خارج کرنے) پر ہننے (سے روکا) اور اس پر انہیں وعظ کیا اور فرمایا'تم میں سے ایک شخص ایسے کام وَ « الْعَارِمُ » بالعين المهملة والراء: بركول بنتا ب جسے وہ خود بھى كرتا ہے؟ (بخارى ومسلم) عارم' عین مہملہ اور راء کے ساتھ۔ شریر اور فتنہ یرداز' انبعث تیزی کے ساتھ اٹھایا یا کھڑا ہوا۔

هُوَ الشِّرِّيرُ المُفْسد، وقولُهُ: «انْبَعَثَ» أَيْ: قُامَ بِسُرْعَةٍ .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، تفسير ﴿والشمس وضحاها﴾، وكتاب النكاح، باب ما يكره من ضرب النساء، وكتاب الأدب، باب ﴿ يَأْيِهِ الذِّينِ آمنُوا لا يسخر قوم من قوم... > \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب النار يدخلها الجبّارون، والجنة يدخلها الضعفاء.

٢٧٦- فواكد: اسلام نے اگرچه ناگزير حالات ميں عورت كو سرزنش كرنے كى اجازت دى ہے۔ ليكن اس كے لئے قرآن سے ایک عکیمانہ ترتیب سے معلوم ہوتی ہے کہ پہلے انہیں وعظ و نصیحت کریں' اس سے وہ نہ سمجھے تورات کواں کے ساتھ سونا ترک کر دیں جو ایک سمجھ دار عورت کے لئے بہت بدی تنبیہ ہے۔ اس سے بھی نہ سمجھے تو پھر چرہ اور سرچھوڑ کر اس کی تھوڑی ہی گوشالی کریں بشرطیکہ ایسا کرنے سے اس کے سدھرنے کی امید ہو' ورنہ اس سے بھی گریز ہی بمتر ہے تاہم حسب ضرورت و اقتضاء نتیوں کام بیک وقت بھی کئے جا سکتے ہیں لیکن وعظ و نصیحت کو بالکلیہ نظر انداز کر کے مارنا پٹینا اور وہ بھی نہایت بے رحمانہ طریقے سے 'جس کی اسلام نے قطعاً اجازت نہیں دی ہے 'صحیح نہیں۔ اس حدیث میں نبی ساتھا ہے اس پہلو کو واضح فرمایا ہے کہ جب مرد کے لئے عورت کا وجود ناگزیر ہے اور اس کے بغیراس کے لئے رات گزارنا مشکل ہے تو پھراس کو لونڈی غلام کی طرح کیوں مار تا ہے؟ اسے یہ سمجھنا چاہئے کہ اس کے بھی جذبات ہیں اور زندگی گزارنے کی لئے وہ بھی گاڑی کا ایک پہیہ ہے، . اگر اس کی گوش مالی کی ضرورت پیش آہی جائے تو اس کی اس واقعی حیثیت کو سامنے رکھتے ہوئے ہی مارپیٹ والا معاملہ کرے نہ کہ اس کی اس اہمیت کو فراموش کر دے۔

اس طرح کسی کے گوز مارنے پر (جے پادنا بھی کہتے ہیں) ہنسنا بداخلاقی ہے۔ آخر اس بننے کا بھی کوئی جواز نہیں ہے'کیونکہ یہ ایک ایسی چیز ہے جس کا ارتکاب ہرانسان سے ہوتا ہے۔ اس لئے ہنس کر اسے مجلس میں شرمندہ نہ کیا جائے۔

> ۲۷۷ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا يَفْرَكُ آخَرَ» أَوْ قَالَ: «غَيْرَهُ» رواه مسلم. وقولُهُ: «يَفْرَكْ» هو بفتح الياءِ وإسكانِ الفاءِ وفتح الراءِ معناه: يُبْغِض، يقالُ: فَرِكَتِ المَرْأَةُ فرمايا - (مفهوم دونون كاايك بي م) - (مسلم) زَوْجَهَا، وَفَركَهَا زَوْجُهَا، بكُسر الراءِ، يَفْرَكُهَا بِفتحِها، أَيْ: أَبْغَضَهَا، والله أعلم.

٣ / ٢٧٧ - حفرت ابو هريره رفالته سے روايت ب رسول الله طلَّي لِم في فرمايا مومن مرد اليمان دار عورت مُؤْمِنٌ مُؤْمِنَةً إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقاً رَضِيَ مِنْهَا (بيوى) سے نفرت نہ کرے' اگر اس کی کوئی ایک عادت یا صفت اسے ناپبند ہو گی تو اس کی کسی دو سری صفت سے وہ خوش بھی ہوگا۔ یا آخر کی جگہ آپ نے غیرہ

يفرك أياء ير زبر فاء ساكن اور راء ير زبر-معنی ہیں ' نفرت کرے ' بغض رکھے ' کما جاتا ہے۔ عورت نے اینے خاوند سے نفرت کی یا بغض رکھا اور خاوند نے ا بنی بیوی سے نفرت کی' یعنی بغض رکھا۔ واللہ اعلم

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء.

۲۷۷- فوائد: اس میں بھی ازدواجی زندگی گزارنے کے لئے ایک نہایت حکیمانہ کلتہ بیان فرمایا گیا ہے اور وہ سے کہ ہر شخص میں اگر کچھ خامی یا کو تاہی ہوتی ہے تو کچھ خونی بھی ہوتی ہے۔ مرد کو نصیحت کی جا رہی ہے کہ وہ عورت میں کچھ خامی الی دیکھے جو اسے ناپند ہو' تو اسے نظر انداز کر کے اس کی خوبیوں پر نظر رکھے۔ اس طرح اس کے لئے اس کی بعض ناپیندیدہ خصلت کو برداشت کرنا آسان ہو جائے گا اور اسی طرح عورت بھی اگر مرد کی بعض باتول سے دل گیر ہو تو اسے بھی اس کی خوبیوں پر نظر رکھتے ہوئے' اس کی بعض خامیوں کو زیادہ اہمیت نہیں ديني حاية.

٢٧٨ - وعن عَمْرِو بن الأَحْوَص ٣ / ٢٧٨ - حضرت عمرو بن احوص جشمي بناتش ٢٧٨

الجُشَمِيِّ رضي الله عنه أنَّهُ سَمِعَ النَّبِيِّ عَيْكِيْرٌ في حَجَّة الوَّدَاع يَقُولُ بَعْدَ أَنْ حَمَدَ اللهُ تعالى، ، أَنْنَى عَلَيْهَ وذكَّرَ وَوَعَظَ، ثُمَّ قال: «أَلا وَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ خَيْراً، فَإِنَّمَا هُنَّ عَوَان عِنْدَكُمْ لَيْسَ تَمْلِكُونَ مِنْهُنَّ شَيْئاً غَيْرَ ذٰلكَ إِلَّا أَنْ يَا أَيْكِ نَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ، فَإِنْ فَعَلْنَ فَاهْجُرُوهُنَّ فِي المَضَاجِع، وَاضْرِبُوهُنَّ ضَرْباً غَيْرَ مُبَرِّح، فَإِنْ أَطَعْنكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا ؛ أَلَّا إِنَّا لَكُمْ عَلَى نِسَائِكُمْ حَقًّا ، وَلِنِسَائِكُمْ عَلَيْكُمْ حَقًّا؛ فَحَقُّكُمْ عَلَيْهِنَّ أَنْ لا يُوطِئْنَ فُرُشَكُمْ مَنْ تَكْرَهُونَ ، وَلا يَأْذَنَّ في بُيُوتِكُمْ لِمَنْ تَكْرَهُونَ، أَلا وَحَقُّهُنَّ عَلَيْكُمْ أَنْ تُحْسِنُوا إِلَيْهِنَّ فِي كِسْوَتِهِنَّ وَطَعَامِهِنَّ » رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيحٌ. قوله عِين (عَوَانِ) أَيْ: أسيْرَاتُ جَمْعُ عَالِيَةٍ، بِالْعَيْنِ المُهْمَلَةِ، وَهِيَ الأَسِيْرَةُ، وَالعَانِي: الأسيُّرُ. شَبَّهُ رسولُ الله عَلَيْ المَرْأَةَ فِي دُخُولِهَا تَحْتَ حُكْمِ الزَّوْجِ بِالأَسِيْرِ وَ الشَّاقُ الشَّدِيدُ. وَ (الشَّاقُ الشَّدِيدُ. وَقُولِهِ ﷺ: «فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا» أَيْ: لا تَطْلُبُ واطَريقاً تَحْتَجُ وَنَ بَهِ عَلَيْهِ نَ وَتُؤذُونَهُنَّ بِهِ، وَالله أعلم.

روایت ہے ' انہوں نے نبی ملٹھایم کو حجة الوداع کے خطبے میں فرماتے ہوئے سا۔ آپ نے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمہ و ثاء بیان کی اور وعظ و تذکیر کی' اس کے بعد فرمایا: سنو' عورتوں کے ساتھ اچھا سلوک کیا کرو' اس لئے کہ وہ تمہارے پاس قیدی ہیں'تم ان سے اس (ہم بسری اور اپنی عصمت اور تمهارے مال کی حفاظت وغیرہ) کے علاوہ اور مجه اختیار بھی نہیں رکھتے (اور جب وہ اینا یہ فرض ادا کر رہی ہوں تو پھر ان کے ساتھ بدسلوکی کا جواز کیا ہے؟) ہاں اگر وہ کسی برسی کو تاہی اور بدزبانی (یا کھلی بے حیائی) کا ارتکاب کریں (تو پھر تہیں انہیں سزا دینے کا حق ہے) پس اگر وہ ایبا کرس تو انہیں بستروں سے علیحدہ چھوڑ دو اور انہیں مارو۔ لیکن اذبت ناک مار نہ ہو۔ پھر اگر وہ تمہاری فرمال برداری اختیار کرلیں تو ان کے لئے كوكى اور راسته مت وهوندو (يعني طلاق وغيره دينے كا مت سوچو) یاد رکھو'جس طرح تمهاراحق تمهاری بیویوں یر ہے (اسی طرح) تمہاری بیویوں کا حق تم پر ہے۔ پس تمهاراحق ان پریہ ہے کہ وہ تمہارے بسترایسے لوگوں کو نہ روندنے دیں جنہیں تم ناپیند کرتے ہو اور ایسے لوگوں کو گھر کے اندر آنے کی اجازت نہ دیں جنہیں تم احیما نہیں سمجھتے (چاہے وہ کوئی اجنبی مردیا عورت ہویا بیوی کے محارم و اقارب میں سے ہو) سنو! اور ان کا حق تم پر بیہ ہے کہ تم ان کے ساتھ ان کی پوشاک اور خوراک میں احیما سلوک کرو (یعنی طاقت کے مطابق سے چزیں احسن طریقے سے انہیں مہیا کرو)۔

(اسے ترمذی نے روایت کیا اور کما کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔)

عوان عانیہ 'کی جمع ہے' معنی ہیں قیدی۔ اس کا فد کر عانی ہے۔ رسول اللہ ملتی ہے نامورت کو خاوند کے ماتحت ہونے میں ویدی کے ساتھ تشبیہ دی ہے۔ ضرب

مبرح کا مطلب ہے اذبیت ناک مار' اور ان پر کوئی راستہ مت وُهوندُو' كا مطلب ہے' ان پر غلبہ و تسلط كا اور انہیں ایذاء پہنچانے کا راستہ مت تلاش کرو۔ (یا طلاق مراد ہے۔) واللہ اعلم۔

تخريج: جامع ترمذي، أبواب النكاح، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها.

۲۷۸- فوائد: اس میں ایک تو وہی مارنے کا جواز ہے۔ لیکن اسی صورت میں اور اس طریقے سے جس کی وضاحت اس سے قبل کی گئی ہے۔ تاہم اگر مار کا فائدہ نظرنہ آتا ہو تو اس سے اجتناب ہی بہتر ہے' کیونکہ اس صورت میں نفرت و عداوت میں اضافے کا زیادہ امکان ہے اور یہ چیزیں حسن معاشرت کے منافی ہیں۔ (۲) خاوند کی عدم موجودگی میں عورت کی ذہے داری ہے کہ وہ اپنی عصمت اور خاوند کے مال وغیرہ کی حفاظت کے ساتھ' خاوند کے نابندیدہ افراد کو چاہے 'وہ اس کے قریبی عزیز ہی کیوں نہ ہوں 'گھرمیں داخل ہونے کی اور وہاں بیٹنے کی اجازت نہ دے۔ (۳) خاوند کی ذمے داری ہے کہ وہ طاقت کے مطابق اچھا لباس اور اچھی خوراک اور دیگر ضروریات زندگی فراہم کرے۔

> ٢٧٩ ـ وعن مُعَاوِيَةً بن حَيْدَةَ رضي قَبَّحَكِ الله .

۵ / ۲۷۹ ۔ حضرت معاویہ بن حیدہ رفات سے روایت الله عنه قال: قلتُ: يارسولَ الله إ ما حَقُّ مج كم مين في رسول الله ماليَّاليم سے يوچها مم مين زَوْجَة أَحَدنَا عَلَيْهِ؟ قال: «أَنْ تُطْعِمَهَا إِذَا صَحَى يوى كاس يركيا حق مج؟ تو آب ن فرايا طَعمْتَ، وَتَكُسُوهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ ولا جب توكهائ تواس كطلا جب تولياس بني تواس بعي تَضْرِبِ الْوَجْهَ، وَلا تُقَبِّحْ، وَلا تَهْجُرْ إلَّا بِهنا اور اس كے چرے ير مت مار'نہ اسے برا بھلا (یا في الْبَيْتِ» حديثٌ حسنٌ رواه أبو داود برصورت) كمه اوراس سے (بطور تنبيهم) عليحد كي افتيار وقال: معنى «لا تُقَبِّعْ» أَيْ: لا تَقُلْ: كرنى بو تو گرك اندر بى كر. يه مديث حن ب اے ابو داؤر نے روایت کیا اور کما کہ لا تقبح کے معنی ہیں کہ اسے یہ نہ کھے کہ اللہ مخفے فتیج بنا دے یا تیرا بیڑہ غرق کر دے۔

تخريج: سنن أبي داؤد، كتاب النكاح، باب في حق المرأة على زوجها.

۲۷۹- فوائد: نافرمان عورت کو راہ راست ہر لانے کے لئے علیمدگی (ترک تعلق) کی ضرورت پیش آئے تو گھر کے اندر یہ ترک تعلق اس طرح کیا جائے کہ رات کو اس کے ساتھ سونا چھوڑ دیا جائے۔ بعض کہتے ہیں کہ ہے علیدگی صرف بستر کی حد تک ہی ہو' بات چیت ترک نہ کی جائے۔ ترک کلام سے بعد میں اضافے کا زیادہ اندیشہ ہے۔ علاوہ ازیں اگر کوئی خاص سبب ہو تو گھرے باہر بھی علیحدگی کی اجازت ہے 'لیکن بیوی پر پھٹکار بھیجنا' ہر روز مارنا الله بن يا طلاق الي الفاظ استعال كرتے رہنا كرتے والنا يا نكالنے كى دهمكى دينا يا خوراك يا لباس مسيانہ کرنا یا غیر مهذبانه **جنکندے اختیار کرنا اور ناشائسته سزائیں دینا اور چرے پر تھپٹر مارنا اور آئے دن** مغلظات بکنا

ب ناجائز اور ممنوع ہے۔ بیوی کو بار بار طعنے اور کچوکے دینا اور اولاد یا اپنے رشتہ داروں کے سامنے ذلیل کرنا اور بھی برا ہے۔ یہ سب طریقے غلط اور ترزیب و شرافت سے دور ہیں جو ایک انسان کو کسی صورت زیب نہیں ریجے۔ بیوی گھر کی ملکہ ہوتی ہے اسے عزت اور وقار سے رکھنا چاہئے۔ جب عورت حد سے گزرتی نظر آئے تو پھر ۔ جو طریقے قرآن و حدیث میں آئے ہیں انہیں پر اکتفا کرنا چاہئے ان سے تجاوز' دین اور دنیا دونوں کی تاہی کا باعث ہے۔۔

٢٨٠ ـ وعن أبي هريرةً رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْهِ: «أَكْمَلُ المُؤْمِنِينَ إِيْمَاناً أَحْسَنُهُمْ خُلُقاً، وَخِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ لِنِسَائِهِمْ، رواه التِّرمذي وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

۲ / ۲۸۰ ۔ حضرت ابو ہررہ رہائشہ سے روایت ہے ہے جو اخلاق میں سب سے اچھا ہے اور تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو اپنی عورتوں کے حق میں سب سے بمترب - (اسے ترفدی نے حسن صحیح کماہے۔)

تخريج: جامع ترمذي، أبواب النكاح، باب ما جاء في حق المرأة على زوجها.

٢٨١ ـ وعن إياسِ بنِ عبدِ اللهِ بنِ فَقَـالَ: ذَئِـرْنَ النِّسَـاءُ عَلَـى أَزْوَاجهـنَّ، فَرَخَّصَ في ضَرْبِهِنَّ، فَأَطَافَ بِآلِ رسولِ الله ﷺ نسَاءٌ كَثِيرٌ يَشْكُونَ أَزْوَاجَهُنَّ، فقال رسولُ الله ﷺ: «لَقَدْ أَطَافَ بَآلِ بَيْتِ مُحَمَّدٍ نِسَاءٌ كَثِيرٌ يَشْكُونَ أَذْوَاجَهُنَّ لَيْسَ أُولٰئِكَ بِخِيَارِكُمْ» رواه أبو داود بإسنادٍ صحيح.

٧ / ٢٨١ - حضرت اياس بن عبدالله بن اني ذباب رخاته أبي ذُبابٍ رضي الله عنه قال: قال عن روايت م رسول الله مل الله مل الله عنه قال: م الله كي رسولُ الله ﷺ: «لا تَضْرِبُوا إِمَاءَ اللهِ » فَجَاءَ بانديول كو مت مارو- ( يجم عرصے كے بعد) حضرت عمر عُمَرُ رضي الله عنه إلَى رسولِ الله عِيْقِ، وَنَاتُمْ رسول الله مِنْهَا لِمُ كَا خدمت مِن حاضر بوت اور عرض کیا' عورتیں اپنے خاوندوں پر دلیر ہو گئی ہیں' تو رسول الله ملتاليا كي ازواج مطهرات على پاس كثرت سے عورتیں آنے لگیں جو اپنے خاوندوں کی شکایت کرتی تھیں ' چنانچہ رسول اللہ ملتی اللہ نے فرمایا ' محمد ( ملتی کیم ) کے گھروالوں کے پاس بہت سی عورتوں نے ہجوم کیاہے جو اینے خاوندوں کی شکایت کرتی ہیں (یاد رکھو) ایسا کرنے والے لوگ تم میں بہتر نہیں ہیں۔ (اسے ابو داؤد نے

قوله: «ذَئِرْنَ» هُوَ صحيح سند سے روايت كيا ہے۔)

بذَالِ مُعْجَمَةٍ مَفْتُوحَةٍ ثُمَّ هَمْزَةٍ مَكْسُورَةٍ ثُمَّ ذين ' نقط والى ذال مفتوحه ' پهر بمزه مكسوره ' پهر رَاءِ سَاكِنَةِ ثُمَّ نُونِ، أَي: اجْتَرَأْنَ، قوله: راء ساكن اور نون كے ساتھ - ولير ہو كئيں - اطاف کے معنی گیرلیا ' جوم کیا۔

"أَطَافَ" أَيْ: أَحَاطَ.

تخريج: سنن أبي داؤد، كتاب النكاح، باب في ضرب النساء.

٢٨١- فوائد: اس ميں واضح فرما ديا گيا كه عورتوں كو مارنے پيٹنے والے اخلاقی لحاظ سے بهترین انسان نہیں ہیں' مكارم اخلاق كا تقاضا ہي ہے كہ اس سے كريز ہى كيا جائے 'جيسے نبى ملتھ كيا كے بارے ميں منقول ہے كہ آپ نے

تمجی کسی بیوی کو نہ کسی خادم کو' نہ کسی اور چیز کواپنے ہاتھ سے مارا۔ البتہ جماد میں اپنے ہاتھوں سے کافروں کو مارا یا جب الله کی حرمتوں کو پامال ہوتے دیکھتے ' تو پھر آپ ضرور انتقام لیتے۔ (سنن نسائی)

٢٨٢ \_ وعن عبدِ الله بنِ عمرِو بنِ ١٨٢ / ٢٨٠ . حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص وَيُهُ الله سي روایت ہے' رسول الله طلق کیم نے فرمایا' دنیا ساز و سامان ہے اور دنیا کا بمترین سامان' نیک عورت ہے۔ (مسلم)

العاص رضى الله عنهما، أَن رسولَ الله عليه قال: «الدُّنْيَا مَتَاعٌ، وَخَيْرُ مَتَاعِهَا المَرْأَةُ الصَّالِحَةُ» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب خير متاع الدنيا المرأة الصالحة.

۲۸۲- فوا کد: دوسری حدیث میں نیک عورت کی صفات سے بیان کی گئی ہیں 'کہ جب خاوند اس کی طرف دیکھے تو اسے خوش کر دے 'جب اسے تھم کرے تو وہ بجالائے اور جب وہ گھرسے غائب ہو تو وہ اپنے نفس (عصمت) کی اور اس کے مال کی حفاظت کرے (ابو داؤر' نسائی) اس میں اس امر کی ترغیب ہے کہ اگر انسان کو دنیا اور آخرت کی کامیانی مطلوب ہے تو وہ عورت کا انتخاب کرتے وقت صرف اس کے حسن و جمال 'یا حسب و نسب یا مال و دولت پر ہی نظرنہ رکھ بلکہ دین کو ان سب پر مقدم رکھے اور دین دار اور پابند شربعت عورت سے ہی نکاح کرے 'ایسی عورت دین و دنیا کی سعادت کا باعث ہو گی۔

# ٣٥ - باَبُ حَقِّ الزَّوْجِ عَلَى الْمَرْأَةِ

قال الله تعالى: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَمَوالِهِمُّ فَالصَّدلِحَاتُ قَننِكَتُ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٣٤].

وأَمَّا الأحَاديثُ فَمنْهَا حَدِيثُ عَمْرِو بنِ الأَحْوَصِ السَّابق في الْبَاب

٢٨٣ ـ وعن أُبي هريرةَ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إذًا دَعَا الرَّجُلُ امْرَأَتُهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَلَمْ تَأْتِهِ فَبَاتَ غَضْبَانَ عَلَيْهَا لَعَنَتْهَا المَلائِكَةُ حَتَّى تُصْبحَ» متفقٌ عليه. وفي روايةٍ لهما: «إذا بَاتَتِ المَرْأَةُ هَاجِرَةً فِرَاشَ زَوْجِهَا لَعَنَتْهَا

# ۔ سے حورت پر خاوند کے حق کا بیان

الله تعالی نے فرمایا: مرد عورتوں پر حاکم ہیں بہ سبب اس کے جو اللہ نے بعض کو بعض پر فضیلت دی اور بہ سبب اس کے جو وہ اپنے مال خرچ کرتے ہیں۔ پس نیک عورتیں فرمال برداری کرتی ہیں اور بیٹھ بیٹھے (ان کے مال اور عزت و آبرو کی) حفاظت کرتی میں' اللہ کی توفیق اور اس کی حفاظت ہے۔

احادیث میں ایک تو عمرو بن احوص کی وہ حدیث ہے جو اس سے ماقبل باب میں گزری (دیکھو حدیث نمبر ۲۷۲) مزید کچھ احادیث درج ذبل ہیں۔

ا / ۲۸۳ ـ حضرت ابو ہرارہ افاللہ سے روایت ہے رسول الله ملتي ليم نے فرمايا 'جب آدمی اینی عورت کو اینے بستر کی طرف بلائے اور وہ نہ آئے 'یس خاوند وہ رات اس سے ناراضی کی حالت میں گزارے تو صبح کک فرشتے اس پر لعنت کرتے رہتے ہیں۔ (بخاری ومسلم) ان دونوں کی ایک اور روایت میں ہے۔ جب

المَلائِكَةُ حَتَّى تُصْبِحَ». وفي رواية قال رسولُ الله ﷺ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِه! مَا مِنْ رَجُل يَدْعُو امْرَأْتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَتَأْبَى عَلَيْهِ رَجُل يَدْعُو امْرَأْتَهُ إِلَى فِرَاشِهِ فَتَأْبَى عَلَيْهِ إِلَى كَانَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ سَاخِطاً عَلَيْهَا حَتَّى يَرْضَى عَنْهَا».

عورت اپنے خاوند (کی خواہش کے باوجود اس) کے بستر کو چھوڑ کر رات گزارے تو صبح تک فرشتے اس پر لعنت جھیجتے رہتے ہیں۔

ایک آور روایت میں ہے' رسول اللہ ملڑ آیا ہے فرمایا' قسم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' جو آدمی اپنی بیوی کو اپنے بستر کی طرف بلائے' پس وہ آنے سے انکار کر دے تو وہ (اللہ) جو آسانوں میں ہے اس پر ناراض رہتا ہے' یہاں تک کہ وہ خاوند اس سے راضی ہو جائے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، وكتاب بدء الخلق، باب إذا قال أحدكم آمين... ـ وصحيح مسلم، كتاب النكاح، باب تحريم امتناعها من فراش زوجها.

۲۸۳- فواکد: اس سے معلوم ہوا کہ عورت کے لئے خاوندکی اطاعت فرض و واجب ہے 'اگر عذر شرعی نہ ہونے کے باوجود اطاعت سے انکار کرے گی تو غضب اللی کی مستحق قرار پائے گی اور وہ اس وقت تک اللہ کے ہاں ملعون و مغضوب رہے گی جب تک وہ اپنے خاوند کو راضی نہیں کر لے گی۔ اس میں ان عور توں کے لئے سخت تنبیہہ ہے جو اپنی بدمزاجی اور ضدی بن کی وجہ سے خاوند کی ناراضی کی پروا نہیں کرتیں اور اپنی تریاہٹ (ضد غودر) پر مصرر بتی ہیں۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اللہ تعالی تمام مخلوقات سے بالا 'آسانوں پر یعنی عرش پر ہے ' جس طرح اس کی شان کے لاکق ہے۔

٢٨٤ ـ وعن أبي هريرة رضي الله عنه أيضاً أن رسولَ الله على قال: «لا يَحِلُّ لِامْرَأَةِ أَنْ تَصُومَ وَزَوْجُهَا شَاهِدٌ إلَّا بإِذْنِهِ، وَلا تَأْذُنَ فِي بَيْتِهِ إلَّا بإِذْنِهِ» متفقٌ عليه وهذا لفظ البخاري.

۲ / ۲۸۳ - حفرت ابو ہررہ رہائیہ ہی سے مروی ہے'
رسول اللہ طائیہ ہے فرمایا' کسی عورت کے لئے یہ جائز
نمیں ہے کہ وہ خاوند کی موجودگی میں اس کی اجازت
کے بغیر (نفلی) روزہ رکھے اور نہ یہ جائز ہے کہ اس کی
اجازت کے بغیر کسی کو اس کے گھر میں آنے کی اجازت
دے۔ (بخاری و مسلم' اور یہ الفاظ بخاری کے ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب لا تأذن المرأة في بيت زوجها - وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب ما أنفق العبد من مال مولاه.

۲۸۴- فوا کد: اس کا فائدہ واضح ہے۔ اس سے ایک اصول بیہ بھی معلوم ہوا کہ نفلی عبادت سے اگر کسی انسان کا حق فوت ہو تا ہے، تو اس نفلی عبادت پر' انسان کا حق مقدم ہو گا۔

 دار ہے اور تم سب سے اس کی اپنی رعیت کے بارے میں باز پرس ہو گی۔ امیر (اپنی رعایا کا) ذے دار ہے،
آدمی اپنے اہل خانہ کا ذے دار ہے، عورت اپنے خاونر
کے گھر اور اس کی اولاد کی ذے دار ہے، پس (اس طرح) تم سب سے اس کی اپنی طرح) تم سب ذے دار ہو اور تم سب سے اس کی اپنی رعیت کے بارے میں یوچھا جائے گا۔ (بخاری و مسلم)

وَكُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالأَمِيرُ رَاعٍ، وَالأَمِيرُ رَاعٍ، وَالرَّجُلُ رَاعٍ عَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ؛ وَالمَرْأَةُ رَاعِيَّةٌ عَلَى اَهْلِ بَيْتِهِ؛ وَالمَرْأَةُ رَاعِيَّةٌ عَلَى اَيْتِهِ؛ وَالمَرْأَةُ رَاعٍ، عَلَى بَيْتِ لَوْ مَنْ لَكُلُّكُمْ رَاعٍ، وَكُلَّهُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ » متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، وكتاب الجمعة، باب الجمعة في القراى والمدن ـ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضيلة الإمام العادل.

۲۸۵- فوائد: یہ حدیث اس لحاظ سے نہایت اہمیت کی حامل ہے کہ اس میں معاشرے کے ہر فرد کو جاہے وہ حکمران ہو یا ایک عام آدمی' حتیٰ کہ گھر کی چار دیواری کے اندر رہنے والی عورت کو بھی' اپنے اپنے وائرے میں اپنے فرائض ادا کرنے' اصلاح کرنے کا اور عدل و انصاف کے قیام کا ذمے دار اور اس میں کو تاہی کرنے پر باز پرس کا حق دار قرار دیا گیا ہے۔

رضي الله عنه ، أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: روايت من رسول الله طلق بن على بالله سور الله عنه ، أنَّ رسولَ الله عنه والنه وإنْ ضرورت كے لئے اپنى يبوى كو بلائے ، تو اسے چاہئے كه كانت على التَّور ، رواه الترمذي والنسائي وه (فوراً) آجائے ، اگرچه وه تنور پر (روثي وغيره پكائے ميں وقال الترمذي : حديث حسن صحيح . مصروف ) هو۔ (ترمذي نسائي - امام ترمذي نے اسے حسن صحيح .)

تخریج: سنن ترمذي، أبواب الرضاع، باب ما جاء في حق الزوج على المرأة. صاحب منتقى في كما م كه يه روايت صرف ترذي مين ہے۔

۲۸۲- فوائد: اس سے بھی عورت کے لئے خاوند کی اطاعت کی اہمیت اور تاکید واضح ہے۔

بیشک شریعت میں خاوند کا کافی درجہ ہے۔ جمال عورتوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ خاوندول کا مقام سمجھیں ' وہاں خاوندوں کو بھی اپنا مقام پہچاننا چاہئے۔

۲۸۷ ـ وعن أَبِي هريرة رضي الله عنه م / ۲۸۸ ـ حضرت ابو بريره بن الله عنه م الله عنه عن النبيِّ عَلَيْهُ عنه الله عنه م الله عنه عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «لَوْ كُنْتُ آمِراً أَحَداً أَنْ كَريم الله الله عنه النبيِّ عَلَيْهُ قال: «لَوْ كُنْتُ آمِراً أَحَداً أَنْ تَسْجُداً كَرِيم الله الله عنها عورت كو حكم ويتا كه وه يَسْجُدَ لأَحَدِ لأَمَدُ تُ المَدرات كو حكم ويتا كه وه لِنَوْجِها» رواه الترمذي وقال: حديث حسن البين ظاوند كو سجده كرے ـ (ترفري حسن صحيح-)

تخریج: سنن ترمذي، أبواب الرضاع، باب ما جاء في حق الزوج على المرأة. ٢٨٥- فواكد: اس سے بھى اس امركى وضاحت ہوتى ہے كہ عورت كے لئے ظاوندكى عزت و توقير كتنى ضرورى

٢٨٨ - وعن أُمَّ سَلَمَة رضي الله ٢ / ٢٨٨ - حضرت ام سلمه وثي الله عن روايت م عنها قالت: قال رسولُ الله على: «أَيُّمَا رسول الله طاليُّ من عورت كا انقال اس المرزَأة مَاتَتْ، وَزَوْجُهَا عَنْهَا رَاضِ دَخَلَتِ على مين مواكه اس كا فاوند اس ع فوش تها وه جنت الجَنَّةَ " رواه الترمذي وقال: حديث من مائك كي.

(ترندی نے اسے حسن کماہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الرضاع، باب ما جاء في حق الزوج على المرأة.

۴۸۸ فوائد: یه فضیلت ایس عورتول کے لئے ہے جو احکام و فرائض اسلام کی پابندی کے ساتھ اپنے خاوند کو بھی خوش رکھنے کا اہتمام کرتی ہیں۔ اللہ تعالی ان کی چھوٹی غلطیاں معاف فرما کر ان کو ابتداء میں ہی جنت میں بھیج رے گا۔ جمال بد مزاج اور اکھر قتم کی عور تیں ہیں وہال نیک مزاج اور خوش خصال خواتین بھی ہیں یہ حدیث الی محود الصفات خواتین کے لئے خوشخبری ہے۔

> ٢٨٩ ـ وعن مُعاذِ بنِ حبلِ رضي الله عنه عن النَّبِيِّ ﷺ قال: ﴿لا تُؤُذِي أَمْرَأَةٌ زَوْجَهَا فِي الدُّنْيَا إِلَّا قَالَتْ زَوْجَتُهُ مِنَ هُوَ عِنْدَكِ دَخِيلٌ يُوشكُ أَنْ يُفَارِقَكِ إِلَيْنَا﴾ رواه الترمذيُّ وقال: حديث حسن.

۷ / ۲۸۹ ۔ حضرت معاذین جبل رہائٹر سے روایت ہے' نبی کریم ملتی کے فرمایا 'جو عورت دنیا میں اینے خاوند کو ایذاء پنجاتی ہے تو اس کی حورمین میں سے ہونے والی الحُورِ الْعِين: لا تُؤذِيهِ قَاتَلَكِ الله! فَإِنَّما بيوى (جنت مين) كهتى ج الله تحقي بلاك كرك اس ایذا مت پنیا کونکه به تو تیرے پاس (چند روزه) مهمان ہے ، عنقریب میہ تجھ سے جدا ہو کر ہمارے ماس آنے والا ہے۔ (ترفدی نے اسے حسن کماہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، آخر أبواب الرضاع، \_ وسنن ابن ماجة، كتاب النكاح، باب في المرأة تؤذي زوجها.

١٨٩- فوائد: جس طرح شريعت اسلاميه نے مرد كو عورت كے ساتھ حسن سلوك كى تاكيد كى ہے اى طرح عورت کو بھی ایبا رویہ اختیار کرنے سے روکا ہے جس سے خاوند کو تکلیف ہو۔ یہ ایذاء رسانی 'بدزبانی سے بھی ہو علی ہے اور بداخلاقی و بداطواری سے بھی اور اس کی آمدنی سے بردھ کر ناجائز مطالبات کی صورت میں بھی۔ جیسا کہ عام طور پر عور تیں ان تینوں ہی طریقے سے اپنے خاوندوں کو زچ کرتیں اور ان کی پریشانی کا باعث بنتی ہیں۔ الا من رحمها الله باقى ربى يه بات كه جنت كى حورعين كويه علم كيے موتا ہے كه وہ عورت اپنے خاوند کو ایزاء پنچا ری ہے۔ تو گذارش ہے کہ اللہ تعالی کو اس تک خبر پنچانا کون سامشکل ہے؟ ہو سکتا ہے کچھ ملائکہ کی میہ ڈیوٹی لگا رکھی ہو۔

۸ / ۲۹۰ مطرت اسامه بن زید فی افتات روایت م ٢٩٠ ـ وعن أسامةً بن زيدٍ نی کریم علی نے فرمایا میں نے اپنے بعد مردول کے رضي الله عنهما عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَال: «مَا تَرَكْتُ بَعْدِي فِتنَّةً هِيَ أَضَرُ عَلَى حَق مِين عورتوں سے زیادہ خطرناک فتنہ کوئی اور نہیں الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ» متفقٌ عليه. جِمُورُا- (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب ما يتقي من شؤم المرأة \_ وصحيح مسلم، كتاب الرقاق، باب أكثر أهل الجنة الفقراء، وأكثر أهل النار النساء، وبيان الفتنة بالنساء.

۲۹۰- **فوا کد:** اس میں نبی مانتھیا نے عورت کے وجود کے حسن و جمال کو مردوں کے لئے تمام فتنوں میں سب ہے برا اور سب سے زیادہ خطرناک فتنہ قرار دیا ہے۔ جس کا مشاہرہ بہ آسانی کیا جا سکتا ہے۔ بالعموم عورتوں کی ناجائز خواہشات کی محکیل کے لئے ہی مرد رشوت خوری اور ناجائز ذرائع آمدنی اختیار کرنے پر مجبور ہوتے ہیں۔ اگر عورتیں نت نے فیشنوں کے مطابق لباس اور زیورات پہننے کا شوق فضول ترک کر کے سادگی کو اپنالیں تو مرد کو حرام ذرائع آمدنی اختیار کرنے کی زیادہ ضرورت پیش نہ آئے۔ اسی طرح شادی بیاہ کے موقعوں پر عورتیں ہی تمام بے ہودہ رسم و رواج کرنے پر مردول کو آمادہ کرتی ہیں اور یول حدود شریعت کی یامالی کے ساتھ بے پناہ اخراجات کا باعث بنتی ہیں۔ اگر عورتیں رسم و رواج دنیا کی بجائے شریعت کو اہمیت دیں تو شادیاں بھی راحت و سکون کا باعث بن سکتی ہیں جب کہ یہ آج کل ایک عذاب اور وبال جان بنی ہوئی ہیں۔ اسی طرح زندگی کے اور شعبوں میں بھی عورت کی حشر سامانیاں مختاج وضاحت نہیں۔ اللہ تعالی ان فتنوں سے محفوظ رکھے۔

تعالى: ﴿ لِينُفِقَ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ مَطَالِقٍ. [سأ: ٣٩].

# ٣٦ ـ بابُ النَّفَقَةِ عَلَى العِيَالِ ٣٦ ـ المل وعيال ير خرج كرنے كابيان

قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلْمُؤْلُودِ لَهُ رِنْفَهُنَّ الله تعالى نے فرمایا: اور باپ پر 'جس كا وہ بچہ ہے 'ان وَكِسُوتُهُنَّ بِٱلْمَعْرُونِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]، وقال (ووده بلانے واليوں) كا كھانا اور لباس ہے وستور كے

عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَلَيْنَفِقَ مِمَّا ءَائِنَهُ ٱللَّهُ لَا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا اور فرمايا: چاہئے كه خرچ كرے كشاكش والا اپني كشاكش إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا ﴾ [الطلاق: ٧]، وقال تعالِى: (وسعت) كے مطابق اور جس كو اس كى روزى نبي تلى ﴿ وَمَا ۚ أَنفَقَتُ مِن شَيْءٍ فَهُو يُغُلِفُ أَمْ ﴾ ملتى ہو' اس كو چاہئے كه وہ الله كى وى ہوئى روزى ميں سے اس کے موافق خرچ کرے' اللہ تعالیٰ کسی نفس کو اس سے زیادہ کا مکلف (ذمہ دار) نہیں بناتا' جتنا اس نے اس كو ديا ہے۔ (سورة الطلاق ع)

اور الله تعالی نے فرمایا: تم جو کچھ بھی خرچ کرو' الله اس کاعوض (دنیا یا آخرت میں) عطا فرما تا ہے۔

۲۹۱ ـ وعن أَبِي هريرةَ رضي الله 1/ ۲۹۱ ـ حضرت ابو بريره بناتُنهُ سے روايت ہے 'رسول عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «دِينَارٌ الله ملتَّلِيمُ نِي فَرَمَايا ايك وه دينار ہے جے تو اللہ ك أَنْفَقْتَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ، وَدِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ فِي رات (جمار) مين خرج كرك ايك وه دينار ہے جو كى رَقَبَةٍ، وَدِينَارٌ تَصَدَّقْتَ بِهِ عَلَى مِسْكِين، گرون (ك آزاد كرنے) ميں خرچ كرے اور ايك وه

وَدِينَارٌ أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ، أَعْظَمُهَا أَجْراً وينار ہے جو تو کسی مسکین پر صدقہ کرے اور ایک وہ دینار ہے جو تو اپنے بال بچوں پر خرچ کرے۔ ان میں الِّذِي أَنْفَقْتَهُ عَلَى أَهْلِكَ» رواه مسلم. سب سے زیادہ اجر اس دینار میں ہے جو تو اینے بال بچوں یر خرچ کرے۔ (ملم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة على العيال والمملوك.

٢٩١- فوائد: يه ايس مخص كا تذكره ب جو صاحب نصاب نه جو اور قليل آمدني كا حامل مو- اس كے لئے حكم يه ہے کہ پہلے اپنے بال بچوں کی ضروریات اور ان کی خوراک و پوشاک پر خرچ کرے' اس میں اس کے لئے زیادہ اجر ہے 'کیونکہ اہل و عیال کا خرچ اس کے ذمے واجب ہے 'جب کہ دوسرے مقامات پر خرچ کرنا ایک نقلی عبادت ہے۔ ظاہر بات ہے کہ فرض و واجب کو چھوڑ کر نفلی عبادت میں نواب نہیں۔ البتہ جو شخص صاحب حیثیت اور صاحب نصاب ہے' اس کا معاملہ اس سے مختلف ہے اس کے لئے زکو ہ کی رقم اہل و عیال پر خرج کرنے کی بجائے ' دو سری مدات پر خرچ کرنا ضروری ہے۔ بلکہ حسب ضرورت و اقتضاء زکو ہ کے علاوہ بھی۔

اللهِ» رواه مسلم.

۲۹۲ \_ وعن أبي عبدِ الله وَيُقَالُ له: ٢٦ / ٢٩٢ \_ حضرت ابو عبدالله (اور بعض كے نزديك ابو أَبِي عبد الرَّحمٰن ثَوْبَانَ بْن بُجدُد مَوْلَى عبد الرحمٰن) ثوبان بن بجدو- رسول الله طَلَّيْ اللهُ عَرْاد «أَفْضَلُ دِينَارٍ يُنْفِقُهُ الرَّجُلُ دِينارٌ يُنْفِقُهُ عَلَى سب سے افضل دينار 'جو آدمی خرچ كرتا ہے 'وہ دينار عِيَالِهِ، وَدِينَارٌ يُنْفِقُهُ عَلَى دَابَّتِهِ فِي سَبيل ہے جے وہ اپنے بال بچوں پر خرچ کرے اور (پھر) وہ اللهِ، وَدِينَارٌ يُنْفِقُهُ عَلَى أَصْحَابِهِ فِي سَبِيلِ وينار ہے جو الله کے رائے میں اپی سواری پر خرج كرے ـ اور (تيسرے نمبرير) وہ دينار ب جے اللہ كے رائے میں اپنے ساتھیوں پر خرچ کرے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة على العيال والمملوك.

٢٩٢- فواكد: اس مديث كابھي ويي مفهوم ہے جو ما قبل مديث كا تھا اس ميں بھي كم آمدني والے كو سب سے پہلے اپ اہل و عیال پر خرچ کرنے کی تاکید کی گئ ہے اور اسے افضل قرار دیا گیا ہے۔ پھر پچھ نے جائے تو ترتیب مذکور کے مطابق خرچ کرے۔

٢٩٣\_ وعن أُمِّ سَلَمَةَ رضي الله عنها قَالَتْ: قلتُ: يا رسولَ اللهِ! هَلْ لِي أُجْرٌ فِي يَنِي أَبِي سَلَمَةَ أَنْ أَنْفِقَ عَلَيْهِمْ، وَلَسْتُ (ابِع پہلے خاوند) کی اولاد پر خرج کروں تو اس میں بِتَارِكَتِهِمْ هٰكَذَا وَهٰكَذَا إِنَّمَا هُمْ يَنِيَّ؟ فقال: ميرے لئے كوئى اجر ہے؟ ميں ان كو اس طرح نو شيں "نَعَمْ لَكِ أَجْرُ مَا أَنْفَقْتِ عَلَيْهِمْ " متفقٌ عليه . چهو ر سكى كه وه تلاش رزق مين اوهر اوهر پهرت

٣ / ٢٩٣ ـ حضرت ام سلمه ويُهاليك بيان فرماتي بين كه پریں' آخر وہ میری این اولاد ہیں۔ آپ نے جواب

### ارشاد فرمایا۔ ہال ' تو ان پر جو کچھ خرچ کرے گی ' اس میں تیرے لئے اجر ہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب الزكوة على الزوج والأيتام في الحجر وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين والزوج والأولاد . ۲۹۳- فوا کد: اولاد پر انسان اگرچہ اس فطری محبت و شفقت کی وجہ سے خرچ کرتا ہے جو ماں باپ کے دلوں میں ہوتی ہے' اس کے باوجود' بیر الله کا فضل و کرم ہے' کہ اس میں بھی وہ نہ صرف اجر دیتا ہے بلکہ دو سری مدول ك مقابل من زياده اجر ديتا - وذلك من فضل الله علينا وعلى الناس والحمد لله رب العالمين

٢٩٤ ـ وعن سعدِ بن أُبي وَقَّاص رضي الله عنه في حديثِهِ الطُّويلِ الَّذي مَا تَجْعَلُ فِي في امْرَأَتِكَ» متفَقٌ عليه.

٣ / ٢٩٣ - حضرت سعد بن ابي و قاص رخالتند سے ابني اس طومل حدیث میں ، جے ہم پہلے کتاب کے آغاز میں قَدَّمْنَاهُ فِي أَوَّلِ الْكِتَابِ في بَابِ النِّيَّةِ أَنَّ ميت كى باب ميں بيان كر آئے ہيں' روايت ہے كہ رسولَ اللهِ ﷺ قال له: «وَإِنَّكَ لَنْ تُنْفِقَ رسول الله طَيَّ الله عَلَيْكِم في الله عَلَيْكِم الله نَفَقَةً تَبْتَغِي بِهَا وَجْهَ اللهِ إِلَّا أُجِرْتَ بِهَا حَتَّى كَل رضاك لئة خرج كروك اس ير تهيس ضرور اجر دیا جائے گا'حتیٰ کہ اس (لقم پر بھی) جو تم اپنی بیوی کے منہ میں ڈالو گے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب ما جاء أن الأعمال بالنية، وكتاب الجنائز، باب رثى النبي ﷺ سعد بن خولة، وغيرهما من كتب الصحيح ـ وصحيح مسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث.

۲۹۴- فوا کد: اس میں بھی اصل نکتہ ہی ہے کہ انسان اس نیت سے بیوی بچوں کو کھلائے پلائے کہ یہ اللہ کا تھم ہے' تو یہ فطری داعیہ بھی طاعت و عبادت بن جائے گا جس پر انسان اجر کا مستحق ہو گا۔

۲۹۵ ـ وعن أَبِي مَسْعُودِ الْبَدْرِيِّ ۵ / ۲۹۵ ـ حضرت ابو مسعود بدرى رفائد سے روایت رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عِلَيْ قال: «إِذَا أَنْفَقَ ہے ' نبی کریم اللّٰهِ اللهِ عنه عن النَّبِيِّ على والله الرَّجُلُ عَلَى أَهْلِهِ نَفَقَةً يَحْتَسِبُهَا فَهِيَ لَهُ عِيل بِرِ ثُواب كَي نيت سے خرچ كرتا ہے تو وہ اس كے لئے صدقہ شار ہو تا ہے۔ (بخاری ومسلم) صَدَقَةٌ » متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب ما جاء أن الأعمال بالنية، وأول كتاب النفقات، \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين والزوج

۲۹۵- فوائد: ثواب کی نیت سے کا مطلب ہے کہ میں بال بچوں کی کفالت کا وہ فرض ادا کر رہا ہوں جو اللہ ف مجھ پر عائد کیا ہے ' نیز صلہ رحمی کا بھی تقاضا ہے اور اس ادائیگی فرض اور صلہ رحمی سے مجھے اللہ کی رضا اور اس

کا قرب حاصل ہو گا۔ تو اس نیت سے بچوں پر خرچ بھی اجر و ثواب کا باعث ہے۔

داود وغیره. ورواه مسلم فی صحیحه کے نان نفقہ میں کو تاہی کرے)۔ عَمَّنْ يَمْلِكُ قُوتَهُ ۗ .

٢٩٦ - وعسن عبد الله بسن ٢٩١/٦ - حفرت عبدالله بن عمو بن عاص عاص عن الله عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: روايت م، رسول الله ملي الله عنهما آدمي كر كناه قال رسولُ الله ﷺ: «كَفَى بِالْمَرْءِ إِثْماً أَنْ كَار مونے كے لئے يمى كافى بے كه وہ جن كى روزى كا نَضَيِّعَ مَنْ يَقُوتُ ، حديثٌ صحيحٌ رواه أبو في وارب ان (ك حقق) كوضائع كردك (يعني ان

مَعْنَاهُ قال: «كَفَى بِالمَرْءِ إِثْماً أَنْ يَحْسِسَ بي مديث صحيح ہے جسے ابو واؤد وغيره نے روايت کیا ہے۔ اور مسلم میں بھی اس کے ہم معنی روایت ہے' جس میں آپ نے فرمایا' آدمی کے گناہ کے لئے میں کافی ہے کہ وہ جس کی خوراک کا ذمے دار ہے' اس سے ہاتھ روک لے۔

تخريج: سنن أبي داود، آخر كتاب الزكاة ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة علي العيال والمملوك.

٢٩٦- فوائد: مطلب بي ہے كه اين ابل و عيال كى كفالت سے غفلت يا اعراض اتنا برا كناه ہے كه اگر اس كے نامہ اعمال میں اس کو تاہی کے علاوہ کوئی اور گناہ نہ بھی ہو' تب بھی عنداللہ مواخذے کے لئے میں کافی ہے۔

علاوہ ازیں حدیث کے الفاظ میں اتنی عمومیت ہے کہ اس میں اہل و عیال کے علاوہ خادم اور نوکر چاکر بھی آجاتے ہیں' کیونکہ انسان ان کی بھی خوراک کا ذے دار ہوتا ہے جس سے یہ واضح ہوتا ہے کہ خادموں' ملازموں اور نوکروں چاکروں کی بھی خوراک اور انسانی ضروریات کا مہیا کرنا' مالک کی ذے داری ہے اور اس میں کو تاہی عنداللہ جرم ہے۔

۲۹۷ - حضرت ابو ہریرہ بالٹھ سے روایت ہے 'نی العِبَادُ فِيْهِ إِلَّا مَلَكَانِ يَنْزِلانِ، أَفَيَقُولُ بِين وو فرشة اترت بين ان بين سے ايك كتا ہے، اے اللہ! خرچ کرنے والے کو اس کا بدل عطا فرما اور الأَخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكاً تَلَفاً» متفقٌ وومراكتا ب الله! روك كر ركف والے ك (مال) کو ضائع فرہا دے۔ (بخاری و مسلم)

۲۹۷ ـ وعن أَبي هريرةَ رضي الله عنه أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيْةِ قال: «مَا مِنْ يَوْم يُصْبِحُ أَحَدُهُمَا: اللَّهُمَّ أَعْط مُنْفِقاً خَلَفاً، وَيَقُولُ

تَخْرِيجِ: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب قوله تعالى ﴿فأما من أعطي واتقى﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب في المنفق والممسك.

۲۹۷- فوائد: اس میں اچھے لوگوں کے حق میں دعائے خیراور برے لوگوں کے لئے بددعاء کرنے کا جواز ہے۔ اور سی بھی معلوم ہوا کہ جس طرح مخلوق پر خرچ کرنا باعث ثواب ہے اسی طرح انفاق سے ہاتھ تھینچ لینا عذاب کا باعث ہے۔ گویا تنگ دل اور بخیل کو انسانوں کے علاوہ فرشتے بھی قابل نفریں سمجھتے ہیں۔ کنجوس کی کہیں بھی عزت

٢٩٨ \_ وعنه، عن النَّبيِّ عِيَّلِيَّةٍ قال: «الْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفْلَى وَابْدَأْ بِمَنْ يَسْتَغْن، يُغْنِهِ اللهُ ﴾ رواه البخاري.

۸ / ۲۹۸ ۔ انهی ابو مررہ رفائشہ سے روایت ہے، نی تَعُولُ، وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ مَا كَانَ عَنْ ظَهْرِ (ما تَكُن والے) سے بسر ہے اور خرج كرنے كى ابتداءان غِنَّى، وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ، يُعِفَّهُ اللهُ، وَمَنْ لوگول سے كرجن كى دكيم بھال كا ذمے وار تو ہے اور بهترین صدقہ وہ ہے جو تو نگری (بے نیازی) کے بعد ہو اور جو سوال یا حرام سے بیچنے کی کوشش کرتا ہے' اللہ اسے بچالیتا ہے۔ اور جو بے نیازی چاہے' اسے الله غناء و تونگری سے نواز کر بے نیاز کر دیتا ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب لا صدقة إلا عن ظهر غني. . .

۲۹۸- فوا کد: اس میں انفاق فی سبیل الله' اہل و عیال کی اولیت و فوقیت اور عفت و قناعت کا بیان ہے نیز جو شخص اللہ سے جس چیز کی خواہش اور دعاء کرے' اللہ اس میں اس کی مدد فرما تا ہے۔

## ٣٧ ـ بَابُ الْإِنْفَاقِ مِمَّا بُحِبُ وَمِنَ ٣٠ لِينديده اور عده چيزي خرج كرف كا بيان

قال الله تعالى: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يَحُبُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ ٱلأَرْضُ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦٧].

الله تعالی نے فرمایا مم ہر گزنیکی حاصل نہیں کر سکتے۔ تاآنکه تم پیندیده چیز (الله کی راه میں) خرچ کرو-اور فرمایا: اے ایمان والو! اینی کمائی میں سے یا کیزہ چیزیں خرچ کرو اور ان چیزوں سے جو ہم نے تمہارے کئے زمین سے اگائی ہیں اور نایاک کا ارادہ نہ کرنا کہ اس میں سے تم خرج کرو۔

اب اس سے متعلق احادیث ملاحظہ ہوں:

ا / ۲۹۹ ۔ حضرت انس ہنائنہ سے روایت ہے کہ حضرت ابو طلحہ بنالتہ انصار مدینہ میں تھجور کے باغات کے اعتبار بالمَدِينَةِ مَالًا مِنْ نَخْل، وَكَانَ أَحَبُ أَمْوَالِهِ عَسب عن زياده دولت مند عظ اور اسمين البيخ الول إَلَيْهِ بَيْرَحَاءَ، وَكَانَتُ مُسْتَقْبِلَةَ الْمَسْجِدِ مِينِ سب سے زیادہ پیندیدہ بیرطاء (نامی باغ) تھا' سے مسجد وَكَانَ رسولُ الله ﷺ يَدْخُلُهَا وَيَشْرَبُ مِنْ نبوى كَ بِالكُل سامن تَما نبى مِنْ الله عِلْمَ الس مِن تشريف مَاءِ فِيْهَا طَيِّبٍ قَالَ أَنَسٌ: فَلَمَّا نَزَلَتْ هٰذِهِ لا**تّے اور باغ میں موجود پاکیڑہ پانی پیتے۔ حضرت انس**ُّ

٢٩٩ ـ عن أنسٍ رضي الله عنه قال: كَانَ أَبُو طَلْحَةَ رضي الله عنه أَكْثَرَ الأَنْصَار

قام أَبُو طَلْحَةَ إلى رسولِ الله عَلَيْقُ فقال: يارسولَ الله! إنَّ الله تَعَالَى أَنْزُلَ عَلَيْكَ: ﴿ لَنَ لَنَالُوا ٱلَّهِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا مِمَّا شِحْبُونَّ ﴾ وَإِنَّ أَحَبُّ مَالِي إِلَيَّ بَيْرَحَاءُ، وَإِنَّهَا صَدَقَةٌ للهِ تَعَالَى أَرْجُو برَّهَا، وَذُخْرَهَا عِنْدَ الله تَعَالَى، فَضَعْها يارسولَ الله! حَيْثُ أَرَاكَ اللهُ، فَقَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «بَخ! ذَلِكَ مَالٌ رَابِحٌ، ذلِكَ مَالٌ رَابِحٌ، وَلَقَدْ سَمِعْتُ مَا قُلْتَ، وَإِنِّي أَرَى أَنْ تَجْعَلَهَا في، الأَقْرَبِينَ»، فقال أَبُو طَلْحَةَ: أَفْعَلُ يَا رسولَ الله! فَقَسَّمَهَا أَبُو طَلْحَةَ فِي أَقَارِبهِ، وَيَنِي عَمِّه. متفقٌ عليه.

الآيَةُ: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا يَجُبُونً ﴾ (راوى حديث) بيان فرماتے بيں كه جب آيت لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون نازل مونى ' تو حضرت ابو طلحه السول الله النيام كي خدمت مين حاضر ہوئے اور عرض کیا' یا رسول اللہ! اللہ تعالی نے آپ یر بیہ آیت نازل فرمائی ہے کہ تم ہرگز نیکی کو نہیں پہنچ سکو گے' تا آنکہ تم اپنی پسندیدہ چیزیں خرچ کرو۔ اور مجھے اپنے مالول میں سب سے زیادہ محبوب بیرحاء (باغ) ہے عیں اسے اللہ کے لئے صدقہ کرتا ہوں۔ میں اللہ تعالی ہے اس کے اجر کی اور اس کے پاس اس کے ذخیرہ مونے کی امیر رکھتا ہوں'یس آب اللہ کی دی ہوئی سمجھ کے مطابق جمال مناسب سمجھیں' اسے اینے تصرف میں لائیں۔ رسول اللہ ملی کیا نے ارشاد فرمایا 'اوہو' یہ تو بڑا نفع بخش مال ہے' یہ تو بڑا نفع بخش مال ہے۔ تم نے جو کچھ کما ہے ' میں نے س لیا ہے۔ میری رائے یہ ہے کہ تم اسے اپنے قرابت مندول میں تقسیم کر دو۔ ابو طلحہ ا نے فرمایا ' ٹھیک ہے یا رسول اللہ! میں ایسا ہی کروں گا۔ چنانچہ انہوں نے اسے اپنے رشتے داروں اور چھا زاد بھائیوں میں تقسیم کر دیا۔ (بخاری ومسلم)

مال رابح' "صحیح" میں رابح (باء موحدہ کے ساتھ) اور رائح (یائے مثناہ" کے ساتھ) دونوں طرح روایت کیا گیا ہے۔ راتح کی صورت میں معنی ہوں گے' اس کا نفع تیری طرف ہی لوٹ کر آئے گا۔ بیرهاء' تھجوروں کا باغ۔ باء پر زیر اور زبر دونوں طرح مروی ہے۔ لیعنی بیرحاء اور بیرحاء

قوله ﷺ: «مَالٌ رَابحٌ»

رُوِيَ في الصحيح «رَابحٌ» و «رَايحٌ» بالباءِ الموحدةِ وبالياءِ المثناةِ، أَيْ: رَايحٌ عَلَيْكَ نَفْعُهُ، وَ «بَيْرَحَاءُ»: حَدِيقَةُ نَخْل، وَرُوِيَ بكسرِ الباءِ وَفتحِها.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب الزكاة على الأقارب، وكتاب الوصايا، وكتاب الوكالة، وكتاب التفسير \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين.

۲۹۹- فوائد: اس میں صحابہ کرام ع کے اس بے مثال جذبے کا بیان ہے جو الله رسول کی اطاعت کا اور اعلیٰ ورجات حاصل کرنے کا ان کے اندر تھا۔ رہی تھی (۲) اینے محبوب ترین اموال اللہ کی راہ میں خرچ کرنا مال

ایمان کی علامت ہے۔ (۳) صدقہ و خیرات میں پہلے اپنے قریبی رشتے داروں کو ترجیح دی جائے' اگر وہ غریب ان امداد کے مستحق ہوں' بصورت دیگر جو مستحق ہوں ان پر صدقہ کیا جائے۔

۳۸- اینے کھروالوں اور اینی باشعور اولاد اور اینے تمام ماتحتوں کو اللہ کی فرماں برداری الْمُمَيِّزِينَ وَسَائِرَ مَنْ فِي رَعِيَّتِهِ بِطَاعَةِ الْبِيِّ مَا مَا مُولَ وَاللَّهُ فَي رَعِيَّتِهِ بِطَاعَةِ الْبِي مَا مَا مُولَ وَاللَّهُ فَي رَعِيَّتِهِ بِطَاعَةِ اللَّهِ تَعَالَم وَيَ اللَّهُ عَنِ الْمُخَالَفَةِ كُرِفَ كَا حَكُم وَيِ اور النهيس الى في مخالفت اللهِ تَعَالَم فَي وَاللَّهُ فَي اللَّهُ عَنْ الْمُخَالَفَةِ كُرِفَ كَا حَكُم وَيِ اور النهيس الى في مخالفت وتَأْدِيبِهِمْ وَمَنْعِهِمْ عَنِ ارْتِكَابِ مَنْهِيً عِي روك الله كى منع کردہ چیزوں کے ار تکاب سے انہیں باز ر کھنے کا بیان

> قال الله تعالى: ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَأَصْطَيِرُ عَلَيْهَا ﴾ [طه: ١٣٢]، وقال تعالى ال يرقائم رمو-[التحريم: ٦].

٣٨ ـ بَابُ وُجُوبِ أَمْرِهِ أَهْلَهَ وَأَوْلاَدَهُ

بهَا، أَمَا عَلِمْتَ أَنَّا لا نَأْكُلُ الصَّدَقَةَ!؟» متفقٌ عليه.

وفي روايةٍ: «أَنَّا لا تَجِلُّ لَنَا الصَّدَقَةُ»، وقوله: «كَغْ كَغْ» يُقَالُ بِإِسْكَانِ الخَاءِ، وَيُقَالُ بِكَسْرِهًا مَعُ التَّنوينِ وَهِيَ كَلِمَةُ زَجْرِ للصَّبِيِّ عَنِ المُسْتَقْذَرَاتِ، وَكَانَ الحَسنُ رضي الله عنه صبياً.

الله تعالى نے فرمایا: اينے گھر والوں كو نماز كا تھم دو اور

﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوٓا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِكُمْ نَارًا ﴾ اور فرمايا اے ايمان والو! بچاؤتم اين جانول كو اور اين گھروالوں کو آگ ہے۔

٣٠٠ ـ عن أبي هريرة وضي الله عنه ١/ ١٠٠٠ ـ حضرت ابو مريره بخاتش روايت كرتے بي كه قال: أخذ الحسنُ بنُ عليَّ رضِي الله حضرت حسن بن على عَيَادًا في صدق كي تحجورول مين عَنْهُمَا تَمْرَةً مِنْ تَمْرِ الصَّدَقَةِ فَجَعَلَهَا فِي سے ایک کھجور لے کر ایخ منہ میں ڈال لی' تو رسول فِيْهِ فقال رسولُ الله ﷺ: «كَخْ كَخْ، إِرْمِ الله مَالَيْمِ فِي مِين اسے يعينك دو كيا تهين معلوم نہیں کہ ہم صدقے کی چیز نہیں کھاتے۔ (بخاری و مسلم)

ایک روایت میں (اس طرح) ہے' ہارے کئے صدقه حلال نهيں۔

کخ کخ ، خاء ساکن کے ساتھ۔ اسے دو زیروں کے ساتھ بھی ردھا جا سکتا ہے لعنی کے۔ یہ بچوں کو ناپندیدہ چیزوں سے روکنے کے لئے ڈانٹ ڈیٹ کا کلمہ ہے۔ حضرت حسن الساوقت) بيج تھے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب ما يذكر في الصدقة للنبي عَلَيْ ، وكتاب الجهاد \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب تحريم الزكاة على النبي ﷺ وعلى آله. ••سا- فواكد: اس سے ايك تو يه معلوم مواكه ني سائيم اور آپ كى آل كے لئے صدقہ حلال نہيں تھا۔ آل

ے مراد یمال بنو ہاشم اور بنو المطلب ہیں۔ (اس کی مزید تفصیل کے لئے دیکھتے حدیث نمبر ۳۲۲ کے فوائد) (۲) بي كى تعليم و تربيت كا پہلو بھى واضح ہے۔ بچول كو جن چيزول سے روكنا ضرورى ہے والدين كى ذمے دارى ت کہ وہ ان کا خیال رکھیں اور انہیں ان چیزوں سے روکتے اور سمجھاتے رہیں۔ (٣) صدقے کا مال قوی امانت ہے۔ جن گھرول اور اداروں میں سے جمع ہو' ان کے ذمے داران کا فرض ہے کہ وہ اس کی حفاظت کریں اور اصل مستحقین تک اسے پہنچائیں اور اپنے عزیز و اقارب کی دست برد سے اسے بچائیں۔

٣٠١ - وعن أبي حَفْصِ عُمَرَ بن أبي الله عبرالله بن الله عبدالله بن سَلَمَةً عبدِ الله ابن عبدِ الأسدِّ رَبيبِ رسول اسد وسول الله طلَّيْ الله عبدِ الله ابن عبدِ الأسدِّ رَبيبِ رسول اسد وسول الله الله عبدِ الله ابن عبدِ الأسدِّ رَبيبِ الله ﷺ قال: كُنْتُ غُلاماً فِي حَجْرَ رسولِ حفرت ام سلمه ﴿ كَ بِيعِي سے روایت ہے كہ میں بچہ الله ﷺ وَكَانَتْ يَدِي تَطِيْشُ فِي الصَّحْفَةِ، اور رسول الله طَلْيَالِم كَ زير يرورش تَمَا اور ميرا باتَمَ نقال لي رسولُ اللهِ ﷺ: «يَا غُلامُ! سَمِّ اللهَ ﴿كَمَاتِ وقت ) بِيالِ مِن مُحومتًا تَمَا وَ مُجم سے رسول تعالى، وَكُلْ بِيَمِينِكَ، وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ " فَمَا الله الله الله الله عَلَيْهِم فِي قَرَايا الله كا نام لو (بسم الله زَالَتْ تِلْكَ طِعْمَتِي بَعْدُ. متفقٌ عليهِ . يرهو) واكين باته سے كھانا كھاؤ اور ايخ قريب سے کھاؤ' پس اس کے بعد میرے کھانے کا طریقہ سی رہا۔ (بخاری و مسلم)

وَ«تَطِيشُ»: تَدُورُ فِي نَوَاحِي الصَّحْفَةِ.

تطیش کے معنی ہیں ' پیالے کے کناروں میں باتھ گھومتا تھا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين \_ وصِحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

اس فواكد: اس ميس بھى بچول كو ادب و اخلاق سكھانے كى تعليم ہے۔ (٢) كھانے كا آغاز بسم اللہ سے كيا جائے اور اپنے آگے سے کھایا جائے 'جب ایک ہی برے برتن (سینی یا تھالی وغیرہ) میں متعدد افراد کھائیں۔ ہال اگر انواع واقسام کے پھل ہوں تو حسب خواہش آگے پیچھے سے بھی لئے جا سکتے ہیں۔ (۳) موقعے پر ہی بچے کو تنبیہہ و نفیحت کی جائے 'کیونکہ بیر زیادہ موثر رہتی اور اس کے دل و دماغ میں رائخ ہو جاتی ہے۔

عنهما قال: سمعتُ رسُولَ اللهِ عَلَيْ يقول: مِن في شا رسول الله الله الله عنه مرات سے م سب ك الْكُلُكُمْ رَاع، وَكُلُّكُم مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، سب ذم دار مو اورتم مي سے مرایك سے اس كى الإَمَامُ رَاعَ، وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رعيت ك بارے ميں بَوْجِها جائے گا۔ امام (حكمران) ذمے دار ہے اور اس سے اپنی رعایا کے بارے میں باز رَاْعِينَةٌ فِي بَيْتِ زَوْجِهَا وَمَسْؤُولَةٌ عَنْ يِس مِوكًى أُوى الله كمروالول كالكران باوراس سے اپنی رعیت (اہل خانہ) کے بارے میں یو چھا جائے گا'

رَاع فِي أَهْلِهِ وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالمَرْأَةُ رُعِيَّتِهَا، وَالخَادِمُ رَاعِ فِي مَالِ سَيِّدِهِ،

عَنْ رَعِيَّتِهِ» متفقٌ عليه.

وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، فَكُلُّكُمْ رَاع وَمَسْؤُولٌ عورت البِيْ خاوند كَ گُمركي مُكران ب اور اس سے اینی رعیت (گھرمیں رہنے والے بچے اور دیگر افراد) کے بارے میں بازیرس ہو گی۔ خادم اپنے آقا کے مال کا گران ہے' اس سے اس کی رعیت (مال و اسباب) کے بارے میں پوچھا جائے گا، پس تم سب (اپ این دائرے میں) نگران اور ذے دار ہو اور سب سے اس کی (اپنی اپنی) رعیت کے بارے میں باز پرس کی جائے گی۔ (بخاری ومسلم)

290

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجمعة، باب الجمعة في القرى والمدن، وكتاب الجنائز، وكتاب الاستقراض، وكتاب الوصايا، وكتاب العتق، وكتاب النكاح، وكتاب الأحكام \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضلية الإمام العادل حديث رقم ١٨٢٦.

موسو- فوائد: اس كى تخريج اور فوائد كے لئے ديكھئے 'باب ٣٥' حديث نمبر ٣/ ٢٨٥

٣٠٣ - وعن عمرو بنِ شُعَيْبٍ، عن ٣٠٣ - حضرت عمرو بن شعيب الي اوروه أبيه، عن جَدِّهِ رضي الله عنه قال: قال (شعيب) ايخ دادا (عبدالله بن عموا ) عن روايت رسولُ الله على: «مُرُوا أَوْلادَكُمْ بِالصَّلاةِ كُرت بِي كه رسول الله طَلْيَامِ فَ قرمايا ، جب تمارك وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْع سِنِينَ ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا ، بي سات سال ك به وجاكي تو انهي نمازكي تلقين كرو وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرٍ، وَفَرِّقُوا بَيْنَهُمْ فِي اور جب وس سال كي عمركو پہنچ جاكيں (اور ممازين المَضَاجِع» حديثٌ حسنٌ رواه أبو داود ستى كرين) تو اس ير انهين سرزنش كرو اور ان ك در میان بستروں میں تفریق کر دو۔ بإسنادٍ حسنٍ.

(ابو داؤد' اس کی سند حسن درجے کی ہے۔)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الصلُّوة، باب متَّى يؤمر الغلام بالصلاة؟.

سومس- فوا كد: اس مديث سے نمازكى ايميت بھى واضح ہے۔ نيزيد واضح ہوا كد تعليم و تربيت كے نقطہ نظرت بچوں کو مارنا پیٹنا جائز ہے' تاہم یہ مار وحشانہ انداز سے نہ ہو' بلکہ اس طریقے سے ہو کہ بیچ کی تربیت بھی ہو جائے اور اسے کوئی جسمانی نقصان بھی نہ چنچے۔ یہ فلسفہ بالکل غلط ہے کہ بچوں کو پچھ نہ کما جائے 'مار پیٹ تو کجا' ڈانٹ ڈپٹ سے بھی گریز کیا جائے۔ بلکہ ترزیب و تربیت کے لئے مناسب سزا و تعزیر ضروری ہے۔ (۲) فقهاء نے لکھا ہے کہ نماز ہی کی طرح دیگر احکام شریعت بھی بچوں کے ذہن نشین کرائے جائیں اور ممکن ہو تو ان کی عملی مثل بھی۔ جیسے رمضان میں حسب عمر اور حسب طاقت' بچوں سے چند روزے رکھوائے جائیں' تاکہ روزوں کی اہمیت و فرضیت ان کے دماغوں میں بیٹھ جائے اور جب وہ شعور و بلوغت کی عمر کو بہنچیں تو انہیں علم ہو کہ بنج وقتہ نماز کی طرح رمضان المبارک کے روزے بھی ایک مسلمان کے لئے نمایت ضروری اور فرض

ہیں۔ وعلی هذا القیاس اس طرح دیگر احکام و مسائل اور معاملات ہیں جن کی تعلیم بچوں کو ان کی سمجھ کے مطابق دی جائے۔ (۳) ۱۰ سال کی عمر میں بچہ بالغ تو بالعموم نہیں ہوتا، تاہم کچھ تمیز و شعور اس کے اندر پیدا ہو جاتا ہے۔ اس لئے اس عمر میں انہیں ایک ساتھ سلانے کی بجائے، علیحدہ علیحدہ بستروں پر سلایا جائے، بالخصوص بجے اور بچیوں کو۔

آب عن أبي ثُريَّةَ سَبْرَةَ بِنِ مَعْبَدِ ٥/ ٣٠٣ و حضرت ابو ثريه سره بن معبد جهنى رفائق المجهنسيِّ رضي الله عنه قال: قال سے روایت ہے 'رسول الله طَلَّيَا فِي فَرمایا' تم بِح كو رسولُ الله عَلِی: «عَلِّمُوا الصَّبِيَّ الصَّلاةَ سات سال كى عمر میں نماز سکھاؤ اور دس سال كى عمر میں نماز سکھاؤ اور دس سال كى عمر میں اِسَبْعِ سِنِینَ، وَاضْرِبُوهُ عَلَیْهَا ابْنَ عَشْرِ اس (نماذ میں کو تاہی کرنے) پر ان كی گوش مالی كرو۔ ابو سِنِینَ، حدیث حسن رواہ أبو داود، داؤد و تردی' امام تردی نے اسے حسن کما ہے اور ابو والترمِذي وقال: حدیث حسن. وَلَفْظُ داؤد كے الفاظ یہ بین بچوں كو نماز (پڑھنے) كا حكم دو' ابی داؤد: همرُوا الصَّبِيَّ بِالصَّلاةِ إِذَا بَلَغَ جب وہ سات سال كی عمر کو پہنچ جائيں۔ سَبْعَ سِنِینَ "

تخريج: سنن أبى داود، كتاب الصلاة، باب مثى يؤمر الغلام بالصلاة؟ \_ وسنن ترمذي، أبواب الصلاة، باب ما جاء مثى يؤمر الصبيّ بالصلاة؟.

۱۹۰۳- قوا کد: ظاہر بات ہے کہ بچوں کو نماز کی یہ تعلیم و تلقین وہی والدین اور اساتذہ کر سکتے ہیں جو خود نماز کے پابٹد ہوں۔ صحابہ کرام سے عمد میں یہ تصور ہی نہیں تھا کہ کوئی مسلمان بھی ہو اور پھروہ نماز نہ پڑھے؟ لیکن بدقتم ہی سے آج کل کے مسلمان معاشروں میں اساتذہ و والدین کی اکثریت فریضہ نماز سے غافل ہے۔ ان حالات میں بچوں کو نماز کے سکھنے اور پڑھنے کی ترغیب و تلقین کون کرے؟ علاوہ ازیں اسکولوں میں بھی اس کا کوئی اہتمام نہیں ہے۔ فالی اللہ المست کی

٣٩ ـ بَابُ حَقِّ الْجَارِ وَالْوَصِيَّةِ بِهِ

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ وَأَعْبُدُواْ اللّهَ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلا لَهُ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلاَ لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَا اللّهُ وَالْمَسْكِينِ وَالْجَادِ ذِى الْفُرْقِ وَالْمَسْكِينِ وَالْجَادِ ذِى الْفُرْقِ وَالْمَسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَالْمُسْكِينِ وَمَا مَلَكَتَ النّسَاء: ٣٦].

٣٠٥ - وعن ابنِ عمرَ وعائشةً

ساتھ حسن کاحق اور اس کے ساتھ حسن سلوک کی تاکید

اللہ تعالی نے فرمایا' اللہ کی عبادت کرو' اس کے ساتھ احسان کسی کو شریک مت ٹھراؤ اور والدین کے ساتھ احسان کرو۔ نیز رشتے دارول' تیمول' مساکین' رشتے دار (یا قریبی) پڑوسی اور اجنبی پڑوسی اور پہلو کے ساتھی (ساتھ بیٹھنے والے) اور مسافر اور اپنے مملو کہ (غلام باندیوں وغیرہ) کے ساتھ احسان کرو۔

ا / ۳۰۵ ۔ حضرت ابن عمر اور حضرت عائشہ رہاﷺ سے

روایت ہے کہ رسول اللہ ماٹھیام نے فرمایا 'مجھے حض «مَا زَالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ حَتَّى جِرِيل بِرُوس كے (ساتھ حسن سلوك) كى بيشہ تاكير كرتے رہے عبال تك كه ميں كمان كرنے لگا كه يہ اسے وراثت میں (بھی) شریک ٹھمرا دیں گے،

رضي الله عنهما قالا: قال رسولُ الله على: ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُوَرِّثُهُ ﴾ متفق عليه.

و بخاری و مسلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الوصية بالجار ـ وصحيح مسلم، كتاب <sub>البر</sub> والصلة، باب الوصية بالجار والإحسان إليه.

۵ • سار فوائد: اس مدیث سے واضح ہے کہ پڑوی کے ساتھ حسن سلوک کی اسلام میں کتنی اہمیت اور تاکید

٣٠٦ \_ وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه ٢ / ٣٠٦ \_ حضرت ابو ذر رفاتة سے روايت ہے ، رسول قال: قال رسولُ الله ﷺ: «يَا أَبَا ذَرَّ إِذَا الله مَالَيْكِم نِ قرمايا الله الله عَلَيْم شورب (والا طَبَخْتَ مَرَقَةً ، فَأَكْثِرْ مَاءَهَا ، وَتَعَاهَدُ سالن ) يكاو تواس مين ياني زياده كر لو اور ايخ راوى كا خیال رکھو۔ (مسلم)

جيرَانَكَ» رواه مسلم.

اور ای کی ایک اور روایت کے الفاظ ہیں۔ أَبِي ذرِّ قال: إن خليلي ﷺ أَوْصَاني: «إذَا حضرت ابو ذرا فرمات بين كم ميرے خليل (ني ماليَّكم) طَبَخْتَ مَرَقاً فَأَكْثِرْ مَاءَهُ، ثُمَّ انظُرْ أَهْلَ بَيْتِ فَي مِحْ تَاكِيدِ فرمانى كه جب تم شورب (والاسالن) يكاو تو اس میں بانی زیادہ کر لو' پھر اینے پڑوسیوں کے گھر والوں کو دیکھو اور آن کو بھلائی کے ساتھ اس میں سے مجھ حصہ پہنچاؤ۔

وفي رواية له عن مِنْ جيرَانِكَ، فَأَصَبْهُمْ مِنْهَا بِمَعْرُوفٍ».

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب الوصية بالجار والإحسان إليه.

۲۰۳۱ - فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ پڑوسی اگر غریب مسکین اور اسی قتم کے مختاج ہوں تو پھرانہیں نظرانداز کر کے خود ہی سب کچھ کھانی جانا' اسلام میں ناپندیدہ ہے۔ بلکہ تاکید ہے کہ ایسے غریب پڑوسیوں کا خیال رکھو' اور محض اپنے کام و دہن کی لذت ہی سامنے مت رکھو' بلکہ اگر زیادہ توفیق نہیں ہے تو سالن میں پانی کا اضافہ کر کے اس میں سے ہی کچھ حصہ ان کو دے دو۔ اس سے بیہ بات نکلتی ہے کہ اگر اللہ نے تہیں صاحب حیثیت بنایا ہے تو اس کے مطابق ان کے ساتھ حسن سلوک کرو اور اس میں تغافل یا تجابل سے کام مت لو۔

۳۰۷/۳ مطرت ابو ہرریہ رفائشہ سے روایت ہے 'نبی كريم التي الله عن فرمايا 'الله كي قشم وه مومن نهيس' الله كي لا يُسؤمِن ، واللهِ لا يُسؤمِن ! » قِيل : مَن عَم ! وه مومن نهين الله كي فتم وه مومن نهين ، عرض يَا رسولَ اللهِ؟! قال: «الَّذي لا يَأْمَنُ جَارُهُ كيا كيا الله كرسول كون؟ آب ن ارشاد فرايا وه

٣٠٧ \_ وعن أَبي هريرة رضي الله عنه أَن النبي ﷺ قال: «والله لا يُــؤمِنُ، واللهِ

رَ الْقَهُ!» متفق عليه.

مخص جس کی شرارتوں سے اس کا پروس محفوظ نہ ہو۔ (بخاری و مسلم)

وفي روايةٍ لمسلم:

اور مسلم کی ایک روایت میں ہے وہ مخص جنت «لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَنْ لا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ ، مِن سَين جائے گا جس کی شرارتوں سے اس کا پروسی امن میں نہ ہو۔

بوائق کے معنی ہیں دسیسہ کاریاں اور شرارتیں۔

«الْبُوَائِقُ»: الْغَوَائِلُ وَالشُّرُورُ. تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب إثم من لم يأمن جاره بوائقه \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم إيذاء الجار.

ے مل فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ پروسیوں کو دکھ پنچانا اتنا برا جرم ہے کہ انسان جنت سے محروم ہو سکتا -4

> ٣٠٨ ـ وعنه قال: قال متفقٌ عليه .

۳۰۸ / ۳۰۸ . انهی حضرت ابو هرریه رفاتند سے روایت رسولُ الله ﷺ: «يَا نِسَاءَ المُسْلِمَاتِ! بَ مُ رسول الله مَلْيَامِ فَ فرمايا الله عَلَيْمِ فَ فرمايا الله عليه لا تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةٍ » كُولَى يِرُوسُ اپنى يِرُوسُ كَ لَتَ كُولَى بديه كمترن سمجے اگرچه وه (بدید) بکری کا کھرہی ہو۔ (بخاری ومسلم) (به حديث باب كثرة طرق الخير، رقم ١٢٣ ميس بهي گزر چکی ہے)

تخريج: صحيح بخاري وصحيح مسلم، وقد تقدم تخريجه في باب كثرة طرق الخير برقم١٢٤. ١٠٠٨- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه پروسيول كو جائے كه وہ ايك دوسرے كو مديد ديت رہاكريں اميركوائي حثیت کے مطابق اور غریب کو اپنی حثیت کے مطابق۔ غریب سے نہ سویے کہ معمولی چیز کسی کو کیا ہر سے دول؟ اس كامعمولى ما بديه بهى عندالله مقبول بو كا بشرطيكه اخلاص سے ديا كيا بو فسمن يعسل مشقىال ذرة حيرا یرہ۔ ویسے بھی غریب کا ہدیہ بھیجنا امیر کے دل میں اس کی قدر میں اضافے کا باعث ہو گا۔ البتہ امیر کے لئے بہتر ے کہ وہ اپنی شایان شان مربیہ بھیج کو نکہ وہ وسائل سے بسرہ ور ہے۔ یہ نہ ہو کہ جو چیز ہاس ہو جائے یا اپنا جی ال کے کھانے کو نہ چاہے تو الی سری بی چزیں بروسیوں کو بھیج دی جائیں۔ اس میں عدم اخلاص کے ساتھ ساتھ پڑوی کی حقارت کا جذبہ بھی شامل ہے 'جب کہ ہدیے کا مطلب تو اخلاص و محبت کا اظہار ہے اور جس میں کی غریب پڑوسی کے لئے تحقیر شان کا جذبہ کار فرما ہو' وہ ہدیہ کس کام کا؟ اور اللہ کے ہاں اس کی کیا قدر و منزلت ہو گی؟ ہاں اگر تحقیر شان والی بات نہ ہو تو پھر کمتر چیز بھی' جو خود اسے پبند نہ ہو' کسی غریب کو دے دینا' اسے پھینک دینے سے بمتر ہے بشرطیکہ بجائے خود وہ چیز کار آمد ہو۔

٣٠٩ \_ وعنه، أن رسولَ الله علي ١٠٩ ٥ - انهى حضرت ابو بريره بن الله علي عن روايت م قال: «لا يَمْنَعْ جَارٌ جَارَهُ أَنْ يَغْرِزَ خَشَبَةً رسول الله مَلْيَايِم نِ فرمايا ، كُولَى بِرُوسى النَّه اللهُ عَالَيْهِم في اللهُ عَلَيْهِم عَلَمْ اللهُ عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِ عَلَيْهِم عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِم عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَل

في جدارهِ»، ثُمَّ يَقُولُ أَبو هريرةً: مَا لي يِالْإِضَافَةِ وَالجَمْعِ. وَرُوِيَ «خَشَبَةً» بِالتُّنْوِينِ عَلَى الإِفْرَادِ. وقوله: ما لي أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ: يَعْني عَنْ هذِهِ (لِعَني ضرور تمهارے سامنے پیش كرول گا)-

(اپنی مشتر کہ) دیوار میں لکڑی (یا کیل وغیرہ) گاڑنے ہے أَرَاكُمْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ! وَاللهِ! لأَرْمِيَنَّ بِهَا نه روك - كير حضرت ابو ہريره فرمات - كيا وجہ ہے ك بَیْنَ أَکْتَافِکُمْ. مَتَفَقٌ علیه. رُوِيَ «خَشَبَهُ» (اس فرمان رسول ملّیٰ ایم کے باوجود) میں تہیں اس حکم ہے منہ پھیرتے ہوئے دیکھتا ہوں' اللہ کی قتم! میں اس کو تمہارے کندھوں کے درمیان پھینک کے رہوں گا (بخاری و مسلم)

خشبةً (مفرد اور تنوین کے ساتھ) کو جمع اور اضافت کے ساتھ بھی روایت کیا گیا ہے لینی خسسبہ (این لكريال) "مين تمهيل منه كيميرت بوئ ديكتا بول" كا مطلب' اس سنت اور تھم ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب لا يمنع جارٌ جاره أن يغرز... وكتاب الأشربة ـ وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب غرز الخشب في جدار الجار.

**۹-۳- فوائد: اس تلم اور تاکید کی اہمیت ان آبادیوں اور بستیوں میں سامنے آتی ہے جو جھونپر ایوں اور خیموں پر** مشمل ہوں' یا ایسے علاقوں میں جہاں اب بھی دو پڑوسیوں کے درمیان پختہ دیوار ایک ہی ہوتی ہے (بڑے شرول کی طرح الگ الگ اپنی اپنی دیوار نہیں ہوتی) تاہم اس سے یہ اصول ضرور معلوم ہوتا ہے کہ پروسیول کے معاملے میں انسان کو بدمزاج اور بدمعاملہ نہیں ہونا چاہئے کہ ایک کیل کا ٹھونکنا یا ایک لکڑی کا گاڑنا بھی اسے ناگوار ہو' بلکہ بعض دفعہ دیکھا گیا ہے کہ صرف ٹھک ٹھک کی آواز ہی سے وہ مشتعل اور لڑنے بھڑنے پر آمادہ ہو جاتے ہیں۔ بلکہ اس کے برعکس بروسیوں کے ساتھ باہم ہمدردی اور تعاون کا معاملہ ہونا جاہئے۔ مسلمان تو کل کے کل ایک جسم کی طرح ہیں ' چہ جائیکہ دو بروسی بھی آپس میں ایک دوسرے کے دست و بازو نہ ہوں۔

٣١٠ ـ وعنه ، أَن رسولَ اللهِ ﷺ ٢/١٠ - انبي حفرت ابو بريره بنالتُمْ سے روايت ہے ' قال: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، بِي شك رسول الله طَلْمَالِيم نِي مِايا ، جو الله اور يوم فَلا يُؤْذِ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْم آخرت بر ايمان ركها م، وه ايخ بروى كو ايذاء نه الآخِر، فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ كَبْجِائِ ، ووالله اوريوم آخرت يرايمان ركهتا م الآخِر، باللهِ وَالْيَوْمُ الْآخِرِ، فَلْيَقُلْ خَيْراً أَوْ عِلْمِ كه وه مهمان كي عزت كرب اور جو الله اور آخرت کے ون پر ایمان رکھتا ہے' اسے چاہئے کہ وہ بھلائی کی (ہی) بات کرے ورنہ خاموش رہے۔

ليَسْكُتْ» متفقَ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله... ـ وصحيح مسلم،

كتاب الإيمان، باب تحريم إيذاء الجار.

اسم- فوائد: اس مدیث میں ایمان کے ثمرات کا بیان ہے۔ جس میں فدکورہ خوبیال نہیں ہیں' اسے سمجھ لینا علیہ کہ وہ ایمان کی برکات سے محروم ہے' اس کا ایمان بے ثمر درخت کی طرح یا اس پھول کی طرح ہے جو خوشہو سے محروم ہے یا ایک ایما قالب ہے جس میں روح نہیں۔

ہے اور امام بخاری نے اس کے بعض الفاظ روایت کئے

#### يں-

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله... ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف.

۳۱۲ \_ وعن عائشة رضي الله عنها ۱ / ۳۱۲ \_ حضرت عائشه وَيُهَ أَيْرا سے روايت ہے كه ميں قالت: قُلْتُ: يا رسولَ اللهِ! إنَّ لِي نے كما اے اللہ كے رسول! ميرے دو پڑوسى بيں ال جَارَيْنِ، فَإلَىٰ أَيّهُمَا أُهْدِي؟ قال: "إلىٰ ميں سے ميں كس كو مديد بيجيجوں؟ آپ نے ارشاد فرمايا وَرُوازه تيرے ذياده قريب ہو۔ (بخارى) أَفْرَبِهِمَا مِنْكِ بَاباً» رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الشفعة، باب أيّ الجوار أقرب؟ وكتاب الهبة، باب بمن يبدأ بالهدية؟.

الما - فوائد: جب انسان سب پروسیوں کو ہدیہ دینے کی استطاعت نہ رکھے اور صرف سی ایک ہی کو ہدیہ دینا چاہے ' تو اسکی ترتیب اس میں بیان کر دی گئی ہے کہ "الاقرب فالاقرب" کا اصول پیش نظر رہے۔

۳۱۳ \_ وعن عبد الله بن عُمر هم الله على الله على الله عمر رئي الله عمر رئي الله عمر رئي الله عنهما قال: قال رسول الله على الله على الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله عنهم عن سب سے بهتر ساتھی وہ ہے جو اپنے ساتھی کے لئے الله تعالی خَیْرُهُم عمل سب سے بهتر ساتھی وہ ہے جو اپنے ساتھی کے لئے لِصَاحِبِهِ، وَخَیْرُ الْجِدِرَانِ عِنْدَ الله تعالی بهتر ہو اور پڑوسیوں میں سب سے بهتر پڑوی وہ ہے جو خَیْرُ الْجِدرَانِ عِنْدَ الله تعالی بهتر ہو اور پڑوسیوں میں بهتر ہو۔ (اسے ترفدی نے خَیْرُهُم فَیْرُهُم الله ترفدی نے مُن میں بهتر ہو۔ (اسے ترفدی نے خَیْرُهُم فَیْرُهُم الله الله ترفدی نے مُن میں بهتر ہو۔ (اسے ترفدی نے

حديث حسن.

#### روایت کیا اور کمایہ حدیث حسن ہے۔)

تخريج: جامع ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في الإحسان إلى الخادم.

ساسا۔ فوائد: ساتھی کا لفظ عام ہے جس میں سفرو حضر کا ہر ساتھی آجاتا ہے۔ یعنی زندگی میں ہروہ شخص جس سے اس کو واسطہ پڑے 'اس کے ساتھ اچھا برتاؤ کیا جائے اور پڑوی کے ساتھ بھی۔ اللہ کے ہاں خاص مقام حاصل کرنے کا بیہ بهترین ذریعہ ہے۔

## ٤٠ \_ بَابُ بِرِّ الْوَالِدَيْنِ وَصِلَةِ الأَرْحَامِ

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُواْ اللَّهَ وَلَا نُشْرِكُواْ بِهِۦ شَيْئًا ۚ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى ٱلْقُرْبَيْ وَٱلْيَتَكَنَى وَٱلْمَسَكِكِينِ وَٱلْجَادِ ذِى الفُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَأَبْنِ ٱلسَّكْبِيلِ وَمَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمُّ ﴾ [النساء: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا ۚ اللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَ لُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامُّ ﴾ [النساء: ١]، وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِلِيهِ أَن يُوصَلُ ﴾ الآيــــة [الرعد: ٢١]، وقال تعالى: ﴿ وَقَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حُسَّنًّا ﴾ [العنكبوت: ٨]، وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبْرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا نَقُل لَمُمَا أَفِ وَلَا نَنْهَرَهُمَا وَقُل لَّهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ١ وَٱخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّي مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِّ أَرْجَمُهُمَا كُمَّا رَبَّيَانِي صَغِيرًا ﴾ [الإسراء: ٢٣، ٢٤]،

# ۴۵۔ والدین کے ساتھ حسن سلوک اور رشتے داروں سے صلہ رحمی کرنے کا بیان

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اللہ کی عبادت کرو' اس کے ساتھ کیک کو شریک مت ٹھمراؤ اور والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو۔ نیز رشتے داروں' بتیموں' مسکینوں' رشتے دار (یا قریبی) پڑوسی اور اجنبی (یا دور کے) پڑوسی اور پہلو کے ساتھی (ساتھ بیٹھنے والے) اور مسافر اور اپنے مملوک (غلام' باندیوں) کے ساتھ اچھا بر تاؤ کرو۔

اور فرمایا الله تعالی نے: اور ڈرو اللہ سے ، جس کے واسطے سے تم ایک دو سرے سے سوال کرتے ہو اور ڈرو قرابت مندیوں (کے توڑنے) سے۔

اور فرمایا: اور وہ لوگ جو ملاتے ہیں ان کو 'جن کو ملانے کا اللہ نے تھم دیا۔ (یعنی صله رحمی کرتے ہیں)۔

اور فرمایا' ہم نے انسان کو اپنے والدین کے ساتھ احسان کرنے کی تاکید کی ہے۔

اور فرمایا اللہ تعالی نے: تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہ عبادت صرف ایک رب کی کرو اور مال باپ کے ساتھ اچھاسلوک کرو' اگر ان میں سے ایک یا دونوں ہی تمہاری موجودگی میں بردھایے کو پہنچ جائیں' تو انہیں اف اور نہ انہیں ڈانٹو اور (بیشہ) ان سے ادب کی بات کمو اور ان کے آگے عاجزی کے بازو جھکا دو نیاز مندی سے اور ان کے آگے عاجزی کے بازو جھکا دو نیاز مندی سے اور ان کے لئے (یہ دعاء) کرو' اے رب! ان پر رحم فرما' جس طرح بجین میں انہوں اے رب! ان پر رحم فرما' جس طرح بجین میں انہوں

#### نے (پیار و محبت سے) مجھے یالا۔

وقال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتَهُ أُمُّهُ وَهَنَّا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلُوْالِدَيْكَ ﴾ [القمان: ١٤].

اور فرمایا الله تبارک و تعالی نے: اور ہم نے تاکید کی انسان کو اس کے والدین کے بارے میں۔ پیٹ میں رکھا اس کو اس کی مال نے تھک تھک کر اور دودھ چھڑانا ہے اس کا دو سال میں وق مان میرا اور اسینے والدین کا (اور پھرات اداكر)-

٣١٤ - عن أبي عبد السرحمين ١/ ١١٣ - حضرت ابو عبدالرحمن عبدالله بن مسعود والتي بیان فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم ساتی کیا سے یو چھا' کون ساعمل الله کو زیادہ محبوب ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا' اینے وقت پر نماز پڑھنا۔ میں نے کہا' پھر کون سا؟ آپ نے فرمایا' والدین کے ساتھ نیکی کرنا' میں نے کہا' پھر کون سا؟ فرمایا اللہ کے راستے میں جماد کرنا۔ (بخاری و مسلم)

عبدِ الله بنِ مسعودٍ رضي الله عنه قال: سَأَلَتُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ: أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إلى اللهِ تَعَالَى؟ قال: «الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِهَا»، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «برُّ الْوَالِدَيْن»، قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قال: «الْجهَادُ فِي سَبيل الله الله متفق عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المواقيت، باب فضل الصلوة لوقتها، وكتاب التوحيد \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال.

١١١٣- فواكد: نماذك النيخ وقت ير يرصف كا مطلب ب اول وقت ياكم اذكم بابندى ك ساته اس اسك وقت پر پڑھنا' یہ نہیں کہ کاروباری و دیگر دنیوی معروفیات میں اسے تاخیرسے یا بے وقت پڑھنا' نماز اور جمادیہ افظل ترین اعمال میں سے ہیں۔ ان کے ساتھ والدین سے حسن سلوک کے تھم کو بیان کرنے سے اس کی اہمیت واضح ہے۔

٣١٥ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله ٢ / ٣١٥ ـ حضرت ابو بريره رفائتُه سے روايت ہے' رسول الله ملتَّيلِم نے فرمايا' کوئی اولاد' اپنے والد کے عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا يَجْزي احسان کا بدلہ نہیں چکا سکتی' گریہ کہ وہ اپنے باپ کو وَلَدٌ وَالِدا ۚ إِلَّا أَنْ يَجِدَهُ مَمْلُوكاً، فَيَشْتَرِيَهُ، فَيُعْتِقَهُ ﴾ رواه مسلم. غلام پائے اور وہ اسے خرید کر آزاد کر دے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب العتق، باب فضل عتق الوالد.

اسم فوائد : اس مدیث سے والدین کی عظمت اور ان کے حقوق کی اہمیت واضح ہے۔

٣١٦ ـ وعنه أيضاً رضي الله عنه، ٣١١ / ١١١٠ ـ انهى حضرت ابو بريره بخالتر سے روايت م أَنْ رَسُولَ اللهِ عَيْدَ قَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ رَسُولَ الله اللهُ اللهُ عَلَيْمَ فَي فرمايا ، جو فخص الله اور آخرت ك وَالْيَوْمِ الآخِرِ، فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ، وَمَنْ كَانَ ون ير ايمان ركهتا ہے اس كو چاہئے كہ وہ مهمان كى يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِوِ، فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ، عزت كرے، جو الله اور يوم آخرت بر ايمان ركھتا ہے

وَمَنْ كَانَ يُؤْمنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، فَلْيَقُلْ اس چاہئے كہ وہ صلہ رحمى كرے اور جو اللہ اور يوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے' اسے چاہئے کہ بھلائی کی خَيْراً أَوْ لِيَصْمُتْ» متفقٌ عليَه. (بی) بات کرے یا پھر خاموش رہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله... ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف.

رشتے داروں کے ساتھ حسن سلوک کرنا' ان سے ہر صورت میں تعلق جوڑ کر رکھنا۔ حتیٰ کہ اگر رشتے رار بداخلاقی کا مظاہرہ اور تعلق توڑنے کا ارتکاب کریں' تب بھی حقوق قرابت کی ادائیگی اور تعلق جوڑے رکھنے کا اہتمام کیا جائے۔ اسی کا نام صلہ رحمی ہے اور شریعت اسلامیہ نے اس کی بڑی تاکید کی ہے۔ رشتے داروں میں تنھیال اور ددھیال دونوں شامل ہیں۔ دونوں کو ہر حال میں عزت کی نگاہ سے دیکھنا جائے۔

> أَوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٢، ٢٣]» متفقّ عليه.

٣١٧ \_ وعنه قال: قال مم / ١١٧ - انهي خطرت ابو بريره بناتش سے روايت ب رسولُ الله ﷺ: «إنَّ الله تَعَالَى خَلَقَ الخَلْقَ مُسولُ الله مُنْ الله عَلَيْ بِ شَكَ الله تَعَالَى فِ مُخلوق حَتَّى إِذَا فَرَغَ مِنْهُمْ قَامَتِ الرَّحمُ، فَقَالَتْ: ﴿ كُو يِيدِا فَرَالِيا بَهِ وَهِ النَّ كَي ييدانش سے فارغ ہوا تو هٰذَا مَقَامُ الْعَائِذِ بِكَ مِنَ الْقَطِيعَةِ، قال: رحم (رشته) في كرم موكر كما يد اس شخص كامقام نَعَمْ أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ أَصِلَ مَنْ وَصَلَكِ، ہے جو قطع رحمی سے تجھ سے پناہ مائے؟ اللہ تعالی نے وَأَقْطَعَ مَنْ قَطَعَكِ؟ قالت: بَلَى، قال: فرمايا ، إلى كياتواس بات ير راضى نهيس كه ميس است فَذَلِكَ لَكِ"، ثم قال رسولُ الله على: (تعلق) بو رول بو تجھ سے بورے اور اس سے قطع «اقْرَوُوا إِنْ شِئتُمْ: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تَوَلَيْتُمْ (تعلق) كرلول جو تِجْفِ قطع كرے (توڑے) رشتے (رحم) أَن تُفْسِدُوا فِي اللَّرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُ اللَّ فِي الله والله وال پس سے تیرے لئے ہے (لعنی الیابی ہو گا) پھر رسول اللہ قرآنی) یرم او و "تو یقیناً قریب ہے کہ جب تم کو اقتدار ملے تو تم زمین میں فساد پھیلاؤ اور اینے رحموں (رشتوں) کو کاٹو' نیمی وہ لوگ ہیں جن پر اللہ نے لعنت فرمائی اور انهیں بسرا اور اندھا کر دیا۔ (سورہ محمر " ، ۲۲،۲۳۲)۔ (بخاری و مسلم)

> وفي رواية للبخاري: «فقال الله تعالى: مَنْ وَصَلَكِ، وَصَلْتُهُ، وَمَنْ دول گا۔ قَطَعَك، قَطَعْتُهُ».

اور بخاری کی ایک روایت میں ہے' جو تھیے ملائے گا' میں اسے ملاؤل گا' جو تحقیے کاٹے گا' میں اسے کاٺ تخريج : صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من وصل وصله الله \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها.

اس و فوائد: اس سے بھی صلہ رحمی کی تائید واضح ہے کہ یہ عمل اللہ سے خصوصی ربط و تعلق کا ذریعہ ہے اور قطع رحی کینی رشتے داروں کے حقوق کی ادائیگی سے انکار اور ان سے تعلق برقرار رکھنے سے اعراض اللہ ی ناراضی اور اس کے غضب کا باعث ہے۔

٣١٨ ـ وعنه رضي الله عنه قال:

جَاءَ رَجُلٌ إلى رسولِ الله ﷺ فقال: قال: «أُمُّكَ»، قال: ثُمَّ مَنْ؟ قال:

وفي روايةٍ: يا رسولَ الله! مَنْ أُحَقُّ بِحُسْنِ الصُّحْبَةِ؟ قال: «أَمُّكَ، ثُمَّ أُمُّكَ، ثُمَّ أُهُكَ، ثُمَّ أَبَاكَ، ثُمَّ أَدْنَاكَ أَدْنَاكَ أَدْنَاكَ». وَ «الصَّحَابَةُ» بِمَعْنَى: الصُّحْبَةِ. وقوله: «ثُمَّ أَبَاكَ» هَكَذَا هو منصوب بفعلِ قريب بو على الماك سب سے زيادہ قريب بو-محذوفٍ، أي: ثم بِرَّ أباك. وفي رواية: «ثُمَّ أَبُوكَ»، وهذا واضح.

۵ / ۳۱۸ ۔ انہی حضرت ابو ہررہ ہناٹھ سے روایت ہے که ایک آدی رسول الله مانی ایم خدمت میں حاضر ہوا يارسولَ الله! مَنْ أَحَقُ النَّاس بحُسْن اور عرض كيا الله ك رسول ميرے حن سلوك كا صَحَابَتِي؟ قال: «أُمُّكَ»، قال: ثُمَّ مَنْ؟ سب سے زیادہ مستحق کون ہے؟ آپ نے فرمایا ، تمهاری ماں۔ اس نے کما' پھر کون؟ آپ نے فرمایا' تمہاری ماں۔ «أُمُّكَ»، قال: ثُمَّ مَنْ؟ قال: «أَبُوكَ» متفق اس نے پھر يوچها ، پھر كون؟ آپ نے ارشاد فرمايا ، تممارا باپ - (بخاری ومسلم)

ایک اور روایت میں (اس طرح) ہے۔ اس نے یوچھا' اچھے سلوک کا سب سے زیادہ حق دار کون ہے؟ آپ نے فرمایا' تمہاری مان' پھر تمہاری مان' پھر تمہاری ماں۔ پھر تہارا باپ عجر جو تمہارے سب سے زیادہ

صحابہ ' صحبت (حسن سلوک) کے معنی میں ہے۔ شم اباک ' یہ فعل محذوف (بر) کا مفعول ہونے کی وجہ سے منصوب ہے۔ لینی شم بر اباک (پھرتم اپنے باب کے ساتھ حسن سلوک کرو) اور ایک روایت میں ثم ابوک (رفعی حالت) ہے جیسا کہ بخاری میں ہے یہ ترکیب واضح ہے (اس میں فعل محذوف ماننے کی ضرورت نہیں ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من أحق الناس بحسن الصحبة؟ - وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب بر الوالدين وأنهما أحق به.

١١٨٥ فوائد: اس ميں باپ كے مقابلے ميں مال كاحق مقدم اور تين كنا زيادہ بتلايا كيا ہے۔ اس كى ايك وجه تو مرد کے مقابلے میں عورت کا ضعف اور اس کا زیادہ ضرورت مند ہوتا ہے۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ تین تکلیفیں الیک ہیں جو صرف ماں اولاد کے لئے برداشت کرتی ہے۔ باب اس میں شریک نہیں ہوتا۔ (۱) ۹ مینے تک حمل کی تکلیف۔ (۲) زچگی کی تکلیف 'جس میں عورت کو موت و حیات کی کشکش کے جال گداز مرطے سے گزرنا پرتا ہے۔ (m) پھر دو سال تک رضاعت (دودھ پلانے) کی تکلیف۔ جس میں اس کی راتوں کی نیند بھی خراب ہوتی ۔ ہے' اس کا حسن اور صحت بھی متاثر ہوتی ہے اور بیچ کے آرام و راحت کے لئے بعض دفعہ خوراک میں بھی احتیاط اور بر ہیز کی ضرورت پیش آتی ہے۔

كِلَيْهِمَا، فَلَمْ يَدْخُلِ الجَنَّةَ» رواه مسلم.

٣١٩ ـ وعنه، عن النَّبِيِّ عِلَيْ قال: ١٩ / ١٩٩ ـ انهي حضرت ابو مريره رفاتُم سے روايت ب «رَغِمَ أَنْفُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُ نِي كريم التَّلِيمِ نَ فرمايا ' ناك خاك آلود مو ' يجر ناك مَنْ أَدْرَكَ أَبُوَيهِ عِنْدَ الْكِبَرِ، أَحَدَهُمَا أَوْ خَاك آلود مو كيرناك خاك آلود مو اس شخص كي جس نے بردھایے میں اینے والدین کو پایا' ان میں سے ایک کو یا دونوں کو اور پھر (بھی ان کی خدمت کر کے) جنت میں نهیں گیا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب رغم أنف من أدرك أبويه أو أحدهما... مل گئی۔ اس میں ایسے بدنصیب کے لئے بددعاء یا اس کے انجام بدکی خبرہے جو اپنے والدین کے ساتھ حس سلوک اور ان کی خدمت کر کے اپنے رب کو راضی نہیں کرتا۔ والدین کی خدمت تو ہر عمر میں ہی ضروری ہے' وہ جوان ہوں' تب بھی۔ حدیث میں بردھانے کا ذکر اس لئے ہے کہ کبرسنی (بردھانے) میں والدین خدمت اور نیکی کے زیادہ ضرورت مند ہوتے ہیں۔ احتیاج اور ضعف کے اس دور میں انہیں حالات کے رحم و کرم پر چھوڑ دینا' نمایت سنگ ولانہ جرم اور چند ور چند فتیج فعل ہے اور اپنی اس ذلیل حرکت کی وجہ سے وہ جنت سے محروم رہ سکتاہے۔

> ٣٢٠ ـ وعنه رضي الله عنه أن رجلًا قال: يا رسولَ الله! إنَّ لِي قَرَابَةً أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعُونِي، وَأُحْسِنُ إِلَيْهِمْ وَيُسِيئُونَ إِلَيَّ، وَأَحْلُمُ عَنْهُمْ وَيَجْهَلُونَ عَلَيَّ، فقال: «لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ، فَكَأَنَّمَا تُسفُّهُمُ المَلَّ، وَلا يَزَالُ مَعَكَ مِنَ اللهِ ظَهِيرٌ عَلَيْهِمْ مَا دُمْتَ عَلَى ذلكَ» رواه مسلم. وَ «تُسفُّهُم» بضم التاء وكسر السين المهملة

ے / ۳۲۰ ۔ انہی حضرت ابو ہریرہ رفایشہ سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے کما' اے اللہ کے رسول! میرے کچھ رشتے دار ہیں' میں ان سے صلہ رحمی کرتا ہوں' وہ مجھ سے قطع تعلق کرتے ہیں' میں ان سے اچھا سلوک کرتا ہوں' وہ مجھ سے برا سلوک کرتے ہیں۔ میں ان سے تخل اور بردباری سے پیش آنا ہوں' وہ میرے ساتھ نادانی سے پیش آتے ہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا' اگر تو الیابی ہے جیسا کہ تونے کماہے او گویا ان کے منہ میں گرم راکھ ڈال رہا ہے اور ان کے مقابلے میں تیرے ساتھ ہیشہ اللہ کی طرف سے ایک مددگار رہے گاجب تک تیرا رویه یمی رہے گا۔ (مسلم)

عَلَيْه، وَالله أعلم.

وتشديدِ الفاءِ، وَ«المَلُّ» بفتح الميم، تسفهم تاء پر پيش سين مهمله پر زير اور فاء پر و من الله وهو الرَّمَادُ الحَادُّ: أَيْ كَأَنَّمَا تشديد اور مل ميم كے زير اور لام كى تشديد كے ساتھ۔ نُطْعُمُهُمُ الرَّمَادَ الحَارَ، وَهُوَ تَشْبِيهُ لِمَا كُرم راكه الله الله الله الله الله كلا راج - يه تثبيه يَلْحَقُهُمْ مِنَ الإِثْمِ بِمَا يَلْحَقُ آكِلَ الرَّمَادِ ہے ، جس طرح كرم راكه كھانے والے كو تكليف ہوتى ہ الحَارِّ مِنَ الأَلَمَ، وَلا شَيْءَ عَلَى هَذَا الى طرح ان قطع رحى كرنے والوں كو گناه ملے گا اور ان المُحْسِنَ إِلَيْهِمْ، ۖ لَكِنْ يَنَالُهُمْ إِثْمٌ عَظِيمٌ كَ ساته اس احمان كرنے والے يركوكي ملامت نهيں۔ گناه بتَفْصيرهِمْ فِي حَقِّهِ، وَإِدْ خَالِهِمُ الأذَى عظيم كے مستحق وہی ہیں كيونكه وہ اس كے حق میں كوتاہی اور اسے اذبیت میں مبتلا کر رہے ہیں۔ واللہ اعلم۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها.

۲۰سا۔ فوا کد: اس سے ایک تو یہ معلوم ہوا کہ ایک رشتے دار کی بدسلوکی یا قطع رحمی وسرے رشتے دار کے لئے برسلوکی اور قطع رحی کے لئے وجہ جواز نہیں۔ کیونکہ رشتے داروں کی برسلوکی کے باوجود ان سے حسن سلوک ہی کی تاکید ہے۔ دو سرا میہ معلوم ہوا کہ ہر حال میں حسن سلوک کرنے والا اللہ کے ہاں نمایت معزز و مرم ہے اور اللہ تعالی اس کے لئے آسانوں سے مددگار نازل فرماتا ہے۔ تیسرا' یہ کہ قطع رحی کا انجام'گرم راکھ کے کھانے کے انجام بدکی طرح 'نہایت برا ہے۔

> ٣٢١ ـ وعن أُنسِ رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «مَنْ أَحَبُّ أَنْ يُبْسَطَ له في رِزْقِهِ، وَيُنْسَأَ لَهُ في أَثَرُهِ، فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ " متفقٌ عليه. ومَعْنى «يُسْمَأُ لَهُ في أَثَرُهِ»، أيْ: يُؤَخَّرَ له في أَجَلهِ وَعُمُرِهِ.

۸ / ۲۲۱ ۔ حضرت انس بناٹن سے روایت ہے ' رسول اس کی روزی میں فراخی اور اس کی عمر میں تاخیر (یعنی اضافه) کیا جائے تو اسے چاہئے کہ صلہ رحی کرے۔ (بخاری ومسلم)

ينسأ اله في اثره كمعنى بي كه اس كى اجل اور عمر میں تاخیر کی جائے ' یعنی کمی عمر دی جائے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من بسط له في الرزق، وكتاب البيوع، باب من أحب البسط في الرزق \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم

الاسا- فوائد: صلد رحمی کے اخروی اجر و ثواب کے علاوہ سے دو بڑے فائدے ہیں جو انسان کو حاصل ہوتے ہیں-رزق میں اضافے سے مراد یا تو فی الواقع مقدار میں زیادتی ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے کر دی جاتی ہے ' یا پھر مراد اس کے رزق میں برکت ہے' اسی طرح عمر کی زیادت کا مسکلہ ہے' یا تو یہ حقیقی طور پر زائد کر دی جاتی ہے' یا مراداس سے بھی اس کی عمر میں برکت ہے۔ لیعنی اس کی زندگی بسر پہلو فوائد سے لبریز ہو جاتی ہے۔

٣٢٢ \_ وعنه قال: كَانَ أَبُو طَلْحَةً ٩/ ٣٢٢ \_ انهى حضرت انس بنائت سے روايت ہے كه

أَكْثَرَ الأنْصَار بالمَدِينَةِ مَالًا مِنْ نَخْل، وَكَانَ أَحَبُّ أَمْوَالِهِ إِلَيْهِ بَيْرَحَاءَ، وَكَانَتْ مُسْتَقْبِلَةَ المَسْجِد، وَكَانَ رسولُ الله ﷺ يَدْخُلُهَا، وَيَشْرَبُ مِنْ مَاءٍ فِيْهَا طَيِّب، فَلَمَّا نَزَلَتْ هذه الآيةُ: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّحَتَّىٰ تُنفِقُواْ مِمَّا شِحُبُونَ ﴾ [آل عمران: ٩٢] قَامَ أَبُو طَلْحَةَ إلى رسول الله عَلَيْ فقال: يا رسولَ الله! إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى يقول: ﴿ لَنَ لَنَالُواْ ٱلَّهِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَّ ﴾ وإنَّ أُحَبُّ مَالِي إِلَيَّ بَيْرَحَاءُ، وَإِنَّهَا صَدَقَةٌ للهِ تَعَالَى، أَرْجُو برَّهَا وَذُخْرَهَا عِنْدَ الله تعالى، فَضَعْهَا يارسولَ الله! حَيْثُ أَرَاكَ اللهُ. فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «بَخ! ذلِكَ مَالٌ رَابِحٌ، ذلِكَ مَالٌ رَابِحٌ! وَقَدْ سَمِعْتُ مَا قُلْتَ، وَإِنِّي أَرَى أَنْ تَجْعَلَها فِي الأَقْرَبِيْنَ»، فقال أَبُو طَلْحَةَ: أَفْعَلُ يًا رسولَ الله! فَقَسَمَهَا أَبُو طَلْحَةَ في أَقَارِبهِ وَبَنِي عَمِّهِ. مَتَفَقُّ عَلَيْهِ. وَسَبَقَ بَيَانُ أَلْفَاظُهِ في بَابِ الإِنْفَاقِ مِمَّا يُحِبُّ.

حضرت ابو طلحہ ہٹائٹۂ انصار مدینہ میں تھجو روں کے باغات کے اعتبار سے سب سے زیادہ مال دار تھے اور انہیں اپنے مالوں میں سب سے زیادہ پسندیدہ بیرجاء (نامی باغ) تھا۔ یہ مسجد نبوی کے سامنے تھا' نبی ملٹھ کیا اس میں تشریف لاتے اور باغ میں موجود پاکیزہ پانی نوش فرماتے۔ حضرت انس ﴿ (راوی مدیث) بیان فرماتے ہیں کہ جب آیت لن تسالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون نازل بوئى، وَ حضرت ابو طلحہ مسول اللہ طلاقائیم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض كيا أيا رسول الله! الله تعالى في آب يربيه آيت نازل فرمائی ہے کہ "تم ہرگز نیکی کو نہیں پہنچ سکو گئے ،جب تک که تم این پیندیده چیزیں (الله کی راه میں) خرچ نہیں كروك " اور مجھ اينے مالوں ميں سب سے زيادہ محبوب بیرحاء (باغ) ہے 'میں اسے اللہ کے لئے صدقہ کرتا ہوں' میں اللہ سے اس کے اجرکی اور اس کے پاس اس کے ذخیرہ ہونے کی امید رکھتا ہوں' پس آپ' جمال اللہ آپ کو سمجھائے 'اسے این تصرف میں لائیں۔ رسول الله طالیا نے فرمایا 'اوہو! یہ تو برا نفع بخش مال ہے۔ یہ تو برا نفع بخش مال ہے۔ تم نے جو کچھ کماہے میں نے س لیاہے۔ میری رائے سے کہ تم اسے اپنے قرابت مندوں میں تقسیم کر دو۔ حضرت ابو طلحہ ﷺ نے فرمایا (ٹھیک ہے ' یا رسول اللہ!) میں ایبا ہی کروں گا۔ چنانچہ انہوں نے اسے اپنے رشتے دارون اور عم زاد بھائیوں میں تقسیم کر دیا۔ (بخاری ومسلم) باب الانفاق مما یحب (رقم ۲۹۷) میں اس کے الفاظ کی وضاحت گزر چکی ہے۔

تخریج: سبق تخریجہ فی باب الإنفاق مما یحب ومن الجید برقم ۲۹۷.

۱۳۲۲ - فوائد: یہ حدیث 'پلے 'پندیدہ چزیں اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کے بیان 'میں گزر چکی ہے۔ یہاں اسے صلہ رخمی کے اثبات کے لئے دوبارہ لایا گیا ہے۔ اس سے یہ واضح ہوا کہ اللہ کی راہ میں صدقہ و خیرات کرتے وقت پہلے اپنے قریبی رشتے داروں کو دیکھا جائے 'اگر وہ مستحق امداد ہوں تو ان کی امداد کی جائے 'اس کے بعد اگر کھے بچھ بچے تو دو سروں کو تو ہر طرح کا مفاد پنجایا جائے

عمرايخ محروم رمين بسرصورت انهيس مقدم ركهنا جاب

٣٢٣ \_ وعن عبدِ الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: ۖ أَقْبَلَ رَجُلُ الهجْرَةِ وَالجِهَادِ أَبْتَغِي الْأَجْرَ مِنَ الله الأَجْرَ مِنَ اللهِ تعالى؟»، قال: نَعَمْ. قال: «فَارْجِعْ إِلَى وَالِدَيْكَ، فَأَحْسِنْ صُحْبَتَهُمَا» متفقٌ عليه. وهذا لَفْظُ مسلِم.

١٠٠ / ٣٢٣ - حفرت عبدالله بن عمرو بن عاص مين روایت کرتے ہیں کہ ایک آدمی نبی مٹھیام کے پاس آیا الى نَبِي اللهِ عَلَيْهِ، فقال: أَبَايِعُكَ عَلَى اور عرض كيا من آب سے بجرت اور جماد يربيعت كرتا مول اور الله سے اجر کا طالب موں۔ آپ کے پوچھا تعالى . قال : «فَهَلْ لَكَ مِنْ وَالِدَيْكِ أَحَدُ تيرے ماں باپ ميں سے كوئى زندہ ہے؟ اس نے جواب معالى: نَعَمْ بَلْ كِلاهُمَا قال: «فَتَبْتَغِي ويا بال بلكه دونول بى (زنده بين)- آب في اس سے يوچها كياتو (واقعى) الله سے اجركاطالب ب؟ اس نے پاس لوٹ جا اور ان کی اچھی طرح خدمت کر۔ (بخاری و مسلم- اورب الفاظ صیح مسلم کے ہیں-)

اور ان دونول کی ایک اور روایت میں ہے۔ ایک آدمی آیا اور اس نے آپ سے جماد میں جانے کی اجازت طلب کی آپ کے اس سے پوچھا کیا تیرے مال باپ زندہ ہیں؟ اس نے جواب دیا' ہاں۔ آپ نے فرمایا'یس انهی کی خدمت کی کوشش کر۔

وفي روايةٍ لَهُمَا: جَاءَ رَجُلٌ فَاسْتَأْذُنَهُ في الجهَادِ فقال: «أَحَىُّ وَالدَاكَ؟» قال: نَعَمْ، قال: «فَفِيهِمَا فَجَاهِدٌ».

البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب الجهاد بإذن الأبوين ـ وصحيح مسلم، كتاب البر والصَّلة، باب بر الوالدين وأنهما أحق به.

سر است الماري ميں سے حسب ضرورت کھي اللہ علي سے حسب ضرورت کھي اللہ على اللہ لوگ جماد میں حصہ لیں' تو سب کی طرف سے جماد کا فرض ادا ہو جائے گا۔ اس صورت میں جماد میں حصہ لینے کے لئے والدین کی اجازت ضروری ہے 'کیونکہ ان کی خدمت فرض عین ہے ' فرض کفامیہ کی ادائیگی کے لئے فرض عین چھوڑنا جائز نہیں ہے۔ حدیث میں اس صورت کا بیان ہے۔ البتہ بعض مخصوص حالات میں جہاد فرض مین ہو جاتا ہے' اس وقت والدین کی اجازت ضروری نہیں' کیونکہ اس وقت ہر شخص کے لئے جماد میں حصہ لینا ناگزیر ہوتا ہے۔ خصوصاً اس وقت جب دعمن حدسے بردھ جائے اور نظریاتی اور مکی سرحدوں پر حملہ آور ہو۔

٣٢٤ ـ وعنه، عن النَّبِيِّ عَلِي قال: ١١ / ٣٢٣ ـ انهى حضرت عبدالله بن عمرو وَيُهُمُّ ٢ "لَيْسَ الوَاصِلُ بِالمُكافىء وَلَّكِنَّ الوَاصِلَ روايت مِ" نبى مَلْيَايِم نِي مِلْيَايِم فِي فَرَمَايا وه مُخص صله رحمى کرنے والا نہیں ہے جو (کسی رشتے دار کے ساتھ) الَّـذي إِذَا قَطَعَـتْ رَحِمُـهُ وَصَلَهَـا ۗ رواه احمان کے بدلے میں احمان کرتا ہے ، بلکہ اصل صلہ رحمی کرنے والا وہ ہے ، جب اس سے قطع رحمی

(بدسلوکی وغیرہ) کی جائے تو صلہ رحمی (حسن سلوک) کرے۔ (بخاری)

وَ «قَطَعَتْ» بفتحِ القَافِ وَالطَّاءِ. و «رَحِمُهُ» مَرْ فُوعٌ.

قطعت ' قاف اور طاء پر زبر (صیغہ معروف لیکن بعض روایات میں قاف کے ضمہ کے ساتھ بھیغہ مجبول بھی ہے۔ کما فی فتح الباری)۔ رَجِمُه ' مرفوع ہے (برہنائے فیاعیلیت)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب فضل صلاة العشاء في جماعة.

۱۳۲۲ فوائد: اس مدیث سے صلہ رحی کے حقیقی تقاضے واضح ہوتے ہیں۔ جو رشتے دار ادب و احرّام سے پیش آئیں اور آپ کے ساتھ اچھا سلوک کریں ' ظاہر بات ہے ' آپ بھی ان کے ساتھ ایسا ہی معاملہ کریں گے۔ لین یہ صلہ رحی نہیں ہے۔ احسان کے بدلے احسان ہے۔ اس کے بر عکس آپ کا ایک قربی رشتے دار بداخلاق ہے ' آپ سے بدسلوکی کرتا ہے اور آپ سے تعلق تو ڑنے پر تلا رہتا ہے (جیسا کہ جمالت کے یہ مظاہرے ہمارے معاشرے میں عام ہیں) لیکن آپ مبرو مخل اور عفو و درگزر سے کام لیتے ہیں ' بدسلوکی کا جواب حس سلوک سے دیتے ہیں ' رک تعلق کی کوشٹوں کے مقابلے میں تعلق برقرار رکھتے ہیں۔ یہ ہے اصل صلہ رحی 'جس کا شاخا اسلام کرتا ہے۔ ظاہر بات ہے کہ یہ جذبات' انا اور وقار کا مسلہ ہے۔ اس جھوٹی انا کو شریعت کے تقاضوں پر قربان کر دینا بہت دل گردے کا کام ہے۔ لیکن کمال ایمان بھی یہی ہے کہ ایسا کیا جائے' ورنہ باہم مسکر اہوں کے توادلے میں توکوئی کمال نہیں۔

٣٢٥ ـ وعن عائشة قالت: قال رسولُ الله ﷺ: «الرَّحِمُ مُعَلَّقَةٌ بِالعَرْشِ تَقُـولُ: مَنْ وَصَلَنِي وَصَلَهُ الله، وَمَنْ قَطَعَنِي قَطَعَهُ الله، متفقٌ عليه.

۱۲ / ۳۲۵ . حضرت عائشہ رہی آبھ روایت کرتی ہیں ' رسول اللہ طلق کیا نے فرمایا ''رحم (رشتے داری) عرش سے لئکی ہوئی ہے اور کہتی ہے' جو مجھے ملائے' اللہ اسے ملائے' اور جو مجھے کاٹے' اسے اللہ تعالیٰ کاٹے"۔

#### (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من وصل وصله الله \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها.

**۳۲۵- فوائد:** رحم (رشتے داری) کا اس طرح بولنا اور اللہ تعالیٰ سے مکالمہ کرنا (جیسا کہ اس سے پہلے ایک حدیث میں گزرا) اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی مشکل بات نہیں۔ وہ ہر ایک میں ادراک و شعور اور گویائی کی قوت پیدا کرنے پر قادر ہے۔

جَ ٣٢٦ - وعن أُمَّ المُسؤْمِنِينَ ١٣ / ٣٢٦ - حفرت ام المومنين ميمونه بنت حارث مَيْمُونَةَ بِنْتِ الْحَارِثِ رضي الله عنها أَنَّهَا مِثْنَاتُهَا سے روایت ہے کہ انہوں نے ایک لونڈی آزاد أَعْتَقَتْ وَلِيدَةً وَلَمْ تَسْتَأْذِنِ النَّبِيَ ﷺ، فَلَمَّا کردی اور نبی طالح ایم اس کی) اجازت نہیں لی۔ پس

كَانَ يَوْمُهَا الَّذِي يَدُورُ عَلَيْهَا فِيه، قالت: أَشْعَرْتَ يِا رَسُولَ اللهِ! أَنُّسَى أَعْتَقُتُ وَلِيدَتِي؟ قال: «أَوَ فَعَلْتِ؟»، قالت: نَعَمْ. قَال: «أَمَا إِنَّكِ لَوْ أَعْطَيْتِهَا أَخْوَالَكِ كَانَ أَعْظُمَ لِأَجْرِكِ» متفقٌ عليه.

جب وہ دن ہوا جو ان کے پاس نبی ملٹی کیا کے تشریف لانے کا دن تھا (اور آپ تشریف لائے) تو انہوں نے كما الله كے رسول! كيا آپ منے محسوس كيا كه ميں نے اپنی لونڈی آزاد کر دی ہے؟ آپ کے فرمایا کیا (واقعی) تم نے ایسا کیا ہے؟ انہوں نے کہا' ہاں۔ آپ نے ارشاد فرمایا' اگرتم وہ اینے ماموؤں کو دے دیتی تو تمهارے لئے زیادہ اجر کا باعث ہو تا۔

(بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب بمن يبدأ بالهبة؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين.

١٢٢- فوائد: اس سے ایک تو بیر معلوم ہوا کہ عورت کو اپنی مملو کہ چیز میں خاوند کی اجازت کے بغیر تصرف كرنے كا حق حاصل ہے 'جب كه خاوندكى زير ملكيت چيزول ميں اسے يہ حق نبيں۔ دوسرا ضرورت مند رشتے دار پر صدقہ کرنا' غلام آزاد کرنے سے بھی زیادہ فضیلت والا عمل ہے' کیونکہ آزادی صرف صدقہ ہے جب کہ قرابت مند کو صدقہ دینے میں صدقے کے ثواب کے ساتھ صلہ رحمی کا ثواب بھی ملے گا۔

> ٣٢٧ ـ وعن أَسْمَاءَ بنْتِ أَبِي بَكْر الصِّدِّيقِ رضي الله عنهما قالت: قَدِمَتْ عَلَيَّ أُمِّي وَهِيَ مُشْرِكَةٌ فِي عَهْدِ أَفَأُصِلُ أُمِّي؟ قال: «نَعَمْ صِلِي أُمَّكِ» متفقٌ عليه .

١١٠ / ٣٢٧ \_ حضرت اساء بنت ابي بكر صديق شي روایت کرتی ہیں کہ میری مال 'جب کہ وہ ابھی مشر کہ تھیں' رسول اللہ ملتھ اللہ الور مشر کین کے در میان ہونے رسولِ الله ﷺ، فَأَسْتَفْتَيْتُ رسولَ الله ﷺ والے) معابدة صديبي كے دوران ميرے پاس آئين ميں قُلتُ: قَدِمَتْ عَلَيَ أُمِّي وَهِي رَاغِبَةٌ، نِي رَسول الله مل الله مل الله علي الله عمرى والده ميرى باس آئی ہیں اور مجھ سے حسن سلوک کی خواہش مند ہیں کیا میں (ان کی خواہش کے مطابق) اپنی والدہ سے صلہ رحمی (حسن سلوک) کرون؟ آب انے فرمایا 'ہاں' تم اینی والدہ سے صلہ رحمی کرو۔

(بخاری ومسلم)

راغبہ 'کے معنی ہیں میرے یاس جو ہے' اس میں سے کسی چیز کی خواہش مند ہیں۔ بعض کہتے ہیں' یہ ان کی حقیق والدہ تھیں اور بعض کتے ہیں رضاعی والدہ۔ پہلی بات صحیح ہے۔

وقولُهَا: «رَاغِبَةٌ»، أَيْ: طَامِعَةٌ عِنْدِي تَسْأَلُنِي شَيْئاً؛ قِيلَ: كَانَتْ أُمَّهَا مِنَ النَّسَبِ، وقيلَ: مِنَ الرَّضَاعَةِ، وَالصَّحِيحُ الأَوْلُ

تنخريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب الهدية للمشركين ـ وصحيح مسلم، كتاب

الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين.

ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ والدین مشرک و کافر ہول' تب بھی ان کی خدمت اور ان سے حسن سلوک کرنا ضروری ہے۔ جیسے قرآن میں اللہ تعالی نے بھی فرمایا ہے۔ وصاحبهما فی الدنیا معروف (سورة لقمان '۵۱) "ونیا کے کاموں میں اچھی طرح ان کا ساتھ دینا"۔

٣٢٨ ـ وعن زَينَبَ الثَّقَفِيَّةِ امْرَأَةٍ رسولَ اللهِ ﷺ قَدْ أَمَرَنَا بِالصَّدَقَةِ فَأْتِهِ، فَاسْأَلُهُ، فَإِنْ كَانَ ذلِكَ يُخْزِىءُ عَنِّي وَإِلَّا صَرَفْتُهَا إلى غَيْرِكُمْ. فقال عبدُ الله : بَلِ ائْتِيهِ أَنْتِ، فَانْطَلَقْتُ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ الأنْصَار بباب رسولِ الله ﷺ، حَاجَتِي حَاجَتُها، وَكَانَ رسولُ الله ﷺ قَدْ أُلْقيَتْ عَلَيْهِ المَهابَةُ ، فَخَرَجَ عَلَيْنَا بِلَالٌ، فَقُلْنَا لَهُ: اثْتِ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ، فَأَخُرِرُهُ أَنَّ امْرَأَتَيْن بِالبَاب تَسْأَلَانِكَ: أَتُجْزىءُ الصَّدَقَةُ عَنْهُمَا على أَزْوَاجهمَا وَعَلَى أَيْتَام في حُجُورِهِمَا؟، ولا تُخْبِرْهُ مَنْ نَحْنُ، فَدَخَلَ بِلاَلٌ عَلى رسولِ اللهِ ﷺ، فَسَألَهُ، فقال كه رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ هُمَا؟»، قال: امْرَأَةٌ مِنَ الأنْصَار وَزَيْنَبُ. فقال رسولُ الله ﷺ: ﴿ أَيُّ الزَّيَانِبِ هِيَ؟»، قال: امْرَأَةُ عَبدِ اللهِ، فقال رسولُ اللهِ عَلَيْ: «لَهُمَا أَجْرَانِ: أَجْرُ القَرَابَةِ وَأَجْرُ الصَّدَقَةِ» متفقٌ عليه.

١٥ / ٣٢٨ - حضرت زينب تقفيه رئي تفيا 'حضرت عبدالله عبدِ الله بنِ مسعودِ رضي الله عنه وعنها بن مسعود بالله كل الميه عنه روايت م كم رسول الله قَالَ رسُولُ اللهِ عَلَيْ: «تَصَدَّقْنَ اللهِ عَلَيْ: «تَصَدَّقْنَ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اور (اس مِن) يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ! وَلَوْ مِنْ حُلِيِّكُنَّ ، قالت: فرمايا " الله عورتوں كي جماعت! تم صدقه كياكرو والله فَرَجَعتُ إلى عبدِ اللهِ بن مسعودِ فقلتُ له: حمرت اللهِ زيورات مين سے بى كرنا يرات عضرت إنَّكَ رَجُلٌ خَفِيهُ ذَاتِ الْيَدِ وَإِنَّ نينب من بيان كرتى بين كه مين (ابي خاوند) عبدالله بن مسعود " کے باس لوٹ کر آئی اور ان سے کما' کہ تم تھوڑی کمائی کرنے والے آدمی ہو اور رسول اللہ مالیکیا نے ہمیں صدقہ کرنے کی ترغیب دی ہے ' تو تم رسول الله ملتاكيم كے پاس جاؤ اور ان سے بوچھو كه وہ صدقه (اگر میں شہیں دے دول تو) کیا وہ مجھ سے کفایت کر جائے گا؟ ورنہ پھر میں وہ تمہارے علاوہ کسی اور کو دے دول؟ حضرت عبدالله بن مسعود في كما بلكه تو خودى جا۔ چنانچ میں گئی کو وہاں رسول الله طالی کے دروازے پر ایک اور انصاری عورت بھی (کھڑی) تھی میری ضرورت بھی وہی تھی جو اس کی تھی اور رسول اللہ ملی کو اللہ کی طرف سے رعب و دبدبہ عطا کیا گیا تھا (جس کی وجہ سے ہم میں سے کسی کو اندر جانے کی جرأت نه ہوئی) است میں بلال " باہر نکلے ' ہم نے ان سے کما'تم رسول اللہ ملتی کو جاکر بتلاؤ کہ دروازے ب دو عورتیں (کھڑی) ہیں اور بیہ مسئلہ بوچھتی ہیں کہ اگر وہ اینے خاوندوں پر اور ان کی گودوں میں زیر پرورش تیموں پر صدقہ کریں' تو کیا وہ (شرعاً) کافی ہو جائے گا؟ (لیکن) حضور ملتی ایم کو بیر مت بتلانا که ہم کون ہیں؟

گئے اور جاکر آپ سے مسئلہ یوچھا' آپ نے فرمایا' یہ دو عور تیں کون (کون) ہیں؟ حضرت بلال ﷺ نے کہا' ایک انصاری عورت ہے اور دوسری زینب ﴿ ۔ رسول الله ملَّ الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله بن مسعود رخاتی کی اہلیہ۔ رسول الله ملتی لیم نے فرمایا (ان کو جا كربتلا دو كه) ان كے لئے دوگنا اجر ہے ' ايك رشتے داری کا جر اور دو سرا صدقے کا اجر۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب الزكاة على الزوج والأيتام في الحجر ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين.

۳۲۸- فوائد: (۱) معلوم ہوا کہ عورت اینے خاوند کو صدقہ اور ذکو ہی رقم بھی دے سکتی ہے' اگر وہ غریب ہو۔ البتہ خاوند اپنی عورت کو زکو ہ نہیں دے سکتا کیونکہ عورت کے نان و نفقہ کا وہ خود ذمے دار ہے جب کہ عورت خاوند کی کفیل نہیں۔ گویا اصول سے ہوا کہ زکو ہ وینے والے پر 'جن کا نان نفقہ واجب ہے' ان کو وہ زکو ہ کی رقم نہیں دے سکتا۔ جیسے انسان کی بیوی ہے ' بیچ ہیں اور والدین ہیں۔ (۲) بوقت ضرورت عورت سترو تجاب کی پابندی کے ساتھ 'گھرسے باہر جا سکتی ہے۔ (۳) دینی مسائل و معاملات میں عورتوں کو بھی ' مردول کی طرح دلچین لینی چاہیے اور اس میں شرم و مجاب مانع نہیں ہونا چاہے۔

> ٣٢٩ ـ وعن أَبي سُفْيَانَ صَخْرِ بن حَرْبِ رضي الله عنه في حَدِيثِهِ الطُّويل في قِصَّةً هِرَقْلَ أَنَّ هِرَقْلَ قالَ لأَبِي سُفْيَانَ: فَمَاذَا يَأْمُرُكُمْ بِهِ؟ يَعْنِي النَّبِيَّ ﷺ، قال: قُلْـتُ: يَقُــُولُ: «اعْبُــدُواَ اللهَ وَحْــدَهُ، آبَاؤُكُمْ» وَيَأْمُرُنَا بالصَّلاة، وَالصِّدْقِ، وَالعَفَافِ، وَالصِّلَةِ. مَتفتٌ عليه.

١١ / ٣٢٩ . حفرت ابو سفيان صخر بن حرب را الله سے ہرقل (شاہ روم) کے قصے سے متعلق کبی حدیث میں مروی ہے کہ ہرقل نے ابو سفیان سے یوچھا (جب کہ وه ابھی کافر تھے) وہ (رسول) تہیں کس چیز کا تھم دیتا ب? اس كى مراد نبي ملتهيم تص حضرت ابو سفيان والتو وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً، وَاتْرُكُوا مَا يَقُولُ كَمْتَ بِينَ مِن فِي كَمَا وه كَمْنا مِ الله كي عبادت کرو' اس کے ساتھ کسی کو شریک مت ٹھمراؤ اور وہ باتیں جھوڑ دو جو تمہارے آباء و اجداد کہتے (اور کرتے آئے) ہیں' اور وہ ہمیں نماز کا' راست بازی کا' یاک دامنی اور صله رحمی کا تحکم دیتا ہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الوحي \_ صحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب كتاب النبي ﷺ إلى هرقل يدعوه إلى الإسلام. الم الم الله الله على توحيد ك ساتھ نماز اور مكارم اخلاق كى تعليم ہے۔ نماز باجماعت عبادات ميں سب اہم ہے اور راست بازی وغیرہ اخلاقی خوبیاں ہیں۔ ایک مسلمان کو توحید و رسالت کے اقرار کے بعد عبادات کی ادائيگى كاپابند اور مكارم اخلاق كالمظهر مونا چاہئے۔

> ٣٣٠ ـ وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «إِنَّكُمْ سَتَفْتَحُونَ أَرْضاً يُذْكَرُ فِيها القِيرَاطُ». وفي رواية: القِيرَاطُ، فَاسْتَوصُوا بِأَهْلِهَا خَيْراً، فَإِنَّ لَهُمْ ذِمَّةً وَرَحِماً». وفي روايةٍ: «فإذا ذِمَّةً وَرَحِماً»، أَو قال: «ذِمَّةً وَصِهراً» رواه

> قال العُلَمَاءُ: الرَّحِمُ الَّتِي لَهُمْ: كَوْنُ هَاجَرَ أُمِّ إِسْمَاعِيلَ عَلَيْ مِنْهُمْ وَ «الصِّهْرُ»: . كَوْنُ مَارِيَةَ أُمِّ إِبْرَاهِيمَ ابن رسولِ الله ﷺ مِنهم.

١٤ / ٣٣٠ - حضرت ابو ذر بناتش سے روایت ہے، رسول الله ملتي الله عنقريب اليها علاقه فتح كرو کے جس میں قیراط کا ذکر ہو تا ہے اور ایک روایت میں «سَتَفْتَحُونَ مِصْرَ وهِي أَرْضٌ يُسَمَّى فِيها ج عَمْ عَقريب معرفَح كروك اوربدايي سرزمين ب جس میں قیراط کا لفظ عام بولا جاتا ہے ' پس تم اس کے باشندوں کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنا' اس کئے کہ ان کا افْتَتَحْتُمُوهَا فَأَحْسِنُوا إلى أَهْلِهَا، فَإِنَّ لَهُمْ (جارے ساتھ) زمہ اور رشتہ ہے۔ ایک اور روایت میں ہے۔ پس جب تم اسے فتح کر لو تو اس کے باشندوں کے ساتھ حسن سلوک کرنا' اس لئے کہ ان کے لئے زمہ اور رشتہ ہے یا فرمایا' ذمہ اور سسرالی تعلق ہے۔ (مسلم) علماء نے کہا ہے' ان کا وہ رشتہ جس کا حوالہ رسول الله ملتيام نے ديا' وہ حضرت اسلميل على والدہ ہاجرہ علا ان میں سے ہونا ہے اور سسرالی تعلق کا مطلب 'رسول الله ملتی ایم کے صاحبزادے ابراہیم کی والدہ حضرت ماربیہ

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب وصية النبي ﷺ بأهل مصر.

• ٣٣٠- فوائد: قيراط وينارو ورجم كي طرح ايك سكه اور ان كاايك جزء تھا۔ دانق ورجم كے چھنے جھے كو كها جاتا ہے۔ قیراط ' دانق کا نصف ہے۔ مصر میں اس کا استعال عام اور بول چال میں بھی اس کا چلن تھا۔ ذمہ ' یہان ذمام (حق اور حرمت) کے معنی میں ہے۔ اس میں رحم اور سسرالی تعلق کی بناء پر اہل مصرے حسن سلوک کی تاکید ہے' اس کے اسے صلہ رحمی کے باب میں بیان کیا گیا ہے۔ اس میں نبی ماٹھیلم کا معجزہ ہے کہ آپ نے جس طرح پیش گوئی فرمائی' اس طرح ہی ہوا اور آپ کی وفات کے تھوڑے عرصے بعد ہی مصریر مسلمانوں کی حکومت قائم ہو گئی۔

کا ان میں سے ہونا ہے۔

٣٣١ \_ وعن أبي هريرة رضي الله ١٨ / ٣٣١ \_ حضرت ابو بريره رفائته سے روايت ہے كہ عنه قال: لما نَزَلَتْ هذِهِ الآيةُ: ﴿ وَأَنذِرُ ﴿ جَبِ آيت وانـذر عـشـيـرتـكُ الاقـربـيـن (الشَّعرَاءُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٤] دَعَا ٢١٣) "اين قريبي رشة داروں كو وُرايتے!" نازل هوكَي ' رسولُ الله ﷺ قُرَيْشاً، فَاجْتَمَعُوا، فَعَمَّ تَوْ رسولِ اللهُ مَلِيَّكِمْ نِے قريش كو بلايا كيس ان كے عام و غَيْرَ أَنَّ لَكُمْ رَحِماً سَأَبُلُهَا بِبِلالِهَا" رواه ركون كا. (مسلم) مسلم. قوله ﷺ: ﴿بِبِلالِهَا ﴾ هو بفتح الباءِ وَمَعْنَى الْحَدِيثِ: سَأْصِلُهَا، شَبَّهُ قَطِيعَتَهَا بالحَرَارَةِ تُطْفَأُ بِالمَاءِ وَهذِهِ تُبَرَّدُ بِالصَّلَةِ.

وَخَصَّ وقال: «يَا بَنِي عَبْدِ شَمْسٍ! يَا بَنِي ﴿ فَاصَ سَب جَعْ ہُو گئے۔ آپ ؓ نے فرمایا ' اے بنو عبر كَعْبِ بْنِ لُوًى النَّادِ، مُمس! السَّادِ، مُمس! الله نَفُول النَّادِ، مُمس! الله بنو كعب بن لوى! الله نفول كو (جمنم كي) يَا بَنِي مُرَّةَ بِنِ كَعْبِ! أَنْقِذُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ آلُ سے بچاؤ۔ اے بنو ہاشم! اپنے نفول کو آگ سے النَّاد، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ! أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ بِچاؤ اللهُ عبدالمطلب! البي نفول كو آگ سے مِنَ النَّارِ، يَا بَنِي هَاشِمٍ! أَنْقِلُوا أَنْفُسَكُمْ بَاللَّهِ اللهِ نَفْس كُو أَلُّ سَ بَا اللَّهِ اللهِ مَنَ النَّادِ، يَا بَني عَبُدِ المُطَّلِبِ! أَنْقِذُوا كُم مِين تهمارے لئے الله كي طرف سے كئي چيز كا اختيار أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ، يَافَاطِمَةُ! أَنْقِذِي نَفْسَكِ نهيس رَكُمَّا لَهُ اللَّهِ عَلَيْ مَهارِ ماته (ميري) منَ النَّارِ ، فَإِنِّي لا أَمْلِكُ لِكُمْ مِنَ الله شَيْئاً ، رشت وارى ب بج جس مين (ونياكي حد تك) ضرور المحوظ

ببلا لها' دوسری باء پر زبر اور زیر' دونول الشَّانيةِ وَكَسْرِهَا، وَ« البِلالُ»: المَاءُ. طرح ضجيح ب اور بلال ك معنى بين ياني اور مطلب مدیث کا ہے کہ میں رشتے داری ضرور قائم رکھوں گا۔ آپ نے رشتے داری کے توڑنے کو حرارت (گری) کے ساتھ تثبیہ دی جسے پانی سے بجھایا جاتا ہے اور اس قطع رحمی کو بھی صلہ رحمی سے مھنڈا کیا جاتا ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب في قوله تعالى ﴿وأنذر عشيرتك الأقربين﴾. اسوسا- فوائد: (١) معلوم ہوا كه قيامت والے دن حسب نسب كام نہيں آئے گا' حتى كه نبى اللها سے قرابت داری بھی نفع نہیں دے گی۔ وہاں صرف ایمان اور عمل صالح کی بنیاد پر ہی نجات ہو گی۔ جن کے حق میں شفاعت کی اجازت ہو گی اور نبی کریم ملی اور دیگر صالحین جن کے لئے شفاعت کریں گے ، وہ بھی گناہ گار اہل ایمان ہی ہوں گے نہ کہ ایمان و عمل صالح سے محروم کافرو مشرک۔ ان کے لئے نجات ہو گی نہ شفاعت۔ (۲) دعوت و ... تبلغ کے اولین مستحق اپنے قریبی رشتے دار ہیں۔ پہلے انہیں اللہ کے احکام پہنچائے جائیں۔ (۳) رشتے دار کافرو مشرک ہوں 'تب بھی رشتے داری کے حقوق اور صلہ رحمی کے نقاضے بورے کئے جائیں اور اس کا اولین حق اور اہم تر تقاضا یہ ہے کہ انہیں ایمانی زندگی اختیار کرنے کی تلقین کی جائے تاکہ وہ جنم کی آگ سے پیج جائیں۔

٣٣٢ ـ وعن أبي عبدِ الله عمرو بن ١٩/ ٣٣٢ . حضرت ابو عبدالله عمرو بن عاص بنالله عمر العاصِ رضي الله عنهما قال: سمعت وايت م كه من في رسول الله طاليم كو علانيه رسول الله على جهاراً غَيْرَ سِرِّ يقولُ: «إِنَّ فرمات موس نا خفيه نهيں- آپ فرمات سے ' ب الَّ بَنِي فُلانِ لَيْسُوا بِأُولِيَائِي، إِنَّمَا وَلِيِّيَ اللهُ شك بني فلان كي اولاد ميرے دوست نهيں بين ميرے وَصَالِحُ المُؤْمِنِين، وَلَكِنْ لَهُمْ رَحِمٌ أَبُلُهَا ووست تو الله اور نيك مومن بين - البته ان عميرى رشتے داری ہے جے میں ضرور ملحوظ رکھتا ہوں۔

بِبِلالِهَا»، متفق عليه. واللَّفْظُ للبخاري.

### (بخاری و مسلم ' بیر الفاظ امام بخاری کے ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب يبل الرحم ببلالها \_ وصحيح مسلم، كتار الإيمان، باب موالاة المؤمنين ومقاطعة غيرهم.

لائے تھے۔ آپ سنے وضاحت فرما دی کہ گو ان سے میری قرابت قریبہ ہے کیکن ان سے میری محبت و ولایت (دوستی) نہیں ہے 'کیونکہ کافر اور مومن کے درمیان دوستی نہیں ہو سکتی۔ ولایت (دوستی اور محبت) کا یہ تعلق تو صرف الله اور اس کے بعد اللہ پر ایمان لانے والے اہل ایمان کے مابین ہی ہو سکتا ہے۔ البتہ قرابت مندول سے (بشرطیکہ وہ محارب نہ ہوں) صلہ رحی ہو سکتی ہے۔

الرَّحِمَّ متفقٌ عليه.

٣٣٣ \_ وعن أبي أَيُّوبَ خالدِ بن ٢٠ / ٣٣٣ - حضرت ابو ابوب خالد بن زيد انصارى قال: يارسولَ الله! أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ يُدْخِلُنِي الله مالليلم! مجھے الياعمل بتلائيج جو مجھے جنت ميں وافل النبي ﷺ: «تَعْبُدُ الله، وَلا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً، (صرف) الله كى عبادت كرو' اس كے ساتھ كى كو شريك وَتُقِيمُ الصَّلاةَ، وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصِلُ مت مُصراوً ثماز قائم كرو ذكوة دو اور صله رحى كرو-(بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة \_ صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان الذي يدخل به الجنة.

سسس ال اعمال کی نشاندہی کر دی گئی ہے جو جنت میں جانے اور جنم سے نجات پانے کاسب ہیں جس سے واضح ہو جاتا ہے کہ جنت محض آرزوؤں اور تمناؤں سے یا ایمان وعمل کے بغیر کسی سفارش سے نہیں ملے گی۔

> ٣٣٤ ـ وعن سَلْمَانَ بن عامر رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

۳۲ / ۳۳۳ . حضرت سلمان بن عامر رات سے روایت رضي الله عنه عن النَّبِيِّ ﷺ قال: ﴿إِذَا أَفْطَرَ بِ مَنِي كُريم اللَّهُ إِلَمْ فَعْلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلْمَ عَلَّا عَلَّ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَ أَحَدُكُمْ، فَلْيُفْطِرْ عَلَى تَمْرِ، فَإِنَّهُ بَرَكَةٌ، روزه كھولے واس كو چاہئے كہ وہ كھجور سے روزه فَإِنْ لَمْ يَجِدْ تَمْراً، فَالمَاءُ، فَإِنَّهُ طَهُورٌ ، كُولِ اس لِيَّ كه اس مِن بركت ہے۔ اگر تحجور وقال: «اَلصَّدَقَةُ عَلَى المِسْكِينِ صَدَقَةٌ، ميسرن بو وياني سے (كھولے) كيونك بي ياك كرنے والا وَعَلَى ذِي الرَّحِمِ ثِنْتَانِ: صَدَقَةٌ وَصِلَّةٌ". ب اور فرايا ممكين ير (كيا كيا) صدقه (صرف) صدقه ہے اور رشتے دار پر (کئے گئے صدقے کی) دو حشیش ہیں۔ وہ صدقہ بھی ہے اور صله رحی بھی۔ (ترمذی منام ترندی نے اسے حسن کماہے۔)

رياض الصالحين (جلد اول) \_\_\_\_\_\_ 111

ري و يو يو الصدقة على ذي القرابة . تخريج: جامع ترمذي، أبواب الزكاة، باب ما جاء في الصدقة على ذي القرابة .

ت رین فرار دیا ہے۔ البتہ شخ البانی نے اس مدیث کے پہلے جھے لیعنی کھوریا پانی سے روزہ کھولنے والے جھے کو ضعیف قرار دیا ہے۔ البتہ نئی النہا کا اپنا فعل میں ثابت ہے۔ دیکھیں ضعیف ترمذی ص 20 و ضعیف الجامع الصغیر' رقم ۱۳۸۹۔

الله عنهما قال: كَانَتْ تَحْتِي امْرَأَةٌ، وَكُنْتُ عَهما قال: كَانَتْ تَحْتِي امْرَأَةٌ، وَكُنْتُ أُحَبُّهَا، وَكَانَ عُمَرُ يَكْرَهُهَا، فقال لي: أُحبُّهَا، فأَبَيْتُ، فأتَى عُمَرُ رضي الله عنه النّبيّ عَلَيْهُ، فَلَاكُ رَ ذَلِكَ لَه، فقال النبيّ عَلَيْهُ، فَلَاكُ رَ ذَلِكَ لَه، فقال النبيّ عَلَيْهُ: «طَلِقْهَا» رواه أبو داود، والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

۲۲ / ۳۳۵ - حفرت ابن عمر شاہ سے روایت ہے کہ میرے نکاح میں ایک عورت تھی، جس سے میں محبت کرتا تھا۔ (لیکن میرے والد) حضرت عمر الساق دے کرتا تھا۔ (لیکن میرے والد) حضرت عمر اللی دے دے، میں نے انکار کیا، پس حضرت عمر اللی نبی طلق کے دے، میں نے انکار کیا، پس حضرت عمر اللی نبی طلق کے باس بات کا ذکر کیا۔ تو آپ نے مجھے فرمایا، اسے طلاق دے دے۔

(ترندی امام ترندی نے اسے حسن صحیح کہا ہے۔)

تخريج: جامع ترمذي، أبواب الطلاق، باب ما جاء في الرجل يسأله أبوه أن يطلّق زوجته \_ وسنن أبي داود، كتاب الأدب، باب بر الوالدين، ومسند أحمد.

۵ساس- فوائد: اگر والدین کا تھم طلاق وی و اخلاقی بنیادوں پر ہو واس کی اطاعت ضروری ہے جیسا کہ اس مدیث میں ہے۔ اگر اس کے اسباب کچھ اور ہوں تو پھر والدین کو ادب و احترام سے سمجھایا جائے تا کہ وہ بھی راضی ہو جائیں اور خواہ مخواہ عورت پر بھی ظلم نہ ہو۔

٣٣٦ ـ وعن أبي الدَّرْدَاءِ رضي الله عنه أن رَجُلاً أَتَاهُ فقال: إنَّ لِي امْرَأَةً وَإِنَّ أُمِّي تَأْمُرُنِي بِطَلاقِهَا؟ فقال: سَمِعْتُ أُمِّي تَأْمُرُنِي بِطَلاقِهَا؟ فقال: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَيَّاتُ يَقُولُ: «الوَالِدُ أَوْسَطُ أَبُوابِ الجَنَّةِ، فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعْ ذَلِكَ أَبُوابِ الجَنَّةِ، فَإِنْ شِئْتَ فَأَضِعْ ذَلِكَ الْبَاب، أو احْفَظُهُ وواه الترمذي وقال: الْبَاب، أو احْفَظُهُ رواه الترمذي وقال: حديثُ حسنٌ صحيح.

۳۳۲/۲۳ مخرت ابو الدرداء بنائن سے روایت ہے کہ ان کے پاس ایک آدمی آیا اور ان سے عرض کیا کہ میری ایک بیوی ہے میری مال مجھے اسے طلاق دینے کا حکم دیت ہے۔ (میں کیا کروں؟) حضرت ابو الدرداء م نے فرمایا 'میں نے رسول اللہ سائیلیم کو فرماتے ہوئے ساہے کہ والد جنت کے دروازوں میں سے بہترین دروازہ ہے 'پس اگر تو چاہے تو اس دروازے کو ضائع کر دے یا اس کی حفاظت کر۔ (ترفدی۔ امام ترفدی نے کہایہ حدیث حسن صحیح ہے۔)

تنخریج: جامع ترمذي، أبواب البر والصلة، باب الفضل في رضا الوالدين. المساسم فواكد: والدك لغوى معنى بين جننے والا اس اعتبار سے اس كا اطلاق مال اور باپ دونول پر ہوتا ہے۔ اور جس طرح والدين (بصيغه تثنيه) سے مراد مال باپ دونول ہوتے ہيں والد كا اطلاق بھى دونول پر ہو جاتا ہے۔ اس میں بھی بیوی کی محبت پر والدین کی اطاعت و رضا مندی کو ترجیح دینے کی تاکید ہے۔

حَذَفْتُهَا اخْتِصَاراً، وَمِنْ أَهَمِّهَا حَدِيثُ اور٢٥٩) عَمْرو بن عَبسَةَ رضي الله عنه الطُّويلُ الله تعالَى في باب الرَّجَاءِ، قال فيه: دَخَلْتُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ بِمَكَّةً، يَعْنِي فِي أَوَّلِ النُّبُوَّةِ، فَقُلْتُ لَهُ: مَا أَنْتَ؟ قال: قال: «أَرْسَلَنِي بِصِلَةِ الأَرْحَام، وَكَسْرِ الأَوْثَانِ، وَأَنْ يُوَحَّدَ اللهُ لايُشْرَكُ بِهِ شَيْءٌ» وَذَكَرَ تَمَامَ الحديث. والله أعلم.

٣٣٧ ـ وعن البَرَاءِ بن عاذِبِ رضي ٢٣ / ٣٣٧ . حفرت براء بن عاذب وي الله الله الله الله الله الله الله الله عنهما عن النبيِّ عَلَيْ قال: أَ «الخَالَةُ بِ عَنِي كريم النَّايِم نِي طَلَيْهِم فَي فَرِمايا والله عن مال كم مرتب مين بِمَنْزِلَةِ الْأُمِّ» رواه الترمذي وقال: حديثٌ ب- (ترندى المام ترندى نے كمايہ مديث صحيح بـ ـ) حَسَن صحیح. وفي الباب أَحادیثُ كثیرةٌ المام نووی ٌ فرماتے ہیں' اس باب سے متعلق في الصحيح مشهورةٌ؛ منها حديثُ "وضيح" مين بهت عي حديثين بين اور مشهور بين ان مين أصحابِ الغارِ، وحديثُ جُرَيْج وَقَدْ سے اصحاب الغاركي اور جریج كے قصے ير مشمل سَبَقَا، وَأَحادِيثُ مشهورةٌ في الصّحيح احاديث بين جو يبل كزر يكى بين (ديكه رقم الحديث ١٢

ان کے علاوہ بھی متعدد مشہور حدیثیں ہیں جنہیں المُشْتَمِلُ عَلَى جُمَلِ كَثِيرَةٍ مِنْ قَوَاعِدِ مِن فَوَاعِدِ مِن فَوَاعِدِ مِن فَوَاعِدِ مِن فَوَاعِدِ مِن الخضارك ييش نظر چهوڑ دیا ہے۔ ان میں سے الإسلام وَآدَابِهِ، وَسَأَذْكُرُهُ بِتَمَامِهِ إِنْ شَاءَ ابهم ترين حضرت عمرو بن عبسه بناتي كي طويل حديث ب جو ایسے بہت سے جملول پر مشمل ہے جن میں اسلام کے قواعد اور اس کے آداب کا بیان ہے ' میں وہ پوری حديث ان شاء الله باب الرجاء مين ذكر كرول گا' اس «نَبِيُّ»، فقلتُ: وَمَا نَبِيُّ؟ قال: ﴿أَرْسِلَنِي مِين حضرت عمرو بن عبسه بِخَالِّهُ نِ بِيان كيا ب كه 'مين اللهُ تعالى»، فقلتُ: بِأَيِّ شَيْءٍ أَرْسَلَكَ؟ ﴿ مَخْضِرَتُ النَّيْلِمُ كَ وعوائِ نبوت كَ ابتدائي دور مين کے گیا اور نبی ملٹالیا کی خدمت میں حاضر ہوا' میں نے آپ سے کما' آپ کون ہیں؟ آپ کے جواب دیا' نی۔ میں نے کما' نبی کیا ہو تا ہے؟ آپ منے فرمایا' (جے لوگول کی ہدایت کے لئے اللہ کی طرف سے بھیجا جائے) اور مجھے اللہ نے نبی بنا کر بھیجا ہے۔ میں نے کہا' آپ گو الله نے کیا دے کر بھیجا ہے؟ آپ کے فرمایا اللہ نے مجھے صلہ رحمی کرنے اور بتوں کے تو ڑنے کا حکم دے کر بھیجا ہے۔ نیزیہ کہ صرف اللہ کی عبادت کی جائے 'اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھرایا جائے۔ اس طرح تمام حدیث بیان کی۔ واللہ اعلم

تخريج: سنن ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في بر الخالة. ے اسم اور حسن سلوک کا معاملہ کیا جائے۔ اوب و احترام اور حسن سلوک کا معاملہ کیا جائے۔

## ١٤ - بَابُ تَحْرِيمِ الْعُقُوقِ وَقَطِيعَةِ الم مال باب كى نافرمانى كرنا اور رشت وارى توزناحرام ہے

الله تعالى نے فرمایا: تو یقیناً قریب ہے جب تم کو افتدار طے تو زمین میں فساد پھیلاؤ اور رشتوں کو تو ژو' یمی لوگ ہیں کہ جن پر اللہ نے لعنت کی اور ان کو بسرہ اور اندها كرديا ـ

اور فرمایا الله تعالی نے: جو لوگ الله کے عمد کو تو رہتے ہں' اس کی مضبوطی کے بعد اور اس چیز کو کاشتے ہیں جس کے جوڑنے کا اللہ نے تھم دیا ہے اور زمین میں فساد بھیلاتے ہیں ہی لوگ ہیں جن کے لئے لعنت ہے اور ان کے لئے برا گھرہے۔

اور فرمایا: تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہ عبادت صرف اس ایک رب کی کی جائے اور والدین کے ساتھ حسن سلوک کرو۔ اگر تمہارے سامنے ان میں سے کوئی ایک یا دونوں بردھانے کو پہنچ جائیں تو انہیں اف بھی نہ کمو اور نہ انہیں ڈانٹو اور ان سے انچھی بات کمو اور اینے بازو نرمی اور شفقت سے ان کے لئے جھکا دو اور ان کے حق میں دعا کرو' اے رب! ان پر رحم فرما' جیسے انهول نے بحین میں مجھے (پار و محبت سے) مالا۔

١ / ٣٣٨ . حضرت ابو مكره نفيع بن حارث رهاتنه سے روایت ہے سول اللہ ملتی اللہ نے فرمایا کیا میں مہیں سب سے برے گناہوں کی خبر نہ دوں؟ تین مرتبہ آپ نے یہ فرمایا۔ ہم نے کما کیوں نہیں یا رسول الله الله الله (ضرور بتلایے) آپ کے ارشاد فرمایا' اللہ کا شریک تھرانا' ماں باپ کی نافرمانی کرنا اور آپ ٹیک لگائے ہوئے تھے' پھر (سیدھے ہو کر) بیٹھ گئے اور فرمایا' سنو! جھوٹی بات کمنا اور جھوٹی گواہی دینا (پیہ بھی بوے گناہوں میں سے ہیں) پھر آپ اس بات کو دہراتے رہے 'یمال

قال الله تعالى: ﴿ فَهَلَّ عَسَيْتُمْ إِن نَوَلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُواْ أَتِمَامَكُمْ إِنَّ أُولَتِهِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ﴾ [محمد: ٢٢-٢٣]، و قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِثْنَقِهِ ء وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَر اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُوْلَيْكَ لَهُمُ ٱللَّعْنَاةُ وَلَمُمْ سُوَّهُ الدَّارِ ﴾ [الرعد: ٢٥]، وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَمِأْلُوَ لِدَيْنِ إِحْسَنَاً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ ٱلْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُكُمَا أُفِّ وَلَا نَنْهُرْهُمَا وَقُل لَّهُمَا فَوْلًا كَرِيمًا ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَقُل رَبِّ ٱرْحَمْهُمَا كَمَّا رَبِّيَانِي صَغِيرًا ﴾ [الإبسراء: 28\_ 28].

٣٣٨ ـ وعن أَبِي بكْرَةَ نُفَيْع بن الحارثِ رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عِيْنِ : «أَلا أُنَبِّنُكُمْ بِأَكْبَرِ الكَبَائِر؟» - ثَلاثاً - قُلْنَا: بَلَى يَا رَسُولَ الله! قَسَال: «الإشْسَرَاكُ بِسَاللهِ، وَعُقُسُوقُ الْوَالِدَيْنِ»، وَكَانَ مُتَكِئاً فَجَلَسَ، فقال: "أَلا وَقَوْلُ الزُّوْرِ وَشَهَادَةُ الزُّورِ» فَمَا زَالَ يُكُرِّرُهُا حَتَّى قُلْنَا: لَيْتَهُ سَكَتَ. متفقٌ

### تک کہ ہم نے کہا' کاش آپ طاموش ہو جائیں۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الشهادات، باب ما قيل في شهادة الزور ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها.

۸ ساسے فوا کد: اس میں چند کبیرہ گناہوں کا بیان ہے۔ کبیرہ گناہ وہ ہے جس کے ارتکاب پر قرآن کریم یا حدیث شریف میں سخت وعید وارد ہو۔ ماں باپ کی نافرمانی اور شرک کا ایک ساتھ ذکر کر کے واضح فرما دیا کہ یہ رونوں گناہ بہت ہی خطرناک ہیں اور اسی طرح جھوٹی بات اور جھوٹی گواہی کے ذکر پر تکیہ چھوڑ کر نبی ملٹھایام کا بیٹھ جانا، اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ آپ کے نزدیک ان کے اندر بھی بہت زیادہ شاعت و قباحت ہے۔ اللہ تعالی ان تمام گناہوں سے مسلمانوں کو محفوظ رکھے۔

> ٣٣٩ ـ وعن عبدِ الله بْن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبيِّ عليه الوَالِدَيْنِ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَالْيَمِينُ الْغَمُ وسُ» رواه البخاري. «الْيَمِينُ مَتْم كَمَانا (بخاري) الْغُمُوسُ الَّتِي يَحْلِفُهَا كَاذِباً عَامِداً، سُمِّيَتْ غَمُوساً، لأنَّهَا تَغْمِسُ الحَالِفَ في الإثم.

٣٣٩ / ٢ حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص في روایت ہے' نبی ملائیلم نے فرمایا' کبیرہ گناہ (بیہ بیہ) ہیں' قال: والكَبَائِرُ: الإِشْرَاكُ باللهِ، وَعُقُوقُ الله ك ساته شريك كرواننا الله ك نافراني كرنا قتل نفس (ناحق کسی کو مار دینا یا خود کشی کرنا) اور جھوٹی

يمين غموس ' (جھوٹی قتم) وہ ہے کہ جان بوجھ کرانسان جھوٹی قشم اٹھائے' اسے غموس اس لئے کہا جاتا ہے کہ بیہ قشم کھانے والے کو گناہ میں ڈبو دیتی ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب اليمين الغموس، وكتاب المرتدّين، وكتاب الديات وغيرها من كتب الصحيح.

المسام فوائد: كبيره گناه اور بھى بهت سے بين ، جن كو بعض محد ثين نے مستقل كتابول ميں جمع بھى فرمايا ہے-جي الزواجر عن اقتراف الكبائر' اوركتاب الكبائر للذهبي وغيره- يهال صرف موقع كا مناسبت سے نبی ملی ہے چند ایک کا تذکرہ فرمایا ہے۔ یا مقصد سے بتانا تھا کہ سے چند مذکورہ گناہ کبیرہ گناہول میں سب سے زیادہ خطرناک ہیں۔

۳ / ۳۴۰ \_ انهی حضرت عبدالله بن عمرو ریستا سے روایت ہے' رسول اللہ اللہ اللہ فیام نے فرمایا 'کبیرہ گناہوں میں سے ایک یہ (بھی) ہے کہ آدمی اینے والدین کو گالی دے۔ صحابہ اللہ ای عرض کیا یا رسول اللہ اکیا آدمی این ماں باب کو (بھی) گالی دیتا ہے؟ آپ نے فرمایا اللہ ایک شخص کسی کے باپ کو گالی دیتا ہے' وہ بلیٹ کر اس

٣٤٠ ـ وعنه، أن رسولَ الله علية قال: «مِنَ الْكَبَائِرِ شَتْمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ!»، قالوا: يا رسولَ الله! وَهَلْ يَشْتُم الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟! قال: «نَعَمْ؛ يَسُب أَبا الرَّجُل، فَيَسُتُ أَبَاه، وَيَسُبُّ أُمَّهُ، فَيَسُبُّ أُمَّهُ» متفَقُ عليه. وفي روايةٍ: «إنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ أَنْ مُنعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ!» قِيلَ: يارسولَ اللهِ! ك باپ كو گالى ديتا ہے۔ (اسى طرح) وہ اس كى مال كو بلعن عَنْ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟! قال: "يَسُبُّ أَبَا كَالَى دِيمَا مِهِ اور وہ جواب میں اس كى مال كو گالى ديتا ہے عَنْ يَا عَنْ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟! قال: "يَسُبُّ أَبَا كَالَى دِيمَا ہے اور وہ جواب میں اس كى مال كو گالى ديتا ہے سِيبَ ، فَيَسُبُّ أَبَاهُ، وَيَسُبُّ أُمَّهُ، فَيَسُبُّ (يوں گويا وہ اينے والدين كى گالى كا سبب بنا) (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب لا يسب الرجل والديه ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها.

، ہم سے فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ انسان کو کسی دوسرے کے والدین کو گالی نہیں دینی چاہئے 'کیونکہ اس طرح وہ بھی جواب میں اس کے والدین کو گالی دے گا اور بول سے اپنے والدین کی ذلت اور بے تو قیری کا باعث

> مُطْعِم رضي الله عنه أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ قال: "لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ قَاطِعٌ»، قال سفيانُ ني روايتِهِ: يَعْنِي: قَاطِعُ رَحِمٍ. متفق

٣٤١ وعن أبي محمد جُبَيْرِ بنِ ٣ / ٣٣١ - حفرت ابو محمد عمير بن مطعم بالتر سے روایت ہے ' رسول الله ملتی اللہ عن فرمایا ' قطع رحمی کرنے والا جنت میں نہیں جائے گا۔ سفیان (راوی) نے اپنی روایت میں قاطع کی بجائے قاطع رحم کے الفاظ بیان کئے بین - (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب إثم القاطع - وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة الرحم وتحريم قطيعتها.

المس فوائد: اس میں قطع رحی پر کتنی سخت وعید ہے۔ اس کے باوجود ہمارے معاشرے میں سے گناہ کبیرہ عام ہے۔ اس قتم کی سخت وعیدوں کا مقصدیہ ہے کہ مسلمان ان گناہوں سے نیج کر رہیں۔ اعاذنا الله منها

۵ / ۳۴۲ \_ حضرت ابو عیسلی مغیره بن شعبه ریالته سے روایت ہے' نبی ملٹھا نے فرمایا' بے شک اللہ نے تم یر ماؤں کی نافرمانی کرنے کو' ضرورت کے موقعے پر خرچ نہ کرنے اور بغیر ضرورت کے سوال کرنے کو نیز لڑکیوں کے زندہ درگور کرنے کو حرام کیا ہے اور فضول بحث و گفتگو کو' کثرت سوال کو اور مال کے ضائع کرنے کو تمهارے کتے ناپند کیا ہے۔ (بخاری ومسلم)

منعا كامطلب ہے واجبات كے اداكرنے سے انکار کرنا۔ ھات کا مطلب ہے' ایسی چیز کا سوال کرنا جو اس کاحق نہ ہو اور واد البنات کے معنی ہیں ' زندہ بچیوں کو قبر میں دفن کر دینا۔ قبل و قال کے معنی ہیں 'جس

٣٤٢ ـ وعن أبي عِيسى المُغِيرَةِ بن شُعْبَةً رضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ قال: "إِنَّ اللهُ تَعَسَالَسَ حَسرَّمَ عَلَيْكُمْ عُقُوقَ الأُمَّهَاتِ، وَمَنْعاً وهاتِ، وَوَأْدَ البَّنَاتِ، وَكُرهَ لَكُمْ قِيلَ وقالَ، وَكَثْرَةَ السُّؤَالِ، وَإِضَاعَةَ المَالِ» متفقٌ عليه.

قولُهُ: «مَنْعاً» مَعْنَاهُ: مَنْعُ مَا وَجَبَ عَلَيْهِ، وَ«هَاتِ»: طُلُبُ مَا لَيْسَ لَهُ. وَ«وَأَدَ البَّنَاتِ» مَعْنَاهُ: دُفْنُهُنَّ في الحَيَاةِ، وَ«قِيلَ وَقالَ» مَعْنَاهُ:

الحَدِيثُ بكُلِّ مَا يَسْمَعُهُ، فَيَقُولُ: قِيلَ بات كووه سن اس كى بابت لوگول سے كے اس طرح كَذَا، وَقَالَ فُلانٌ كَذَا، مِمَّا لا يَعْلَمُ كَمَا كياب اور فلال في اس طرح كما ورآل حاليكه اس صِحَّتَهُ، وَلا يَظُنُّهَا، وَكَفَى بالمَرْءِ كَذِباً أَنْ كَي صحت كا اسے علم ہے اور نہ ممان- آومى كے جمولا يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ. وَ «إِضَاعَةُ المَالِ»: بونے كے لئے ين كافى ب كه وہ جو بچھ سنے (بلا تحقیق) تَبْذِيرُهُ وَصَرْفُهُ فِي غَيْرِ الوُجُوهِ المَأْذُونِ بيان كرد، اضاعت المال كامطلب فضول خرجي اور فِيْهَا مِنْ مَقَاصِدِ الآخِرَةِ وَالدُّنْيَا، وَتَوْكُ اليي جَلُهول ير خرج كرنا م جمال دنيا و آخرت ك شرعى حِفْظِهِ مَع إِمْكَانِ الحِفْظِ. وَ«كَثْرَةُ مقاصد مين سے كوئى مقصد حاصل نہ ہو اور باوجود بيانے السُّوَّالِ»: الإِلْحَاحُ فِيمَا لا حَاجَةَ إلَيْهِ. ي امكان ك مال ك بچانے كى كوشش نه كى جائے۔ کثر ۃ السوال کا مطلب ہے ' بغیر حاجت کے چٹ کر

> وفي البابِ أَحَادِيثُ سَبَقَتْ في البَابِ قَبْلَهُ كَحَـدِيتُنِ: «وَأَقْطَعُ مَنْ قَطَعَكِ»، وحديث: «مَنْ قَطَعَنِي قَطَعَهُ الله».

اس باب سے متعلق اور احادیث بھی ہیں 'جو اس سے ماقبل کے باب میں گزر چکی ہیں، جیسے حدیث واقطع من قطعك اور مديث من قطعني قطعه الله (ديكية رقم ١١٥ و ٣٢٣)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب عقوق الوالدين من الكبائر \_ وصحيح مسلم، كتاب الأقضية، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة...

۳۲ مال باپ کے دوستول 'رشتے دارول' بیوی اور جن کااکرام مستحب ہے'ان سب سے حس سلوک کرنے کابیان

٤٢ ـ بَابُ فَضْلِ بِرِّ أَصْدِقَاءِ الأَب وَالأَقَارِبِ وَالزَّوْجَةِ وَسَائِرِ مَنْ يُنْدَبُ إكْرَامُهُ

٣٤٣ ـ عن ابنِ عمرَ رضي الله عنهما أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «إن أبَرَّ البرِّ أَنْ يَصِلَ الرَّجُلُ وُدَّ أَبِيهِ".

الله بنِ عمرَ رضي الله عنَّهما أنَّ رَجُلًا مِنَ الأعْرَابِ لَقِيَهُ بِطَرِيقِ مَكَّةَ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ عَبْدُ الله بْنُ عُمَرَ، وَحَمَلَهُ عَلى حِمَار كَانَ يَرْكَبُهُ، وَأَعْطَاهُ عِمَامَةً كَانَتْ عَلَى رَأْسِهِ،

١ / ٣٣٣ . حضرت عبدالله بن عمر ويه ہے' نبی ملٹھیلم نے فرمایا' سب سے بردی نیکی یہ ہے کہ آدمی باپ سے دوستانہ تعلقات رکھنے والوں سے تعلق وعن عبدِ اللهِ بنِ دينارِ عن عبدِ جو رُكر ركھ (ليني باپ كي محبت اور دوستي كو نبھائے) حفرت عبدالله بن وينار حضرت عبدالله بن عمر وی انہیں کہ ایک دیماتی آدمی انہیں ایک رائے میں ملا عبداللہ بن عمر فی اسے سلام کیا اور اسے اس گدھے پر سوار کر لیا جس پر وہ خود سوار

فَأَعْطَاهُ الحِمَارَ، فقال: أَرْكَبْ هٰذَا، وَأَعْطَاهُ العِمَامَةَ وقال: اشْدُدْ بِهَا رَأْسَكَ، فقال لَهُ بَعْضُ أَصْحَابِهِ: غَفَرَ اللهُ لَكَ أَعْطَيْتَ هٰذَا الأَعْرَابِيَّ حِمَاراً كُنْتَ تَرَوَّحُ عَلَيْهِ، وَعِمَامَةً كُنْتَ تَشُدُّ بِهَا رَأْسَكَ؟ فقالَ: إنِّي سَمِعْتُ رسولَ الله ﷺ يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ أَبَرِّ البِرِّ أَنْ يَصِلَ الرَّجُلُ أَهْلَ وُدِّ أَبِيهِ بَعْدَ أَنْ يُولِّيَ» وَإِنَّ أَبَاهُ كَانَ صَدِيقًا لِعُمَرَ رَضي الله عنه ، روى هـذِهِ الِرِّوَايَاتِ كُلَّهَا مسلم .

قال ابنُ دِينَارِ: أَصْلَحَكَ اللهُ إِنَّهُمُ الأَعْرَابُ عَظِي اور اسے وہ عمامہ بھی وے ویا جو ان کے سریر تھا۔ وَهُمْ يَرْضَوْنَ بِاليَسِيرِ، فقال عبدُ اللهِ بنُ (صديث كراوى) ابن دينار بن الله بين كه بم نے عَمْرَ: إِنَّا أَبَا مَذَا كَانَ وُدًا لِعُمَرَ بِنِ ابن عمرٌ عَ كَما الله آبِ كا بَعْلا كرے يو تو ويهاتي لوگ الخطاب رضي الله عنه وإنِّي سَمِعْتُ بين تهوري سي چيزے بھي راضي ہوجاتے ہيں (ان ك رسولَ الله ﷺ يقول: "إنَّ أَبَرَّ البرِّ صِلَةُ ساته اتا كِه كرنے كى كيا ضرورت تهى؟) حفرت عبدالله الرَّجُلِ أَهْلَ وُدًّ أَبِيهِ». وفي رواية عن ابن بن عمر رَيُ الله في الله عن ابن الله عن ابن الله عن الله الله دِينَارِ عَن ابنِ عُمَرَ أَنَّهُ كَانَ إِذَا خَرَجَ إِلَى مَكَّةَ (ميرے باپ) عمر " بن خطاب كا روست تھا اور ميں نے كَانَّ لَهُ حِمَّارٌ يَتَوَوَّحُ عَلَيْهِ إِذَا مَلَّ رُكُوبَ رسول الله طَلْيَكِم كو فرمات موع سا ب س الرَّاحِلَةِ، وَعِمَامَةٌ يَشُدُّ بِهَا رَأْسَهُ، فَبَيْنَا هُوَ بِرِي نَكِي آدى كا اين باپ ك دوستوں سے نيكي كرنا يَوْماً عَلَى ذٰلِكَ الحِمَارِ وَذْ مَرَّ بِهِ أَعْرَابِيُّ، ج. ايك اور روايت مي ج وابن وينار بي ابن عمر الله فقال: أَلَسْتَ ابنَ فُلان بْنِ فُلانٍ؟ قَال: بَلِّي. عروايت كرتے بي كه ابن عمر جب مكه جاتے تو ان کے پاس ایک گدھا ہو تا'جب وہ اونٹ کی سواری سے اکتا جاتے تو اس پر سوار ہو کر راحت حاصل کرتے اور ایک عمامہ ہو تا جسے وہ سریر باندھ لیتے۔ اس دوران کہ ایک دن وہ اس گدھے پر سوار تھے' آپ کے پاس سے ایک دیماتی (اعرابی) گزرا' آپ نے (اسے کھ پیچان کر) اس سے پوچھا'کیا تو فلال بن فلال کا بیٹا نہیں ہے؟ اس نے جواب دیا' ہاں' کیوں نہیں۔ آپ نے اسے وہ گدھا وے دیا اور فرمایا' اس پر سوار ہو جا' اور اسے عمامہ (بھی) عنایت فرما دیا اور کما' اس کے ساتھ اپنے سر کو باندھ کے 'یں ابن عمر کے بعض ساتھیوں نے ان سے كما' الله تعالى آپ كو معاف فرمائ! آپ نے اس دیماتی کو وہ گدھا بھی دے دیا جس پر آپ (دوران سفر) آرام حاصل کرتے تھے اور وہ عمامہ بھی دے دیا'جس ك ساتھ آپ اپنا سرباندھتے تھے۔ آپ نے فرمایا ؛ میں نے رسول اللہ ملی کی فرماتے ہوئے سنا ہے کہ سب سے بردی نیکی ہے ہے کہ آدمی'اینے باپ کے مرنے کے بعد' اس کے دوستوں سے تعلق برقرار رکھے اور ان سے حسن سلوک کرے (اور تہیں معلوم ہونا چاہئے

#### که) اس کا باپ حضرت عمر بناتنو کا دوست تھا۔

(بیہ تمام روایات امام مسلم نے بیان کی ہیں۔)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب صلة أصدقاء الأب والأم ونحوهما. سام سا۔ فوا کد: اس سے معلوم ہوا کہ مال باپ کی وفات کے بعد ان کے دوستوں سے تعلق برقرار رکھنا اور ان سے حسن سلوک کا معاملہ کرنا ضروری ہے کیونکہ یہ ایک بہت بردی نیکی اور صلہ رحمی کا نقاضا ہے۔ اس اعتبار سے ماں باپ کے دوستوں کو فراموش کر دینا اور ان سے تعلق استوار نہ رکھنا' شرعاً سخت نالبندیدہ ہے۔

٣٤٤ \_ وعن أبي أُسَيْدٍ \_ بضم ٣٢/ ٣٢٣ - حضرت ابو اسيد (ممزه ير پيش اور سين ير زبر) مالک بن ربیعہ ساعدی مخالفہ سے روایت ہے کہ السَّاعِدِيِّ رضي الله عنه قال: بَيْنَا نَحْنُ ايك وقت مم رسول الله مليَّيْمِ ك ياس بينه موت تق که بنی سلمه قبیلے کا ایک آدمی آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آکر اس نے عرض کیا' یا رسول اللہ! کیا کوئی الی نیکی بھی باقی ہے جو میں والدین کی وفات کے بعد ان کے مَوْتِهِمَا؟ فَقال: «نَعَم، الصَّلاةُ عَلَيْهِمَا، ساته كرون؟ آپ من فرمايا بال ان ك حق مين وعاے خیر کرنا اور ان کے لئے مغفرت مانگنا' ان کے بعد ان کے (کئے گئے) عہد کو بورا کرنا اور ان کے ان رشتوں کو جوڑنا جو انہی کی وجہ سے جوڑے جاتے ہیں اور ان کے دوستوں کی عزت کرنا۔ (ابو داؤد)

الهمزة وفتح السين \_ مالِك بن رَبيعَةَ جُلُوسٌ عِنْدَ رسول الله ﷺ إِذْ جَاءَهُ رَجُلٌ مِنْ بَنِي سَلَمَةَ فقالَ: يا رسولَ الله! هَلْ بِقِي مِنْ بِرِّ أَبُوَيَّ شَيْءٌ أَبَرُّهُمَا بِهِ بِعَدْ وَالاَسْتِغْفَارُ لَهُمَا، وَإِنْفَاذُ عَهْدِهِمَا مِنْ بَعْدِهِمَا، وَصِلَّةُ الرَّحِمُ الَّتِي لا تُوصَلُ إلَّا بِهِمَا، وَإِكْرَامُ صَدِيقِهِمَاً» رواه أَبو داود.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب بر الوالدين إسناده ضعيف.

سم اس الله علوم موا كه والدين كے ساتھ حسن سلوك كرنے كے لئے ان كى زندگى كو غنيمت سمجھنا چاہئے اور اگر ان کی وفات کے بعد بھی ان کے ساتھ کوئی نیکی کرنا چاہے تو حدیث میں ذکور طریقے اختیار کئے جائیں۔ ان طریقوں میں قرآن خوانی' نیجہ' ساتواں' وسوال اور چملم وغیرہ کا کوئی ذکر نہیں۔ اس لئے ایصال تواب کے بیا سارے طریقے غیر شرعی ہیں۔ ان سے مردول یا زندول کو کوئی فائدہ نہیں پنچا۔ البتہ دعا و استغفار وغیرہ سے مردول کو بھی فائدہ پنچتا ہے اور زندول کو بھی۔ کیونکہ یہ کام حدیث میں والدین کے ساتھ نیکی شار کئے گئے ہیں جس کا صاف مطلب سے ہے کہ ان کاموں سے اولاد کو والدین کے ساتھ نیکی کرنے کا صلہ ملے گا اور والدین کے کئے بھی مغفرت اور رفع درجات کا باعث ہوں گے۔ وفات کے بعد والدین کے حق میں دعائے ڈیر کی مقبولی<sup>ت'</sup> اس مدیث سے بھی ثابت ہے جس میں بیان کیا گیا ہے کہ انسان کے مرتے کے ساتھ ہی عمل کاسلسلہ منقطع ہو جاتا ہے البتہ تین چیزوں کا ثواب اسے ملتا رہتا ہے۔ صدقہ جاریہ کا' ایسے علم کا جس سے لوگ فیض یاب ہو رہے ہوں اور نیک اولاد کی دعاؤں کا۔

۳/۵/۳ مطرت عائشہ ریکھنے سے روایت ہے کہ ٣٤٥ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها

قالت: مَاغِرْتُ عَلَى أَحَدِ مِنْ نِسَاءِ النَّبِي مَا غِرْتُ عَلَى خديجة رضي الله عنها، وَمَا رَأَيْتُهَا قَطُّ، وَلَكِنْ كَانَ يُكْثِرُ ذِكْرَهَا، وَرُبَّمَا ذَبَحَ الشَّاةَ، ثُمَّ يُقَطِّعُهَا أَعْضَاءً، ثُمَّ يُقطِّعُهَا أَعْضَاءً، ثُمَّ يَثَعَنُهَا فِي صَدَائِقِ خَدِيجة، فَرُبَّمَا قُلْتُ لَهُ: يَبْعَثُهَا فِي صَدَائِقِ خَدِيجة، فَرُبَّمَا قُلْتُ لَهُ: يَتُعَنُّهَا فِي صَدَائِق خَدِيجة، فَرُبَّمَا قُلْتُ لَهُ: كَأَنْ لَمْ يَكُنْ فِي الدُّنْيَا إِلَّا خَدِيجَةً! فيقولُ: كَأَنْ لَمْ يَكُنْ فِي الدُّنْيَا إِلَّا خَدِيجَةً! فيقولُ: «إِنَّهَا كَانَتْ وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدً" مِنْهَا وَلَدً" مَنْفَقٌ عليه.

النَّبي شهر النَّبي النَّلِي النَّلِي النَّلِي النَّبي النَّبي النَّبي النَّبي النَّلِي النَّبي النَّلِي النَّبي النَّالِي النَّبي النَّامي النَّبي النَّامي النَّامي النَّامي النَّامي النَّبي النَّامي النَّ

وفي رواية وإنْ كَانَ لَيَذْبَحُ الشَّاةَ ، فَيُهْدِي في خَلائِلِهَا مِنْهَا مَا يَسَعُهُنَّ. وفي روايةٍ كَانَ إِذَا ذَبَحَ الشَّاةَ يَقُولُ: «أَرْسِلُوا بِهَا إِلَى أَصْدِقَاءِ خَدِيجَةَ».

وفي رواية قالت: اسْتَأْذَنَتْ هَالَةُ بِنْتُ خُويْلِدِ أُخْتُ خَدِيجَةَ عَلَى رسولِ الله ﷺ، فَعَرَفَ اسْتِئْذَانَ خَدِيجَةَ، فَارْتَاحَ لِذَٰلِكَ فَعَرَفَ اسْتِئْذَانَ خَدِيجَةَ، فَارْتَاحَ لِذَٰلِكَ فَعَرَفَ اسْتِئْذَانَ خَدِيجَةَ، فَارْتَاحَ لِذَٰلِكَ فَقَال: «اللَّهُمَّ هَالَةُ بِنْتُ خُويْلِدِ». قولُهَا: «فَارْتَاحَ» هو بالحاء، وفي الجَمْع بَيْنَ الصحيحين لِلْحُمَيْدِي: «فَارْتَاعَ» بِالعينِ الصحيحين لِلْحُمَيْدِي: «فَارْتَاعَ» بِالعينِ ومعناه: اهْتَمَّ بِهِ.

جھے نبی ملڑ اللے کی بیویوں میں سے کسی پر اتنی غیرت نہیں آئی جتنی غیرت خدیجہ پر آئی ' حالانکہ میں نے انہیں کبھی دیکھا بھی نہیں۔ لیکن (غیرت اس لئے آئی کہ) آپ ان کا ذکر کثرت سے فرماتے تھے۔ نیز (آپ کا یہ معمول تھا کہ) اکثر آپ کمری ذرئ فرماتے اور اس کے اعضاء الگ الگ کرتے اور پھر انہیں خدیجہ کی سیلیوں کو ارسال فرماتے ' بیااو قات میں آپ سے کہتی کہ دنیا میں خدیجہ کے سواکوئی عورت ہی نہیں ہے ' آپ فرماتے (تہیں کیا معلوم) وہ ایسی اور ایسی عورت تھی فرماتے (تہیں کیا معلوم) وہ ایسی اور ایسی عورت تھی اس کی خوبیاں گواتے) اور میری اولاد بھی اس سے دربخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں ہے' آپ گری ذی فرماتے اور خدیجہ ایک سیلیوں کو اتنا اتنا گوشت ہدیہ سیجیج جو ان کو کافی ہوتا۔ ایک اور روایت میں ہے' جب آپ گری ذیح فرماتے تو ارشاد فرماتے' اسے خدیجہ کی سیلیوں کے پاس بھیج دو۔

ایک اور روایت میں ہے' حضرت عائشہ رہ ایک مرتبہ) حضرت خدیجہ کی ہمشیرہ ہالہ بنت خویلد نے رسول اللہ ملٹی کیا ہے (گھر کے اندر) آنے کی اجازت طلب کی' تو آپ نے ایسا محسوس کیا جیسے خدیجہ اجازت مائگ رہی ہے (لیمن خدیجہ کا اجازت مائگا یاد آگیا) اور اس وجہ سے ہی آپ کو بہت خوشی ہوئی اور فرمایا' اے اللہ' ہالہ بنت خویلد ہے (یعنی فرحت اور استجاب کے ملے جلے جذبات میں بے ساختہ یہ الفاظ آپ کی زبان مبارک سے نکلے)

(فار تاح ' حاء کے ساتھ۔ اور امام حمیدی کی کتاب الجمع بین الصحیحین میں سے فار تاع ' عین کے ساتھ ہے ' جس کے معنی ہیں آپ اس کی آواز سن کر فکر مند ہو گئے (بعنی خدیجہ کی یاد نے آپ کو مغموم کر دیا)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب تزويج النبي ﷺ خديجة وفضلها، وكتاب النكاح، وكتاب الأدب، وكتاب التوحيد \_ وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل خديجة رضي الله عنها.

۳۲۳- فوائد: اس میں ایک تو ان خوبیول کا اجمالی ذکر ہے جن سے حضرت خدیجہ و اُن منصف تھیں۔ دو سرے، اس محبت کا بیان ہے جو ان خوبیوں کی وجہ سے نبی ملٹی کے ان کے ساتھ تھی۔ تیسرے' اس بروصلہ کا تذکرہ ہے جو آپ منے ان کی وفات کے بعد ان کی سیلیوں کے ساتھ بر قرار رکھا۔ چوتھ' اس بات کا اِثبات ہے کہ سوائے ابراہیم کے جو حضرت ماریہ وی الله کے بطن سے تھ' آپ کی ساری اولاد حضرت خدیجہ وی الله سے تھی۔ پنجم' ان انسانی جذبات کی وضاحت ہے جو ایک محبوب شخصیت کی یاد سے انسان پر طاری ہوتے ہیں جو خوش کن بھی ہو سکتے ہیں اور فکر و اندوہ میں مبتلا کرنے والے بھی۔

> ٣٤٦ ـ وعن أُنس بن مالكٍ رضي منْهُمْ إِلَّا خَدَمْتُهُ. متَّفقٌ عليه.

م / ۳۴۲ . حضرت انس بن مالک رفایت الله عنه قال: خَرَجْتُ مَعَ جَريرِ بنِ عبدِ الله م كم من حضرت جرير بن عبدالله بجلى را الله كم ما الله الْبَجَلِيِّ رضي الله عنه في سَفَرٍ، فَكَانَ ايك سفريس كياتو (كم عمرى ك باوجود) وه ميرى فدمت يَخْدُمُني فقلتُ لَهُ: لا تَفْعَلْ، فقال: إنِّي كرتے عين في ان سے كما آپ اس طرح نه كرين ، قَدْ رَأَيْتُ الأَنْصَارَ تَصْنَعُ برَسُولِ اللهِ عَلَيْ انهول نے فرمایا میں نے انصار کو دیکھا ہے کہ وہ رسول شَيْئاً آلَيْتُ عَلَى نَفْسِي أَنْ لا أَصْحَبَ أَحَداً الله طَيْلِم كم ساته اس طرح بي كياكرت تھ وس نے بھی قتم کھائی تھی کہ (جب بھی) مجھے ان میں سے کسی کے ساتھ مصاحبت (ہم نشینی یا ہم سفری) کاموقع ملا تومیں اس کی ضرور خدمت کروں گا۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب في حسن صحبة الأنصار. أقول: لم أجده في كتاب الفضائل من صحيح البخاري، والله أعلم.

۲ سا- فوائد: (۱) اس سے اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے دلوں میں نبی کریم ماٹھیا کی محبت کس قدر تھی کہ اس محبت کی وجہ سے وہ رسول اللہ التھیام کے خادموں کی خدمت کو بھی سعادت سجھتے تھے' اگرچہ عمر میں وہ چھوٹے ہی ہول۔ اس میں صحابہ کی تواضع کا بھی اظہار ہے کہ اپنے سے چھوٹے ک تعظیم و خدمت میں بھی انہیں تامل نہیں تھا۔ (۲) صحابہ کرام "کا باہمی تعلق برادرانہ ' دوستانہ اور مخلصانہ تھااور اس کی اصل بنیاد نبی کریم ملتی است عقیدت و وابسکی تھی۔

> ٤٣ \_ بابُ إِكْرَامِ أَهْلِ بيَّتِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ وَبِيَانِ فَضْلِهِمْ

۱۹۷۰ رسول الله طلق فيم ك ابل بيت كى تكريم اور ان کی فضیلت کابیان

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ اللهُ تعالى ن فرمايا: الله تعالى يي عامتا ، كم الله الله لِيُذْهِبَ عَنصُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُونَ بيت وه تم سے گندگی کو دور کر دے اور تنہيں پاک نَطْهِيرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٣] وقال تعالى: كروك ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ﴾ [الحج: ٣٢].

اور فرمایا الله نے: اور جو شخص الله کی طرف سے محترم مصرائی ہوئی چیزوں کا ادب کرے گا' تو یہ دلوں کی برمیز گاری سے ہے۔ (لینی شعار اللہ کی تعظیم 'اس بات کی علامت ہے کہ تعظیم کرنے والے کے ول میں تقویٰ

۱/ ۱۳۴۷ - بزید بن حیان کہتے ہیں کہ میں مصین بن سبرہ اور عمرو بن مسلم حضرت زید بن ارقم بڑاٹھ کے پاس گئے۔ جب ہم ان کے پاس بیٹھ گئے تو ان سے (مارے ایک ساتھی) حصین نے کما' آپ نے تو بہت بھلائی یائی ہے' آپ نے رسول اللہ ملی کو دیکھا' آپ کی (زبان مبارک سے) آپ کی باتیں سنیں' آپ کے ساتھ جماد کیا اور آپ کے پیچھے نمازیں پڑھیں' یقیناً اے زید! آپ نے بہت بھلائی پائی ہے۔ اے زید! ہمیں بھی رسول الله ملتاليم كى كوئى بات سنائين جو آپ نے خود رسول الله ملتي ليم سے سن- حضرت زيد نے فرمايا- مبتيع (اب) میں سن وسال کے اعتبار سے بوڑھا ہو گیا ہوں' نی ماہیل کے ساتھ گزرا ہوا زمانہ بھی کافی بیت گیا ہے ہوں جو مجھے یاد تھیں۔ پس جو باتیں میں تہمارے سامنے بیان کروں' انہیں قبول کرو اور جو بیان نہ کروں اس کی مجھے تکلیف مت دینا۔ (لعنی مجبور نہ کرنا)

پھر فرمایا: ایک دن رسول الله ملٹھیا نے ہمیں کے اور مدینے کے درمیان پانی کے ایک چشم پر خطبہ دیا جے خم کما جاتا تھا۔ سب سے پہلے آپ نے اللہ کی حمد و ثناء بیان فرمائی اور وعظ و تصیحت کی م پھر فرمایا۔ اما بعد 'سنو' اے لوگو! میں بھی ایک انسان ہوں وریب ہے کہ میرے رب کا قاصد میرے پاس آئے اور میں اس کی وعوت قبول کر لول (لینی اللہ کے پاس جانے کی) میں تم

٣٤٧ ـ وعن يزيدَ بن حَيَّانَ قال: انْطَلَقْتُ أَنَا وَحُصَيْنُ بْنُ سَبْرَةً، وَعَمْرُو بْن مُسْلِم إلى زَيْدِ بْن أَرْقَمَ رضي الله عنهم، فَلَمَّا كَجَلَسْنَا إِلَيْهِ قَال له حُصَيْنٌ: لَقَدْ لَقِيتَ يَا زَنْدُ خَيْرًا كُثيراً، رَأَيْتَ رسولَ الله ﷺ، وَسَمِعْتَ حَدِيثَهُ، وَغَزَوْتَ مَعَهُ، وَصَلَّيْتَ خَلْفَهُ، لَقَدْ لَقيتَ يَازَيْدُ! خَيْراً كَثِيراً، حَدِّثْنَا يَا زَيْدً! مَا سَمِعْتَ مِنْ رسولِ الله عِيْثِةِ قال: يَاابْنَ أَخِي! وَاللهِ! لَقَدْ كَبِرَتْ سِنِّي، وَقَدُمَ عَهْدِي، وَنَسِيتُ بَعْضَ الَّذي كُنْتُ أُعِي مِنْ رسولِ الله ﷺ، فَمَا حَدَّثْتُكُمْ، فَاقْبَلُوا، وَمَا لا فَلا تَكَلَّفُونيْهِ. ثُمَّ قال: قَامَ رسولُ الله ﷺ يَوْماً فِينَا خَطِيباً بِمَاءٍ يُدْعَى خُمّاً بَيْنَ مَكَّةَ وَالْمَدِينَةِ، فَحَمِدَ اللهُ، وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَوَعَظَ، وَذَكَّرَ، ثُمَّ قال: «أُمَّا بَعْدُ: ألا أَيُّهَا النَّاسُ، فَإِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ يُوشِكُ أَنْ يَأْتِيَ رَسُولُ رَبِّي فَأُجِيبَ، وَأَنَا تَارِكُ فِيْكُمْ ثَقَلَيْن: أَوَّلُهُمَا كِتَابُ الله، فِيهِ الهُدَى وَالنُّورُ، ۖ فَخُذُوا بِكِتَابِ اللهِ، وَاسْتَمْسِكُوا بهِ». فَحَتَّ عَلَى كِتَابِ اللهِ، وَرَغَّبَ فِيهِ ثُمَّ قال: ﴿وَأَهْلُ بَيْتِي أُذَكِّرُكُمُ اللهُ فِي أَهْلِ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي ۗ فَقَالَ لَهُ يَحْصَيْنٌ: وَمَنْ أَهْلُ بَيْتِهِ

يَا زَيْدُ! أَلَيْسَ نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ؟ قَالَ: نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ، وَلَكِنْ أَهْلُ بَيْتِهِ مَنْ حُرِمَ الصَّدَقَةَ بَغْدَهُ، قَالَ: وَمَنْ هُمْ؟ قَالَ: هُمْ آلُ عَلِيٌّ، وَآلُ عَقِيلٍ، وَآلُ جَعْفَرٍ، وَآلُ عَبَّاسِ قَالَ: كُلُّ هٰؤُلَّاءِ حُرِمَ الصَّدَقَةَ؟ قَالَ: نَعَمْ. رواه مسلم.

میں دو بھاری چیزیں (نمایت عظیم اور مہتم بالشان) چھوڑ كر جا رہا ہوں۔ ان ميں سے كيلى الله كى كتاب ہے جس میں ہدایت اور روشن ہے ' پس تم اللہ کی کاب کو اختیار كو اور اس مضوطى سے پكڑو۔ پس آپ سے اللہ كى كتاب ير عمل كرنے ير اجھارا اور اس كى ترغيب دى۔ پھر فرمایا' اور (دو سری چیز) میرے اہل بیت ہیں' میں تہیں اللہ کی یادرہانی كراتا مول اين گران كى بابت مهيس الله عدراتا ہول۔ حصین نے ان سے کما' اے زید!' آپ کے اہل بیت کون ہیں؟ کیا آپ کی ازواج مطرات اپ آپ کے اہل بیت میں سے نمیں ہیں؟ آپ نے فرمایا (ایفینا) آپ کی بیویاں آپ کے اہل بیت میں سے بیں۔ لیکن سال (اس سے مراد) آپ کے وہ اہل بیت ہیں جن پر آپ ا ك بعد صدقه حرام ہے۔ حصين نے پوچھا وہ كون إن حضرت زيد على على الله على الله على الله عقيل الله جعفر اور آل عباس المبين - حصين نے كما ان سب ير

ایک اور روایت میں ہے۔ سنو! میں تم میں وو وَإِنِّي تَارِكٌ فِيْكُمْ ثَقَلَيْن : أَحَدُهُمَا كِتَابُ اللهِ مِحارى چِيْرِي چِورْك جاربا مول - ايك ان ش على الله وَهُوَ حَبْلُ اللهِ، مَنِ اتَّبَعَهُ كَانَ عَلَى الهُدَى، كَلْ كَتَاب مِ اور وه (الله تَك يَشْخِين كَ لِنَّه كَ ری ہے۔ جو اس کی بیروی کرے گا' ہدایت پر ہو گااور جواس کو چھوڑ دے گاوہ گراہی پر ہو گا۔

صدقہ حرام ہے؟ انہوں نے کما' ہاں' (مسلم)

وفي روايةٍ: «أَلا وَمَنْ تَرَكَهُ كَانَ عَلَي ضَلالَةٍ».

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب فضائل على رضى الله عنه.

عسم - فوائد: (۱) اس میں نبی طخیا کی بشریت کا اور تمام انسانوں کی طرح آپ یہ موت کے وارد مونے کا اثبات ہے۔ (۲) اللہ کی کتاب کے ساتھ تمسک کی اور اہل بیت کی عربت و تکریم کی تاکید ہے۔ (۳) اہل بیت نبوی ( سُلُوكِم ) دو قسم كے بين ايك ازواج مطمرات جو نص قرآنی سے ثابت ہے۔ (اس كى ضرورى تفصيل كے لئے طلعظه ہو راقم کی تغیر"احس البیان" سورہ احزاب آیت ۳۳ کا حاشیہ) اور دو سرے وہ ہیں جن کو نی طابیا ہے خاندانی قرابت ہے۔ ان میں بو ہاشم اور بنو مطلب ہیں۔ جن میں آل علی ال عقیل ال جعفر ال عباس اور آل عارث شامل ہیں۔ اس دوسری فتم پر صدقہ حرام ہے۔ بعض اہل علم نے اس صدقے سے صدقہ واجبہ الني ذاكوة

مراد لی ہے۔ اس لئے وہ دوسرے صدقات کو ان کے لئے جائز سمجھتے ہیں۔ جب کہ جمہور علماء دونوں قسم کے صدقات کو ان پر حرام قرار دیتے ہیں' اس کئے کہ نبی ملی ایک ایک صدقے کی تخصیص نہیں کی ہے' بلکہ مطلقاً صدقے کو آل محمد ملتی کے لئے حرام کہا ہے جس میں دونوں قتم کے صدقے شامل ہیں۔ یمی مسلک راجج ے۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو' فقہ السنہ'ج ا'کتاب الزکو ق) (۴) انسان کتنا ہی عظیم کیوں نہ ہو بھول جاتا ہے ، جو مجھی نہیں بھولتا وہ اللہ ہے۔ (۵) کچھ احادیث میں آنخضرت ملٹائیم کا ارشاد' قرآن کے ساتھ سنت کو چھوڑ کر جانے کا ہے گریماں قرآن کے ساتھ اہل بیت کا ذکر ہے۔ دونوں باتیں بجا ہیں۔ مطلب سے کہ قرآن کے ساتھ سنت کے احکام بجالاؤ اور اہل بیت ازواج مطمرات اور آل رسول) کی عزت کرو۔ ان کے حقوق کا خاص خیال

٢ / ٣٣٨ . حضرت ابن عمر رفي الله البوبكر صديق مِن الله کا قول نقل کرتے ہیں 'جو انہی پر موقوف ہے کہ عنه مَوْقُوفاً عَلَيْهِ أَنَّهُ قَالَ: ارْقُبُوا تَم محمد النَّهِيم كا ان كے اہل بيت كے بارے ميں خيال

ار قبوہ کے معنی ہیں' ان کا خیال رکھو اور احترام و اکرام کرو۔ واللہ اعلم

٣٤٨ ـ وعَن ابن عُمَرَ رضي الله عنهما، عَنْ أبي بَكْرِ الصِّدِّيق رضي الله مُحَمَّداً عَلِيْهُ فِي أَهْل بَيْتِهِ. رواه البخاري. ركھو- (بخاري) مَعْنَى «ارْقُبُوا» رَاعُوهُ وَاحْتَرِمُوهُ وَأَكْرِمُوهُ، والله أعلم.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب الحسن والحسين رضي الله

٣٨ ١٠٠ - فوا كد: اس مين ابل بيت نبوي (على صاحبه الصلاة والسلام) كى محبت اور ان كى عزت و توقير كو، نبي كريم مانیا کے احرام و وقار کے ساتھ مسلک کر دیا گیا ہے۔ لینی جو اہل بیت کی عزت کرے گا'وہ گویا نبی کریم ساتھیا کی قدر و منزلت كرفي والا شار ہو گا اس كے برعكس جو دل عظمت الل بيت سے خالى ہے 'اس كا دل احترام نبوت ہے بھی خالی ہے۔ لیکن محبت و تعظیم کا مطلب میہ نہیں ہے کہ انہیں معصوم مانا جائے اور ان کی شان میں افراط و غلو کیا جائے 'جیسا کہ اہل تشیع کا روب ہے ' بلکہ ان کے سارے دین کی بنیاد ہی افراط و غلو اور اتمہ اہل بیت کی معصومیت پر ہے۔ حالانکہ محبت و تعظیم کا مطلب ان کی سیرت و کردار کے تابندہ نقوش کو اپنانا اور ان کی صالحیت و تقوائے اللی کی وجہ سے ان کی محبت و عظمت کو اپنے دل میں رکھنا ہے ' نہ کہ ایک مخصوص خاندان کے چند افراد کے ساتھ جذباتی وابنتگی رکھنا اور ان کی شان میں غلو کرنا۔

المَا اللهُ المُعَلَمَاءِ وَالْكِبَارِ مِلْ المُعَلَمَاءِ وَالْكِبَارِ مِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُعَلَمَاءِ وَالْكِبَارِ مِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُو وَأَهْلِ الْفَضْلِ وَتَقْدِيْمِهِمْ عَلَى تَعظيم اور الهيس اورول بربرترى دين ال غَيْرُهِمْ وَرَفْع مَجَالِسِهِمْ وَإِظْهَادِ كَي مَجَالِسِ كَ قدر و منزلت برسمان اوران کے مرتبے کو نمایاں کرنے کابیان

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ ٱلأَلْبَبِ﴾ [الزمر: ٩].

٣٤٩ ـ وعن أبي مسعودٍ عُقْبةَ بن عمرِو البدرِيِّ الأنصاريِّ رضي الله عنه

القَوْمَ أَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ اللهِ، وَأَقْدَمُهُمْ ج-وكسر الراء: وَهِيَ مَا يَنْفَرِدُ بِهِ مِنْ فِرَاشِ مِن سب سے برا ہو۔ وَسَرِيرِ وَنَحْوِهِمَا.

الله تعالی نے فرمایا: اے پیغمبر! کمه دیجئے "کیا وہ لوگ جو يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ ۚ أَوْلُوا علم ركعة اور وه جو علم نهيس ركعة عرابر مو سكة بن؟ نصیحت تو صرف اہل دانش ہی حاصل کرتے ہیں۔

ا/ ۱۳۴۹ محضرت ابو مسعود عقبه بن عمرو بدري انصاري بناتنه سے روایت ہے' رسول اللہ ملتی کیا نے فرمایا' لوگوں قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «يَوُمُّ القَوْمَ كَل المامت وه كرائ، جو ان مين كتاب الله سب \_ أَقْرَؤُهُمْ لِكِتَابِ اللهِ، فَإِنْ كَانُوا فِي القِرَاءَةِ الحِيها يرض والا مو - الرقراء ت مين وه سب برابر مول تو سَوَاءً، فَأَعْلَمُهُمْ بِالسُّنَّةِ، فَإِنْ كَانُوا فِي كِيرِمستحق الممت وه ب جو سنت كاعلم سب سے زیادہ السُّنَّةِ سَوَاءً، فَأَقُدَمُهُمْ هِجْرَةً، فَإِنْ كَانُوا ركف والا بو الرست ك علم مين سب برابر بول تو چر فِي الهَجْرَةِ سَوَاءً، فَأَقَدَمُهُمْ سِنّاً، وَلا وه جس نے بجرت سب سے پہلے کی ہو۔ اگر ہجرت میں يَوُّمَّنَ الرَّجُلُ الرَّجُلَ فِي سُلْطَانِهِ، وَلا يَقْعُدُ بهي سب برابر بول تو پهرجو عمر مين سب سے برا ہو اور فِي بَيْتِهِ عَلَى تَكْرِمَتِهِ إِلَّا بِإِذْنِهِ » رواه كوتى هخص كى رومرے هخص كے غلبے والى جگه ميں امامت نه کرائے (الابیہ کہ وہ موجود نه ہو) اور اس کے گھر میں اس کی مخصوص عزت والی جگہ پر اس کی اجازت کے بغیرنہ بیٹھے۔ (مسلم)

وفي رواية لَهُ: «فَأَقْدَمُهُمْ سِلْماً» بَدَلَ اور مسلم بى كى ايك اور روايت مين ہے ، بري عمر «سِنّاً»، أَيْ: إِسْلاماً. وفي رواية: «يَوُّمُّ والے كى جكه سب سے بيلے اسلام قبول كرنے والا

قِرَاءَةً، فَإِنْ كَانَتْ قِرَاءَتُهُمْ سَوَاءً فَيَؤُمُّهُمْ الله الله روايت مي ہے۔ لوگوں كى امامت وه أَقْدَمُهُمْ هِجْرَةً، فَإِنْ كَانُوا فِي الهِجْرَةِ كرائ ، جو كتاب الله كاسب سے اچھا قاری اور اس سَوَاءً، فَلْيَوْمَهُمْ أَكْبَرُهُمْ سِنّاً». وَالْمُرَادُ مِين سب سے زیادہ ماہر ہو۔ اگر قراء ت میں سب برابر بِ «سُلْطَانِهِ» مَحَلُ وِلايَتِهِ، أَوِ المَوْضِعُ بول تو پروه امامت كرائے جو جرت ميں قديم تر بو اگر الَّذي يَخْتَصُّ بِهِ وَ «تَكْرِ مَتُهُ » بفتح التاء بجرت من سب برابر بول تو پيروه امامت كرائج جو عمر

سلطانه سے مراد' اس کے غلبہ و تسلط اور حکرانی کا علاقہ یا وہ جگہ ہے جو اس کے ساتھ مخصوص ہے۔ اور تڪرمته تاء پر زبر اور راء پر زبر۔ کسی انسان کا مخصوص بستر' چاریائی اور ان جیسی ہی کوئی چیز۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب من أحق بالإمامة؟.

وبم سو۔ فوائد: اس میں درجہ بدرجہ مستحقین امامت کا بیان ہے۔ ان میں سب سے مقدم قرآن کا اچھا قاری اور اں کا ماہر ہے' بشرطیکہ وہ عامل اور متقی بھی ہو۔ آج کل کے قاربوں کی طرح بے عمل نہ ہو جیسا کہ دوسری روایات میں اپنے میں سے بہتر شخص کو امام بنانے کا حکم دیا گیا ہے--- ہمارے دور میں قاربوں کی تو بہت بہتات ے ایک سے ایک بڑھ کر ہے لیکن عمل و تقویٰ سے ان کی اکثریت کا دامن خالی ہے۔ بسرحال جمال اس شرط کے مطابق اچھا قاری ہو گا' وہ امامت کا اولین مستحق ہو گا اور عالم کا درجہ بھی اس کے بعد ہی ہو گا۔ علاوہ ازیں اچھی قراء ت سے مراد تکلف و تصنع نہیں 'جس کا نمونہ مصری قاربوں اور ان کے نقش قدم پر چلنے والوں میں ملتا ہے۔ بلکہ حسن صوت 'تجوید اور ترتیل سے پڑھنا ہے جس کاعمدہ نمونہ سعودی عرب بالخصوص حرمین شریفین کے ائم حفرات کے لیج میں ماتا ہے جس میں رفت ' خلوص اور سوز ہے زادھم الله شرف وتعظیما (۲) علاقے کا حاکم مجاز' اعلیٰ افسراور حکمرال سے اپنے ماتحت علاقوں میں امامت کے مستحق ہیں' جیسے قرون اولی میں سی حاکمان مجاز لوگوں کے فیصلے کرنے اور علاقے کا انتظام کرنے کے ساتھ ساتھ لوگوں کو مسجدوں میں نماز بھی یڑھایا کرتے تھے۔ آج کل بدقتمتی سے اسلامی ملکول کی بالادست سوسائٹی میں بے عملی اور بدعملی عام ہے اور . اختیار و اقتدار سے بہرہ ور حکمران اور ان کے ماتحت ساری بیورو کریسی نماز جیسے فریضے سے ویسے ہی غافل ہے۔ (٣) کسی کے گھر دفتریا ادارہ میں آدمی جائے تو صاحب خانہ کی مخصوص جگہ پر بیٹھنے سے گریز کرے' الاب کہ وہ خوداس کی اجازت دے۔ اس طرح کسی عالم کے منبریر 'مصلائے امامت پر بیٹھنے سے گریز کیا جائے۔

> يَلُونَهُمْ» رواه مسلم. وقوله ﷺ: «لِيَلِنِي» هو بتخفيفِ النُّون وَلَيْسَ قَبْلَهَا يَاءٌ، وَرُويَ بِتَشْدِيدِ النُّونِ مَعَ يَاءٍ قَبْلَهَا. وَ «النُّهُي»: العُقُولُ. وَ «أُولُو الأَحْلام» هُمُ البَالِغُونَ، وَقِيلَ: أَهْلُ الحِلْمِ وَالْفَصْلَ ِ.

۳۵۰ \_ وعنه قال: کان ۲/۳۵۰ انبی عقبه بن عامر والت سے روایت ہے کہ رسولُ الله ﷺ يَمْسَحُ مَنَاكِبَنَا فِي الصَّلاةِ رسول الله طلَّهَ لِللهِ عَلَيْكِم نماذ مين (لِعني شروع كرتے وقت) وَيَقُولُ: «اسْتَوُوا وَلا تَخْتَلَفُوا، فَتَخْتَلَفَ مارے كندهوں كو چھوتے اور فرماتے برابر ہو جاؤ اور قُلُوبُكُمْ، لِيَلِني مِنْكُمْ أُولُو الأَحْلاَم اختلاف نه كرو' اس طرح تمهارے ول (آپس میں) وَالنُّهَى، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ثُمَّ الَّذِينَ فَتَلْف مِو جَاكِينٍ كَد ميرے قريب تم ميں سے وہ لوگ (کھرے) ہوں جو سمجھ دار اور عقلمند ہوں' پھر وہ جو (عقل و فهم میں) ان سے قریب ہوں' پھر وہ جو ان سے قریب ہوں۔ (مسلم) لیلنی ' شخفیف نون کے ساتھ اور اس سے پہلے یاء بھی نہیں۔ اور سے لیلینی بھی مروی ہے لیعنی نون مشدد اور اس سے ما قبل یاء۔ نهي (نهيه" كي جمع) عقول- اور اولوالاحلام سے مراد بالغ ہیں اور بعض کے نزدیک اہل حکم و فضل۔

تنخريج : صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها. مصر فوائد: (۱) اس میں ایک تو صف بندی کی تاکید ہے اور اس کا آپ اتنا اہتمام فرماتے کہ نمازیوں کے کندھے پکڑ پکڑ کر صفیں درست کرواتے۔ علاوہ ازیں آپ نے صف بندی سے اعراض اور گریز کو باہمی اختلاف کا ذریعہ اور باعث قرار دیا۔ افسوس ہے کہ پیغیبر اسلام نے تو اس مسلے کو اتنی اہمیت دی اور آج ان کے نام لیوا

صفیں درست کرنے پر سخ یا ہو جاتے ہیں اور بعض تو مسجد ہی چھوڑ کر بھاگ جاتے ہیں کہ میں کہال ان لوگوں کی معجد میں آگیا' جہاں پیر کے ساتھ پیر ملانے کی کوشش کی جاتی ہے۔ جس سے واضح ہوتا ہے کہ اکثر علماء سرے سے صف بندی کا مسلم بیان ہی نہیں کرتے اور وہ بیان بھی کس طرح کریں کہ ان کی مسجدول میں تو فاصلہ چھوڑ چھوڑ کر کھڑے ہونے کا رواج ہے جو سنت نبوی کے یکسر خلاف ہے۔

(٢) امام کے پیچے اور قریب سمجھ دار اور عقل مند آدمی درجہ بدرجہ کھڑے ہوں' تاکہ اگر کسی کو قائم مقام بنانا ہو' یا امام کو سہو ہو جائے' تو وہ امام کو متنبہ کر دیں اور بوقت ضرورت آگے ہو کر نماز بھی پڑھا سکیں۔

٣٥١ ـ وعن عبدِ اللهِ بنِ مسعودِ ٣٥١ ـ حضرت عبدالله بن مسعود بنالله عن روايت رضي الله عنه قال: قال رسول الله علي: ج وسول الله مالي عنه قال: قال رسول الله علي عنه على على مرح «لِيَلِنِي مِنْكُمْ أُولُو الأَحْلامِ وَالنَّهَى، ثُمَّ قريب (نمازيس) وه لوگ كھڑے ہوں جو متحمل مزاج اور الَّذِينَ يَلُونَهُمْ» ثَلاثاً «وَإِيَّاكُمْ وَهَيْشَاتِ عَقَلِ مند بول ، پھروہ جو ان سے قريب بول ، تين مرتبہ آپ ہے یہ فرمایا' (پھر فرمایا) بازاروں کے شور وغل اور لزائی جھکڑوں سے بچو۔

الأَسْوَاقِ» رواه مسلم.

(مسلم) (كتاب وباب مركور)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها.

ا اسم و الد : آخری جملے سے مقصود یہ معلوم ہوتا ہے کہ معجد میں اور نمازی کے پاس شور و عل اور الرائی جھرا نمایت ناپندیدہ فعل ہے جس سے اجتناب ضروری ہے۔

> ٣٥٢ ـ وعن أَبِي يَحْيَى وَقِيلَ: أَبِي مُحَمَّدٍ سَهْلِ بنِ أبي حَثْمَة ـ بفتح الحاءِ المهملة وإسكانِ الثاءِ المثلثةِ ـ الأنصاري رضي الله عنه قال: انْطَلَقَ عَبْدُ اللهِ بْنُ سَهْل وَمُحَيِّصَةُ بْنُ مَسْعُودٍ إِلَى خَيْبَرَ وَهِيَ يَوْمَئِذً صُلْحٌ، فَتَفَرَّقَا، فَأَتَّى مُحَيِّصَةُ إِلَى عَبْدِ الله بْن سَهْل وَهُوَ يَتَشَحَّطُ في دَمِهِ قَتِيلًا، فَدَفْنَهُ، ثُمَّ قَدِمَ المَدِينَةَ فَانْطَلَقَ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ بْنُ سَهْلِ عَيْقٌ ، فَذَهَبَ عَبْدُ الرَّحْمٰن يَتَكَلَّمُ فَقَالَ: «كَبَّرْ كَبِّرْ" وَهُوَ أَحْدَثُ القَوْمَ، فَسَكَتَ، فَتَكَلَّمَا فقال: «أَتَحْلِفُونَ وَتَسْتَحِقُونَ قَاتِلَكُمْ؟» وَذَكَرَ تَمَامَ الْحَدِيثِ. متفقٌ عليه.

سم / سمرت ابو کیلی اور بعض کے نزدیک ابو محمد سل بن ابی حتمه (عاء مهمله پر زبر اور ای مثلثه ساکن) انصاری رہاٹھ روایت کرتے ہیں کہ عبداللہ بن سل اور محیصہ بن مسعود فاخیبر کی طرف گئے (جمال بہود آباد تھے) اور ان ونوں (ان کی مسلمانوں سے) صلح تھی (وہاں پہنچ کر اپنی اپنی ضرورت کے مطابق) دونوں ایک ووسرے سے الگ ہو گئے۔ پھر حضرت محیصہ عبداللہ بن سل کے پاس آئے (تو دیکھا کہ) انہیں قتل کر دیا <sup>گیا</sup> وَمُحَيِّصَةُ وَحُويِّصَةُ ابْنَا مَسْعُودٍ إلَى النَّبِيُّ ہے اور وہ خون میں لت پت تڑپ رہے ہیں چنانچہ انہوں نے انہیں وفن کیا کھرمدینہ آئے اور عبدالرحمٰن بن سهل اور محیصه و حویصه- حضرت مسعود کے بيئے--- تينوں ني ماڻائيم کي خدمت ميں عاضر ہوئے اگر عبدالرحمٰن گفتگو کرنے لگے تو آپ منے فرمایا ایوا آدی

بات کرے ' بڑا آدمی بات کرے اور عبدالرحمٰن ان تتنول میں سب سے نوعمر تھے۔ پس وہ خاموش ہو گئے اور حفرت مسعود ؓ کے دونوں بیٹوں نے گفتگو کی (پیہ دونول عبدالرحمٰن اور عبدالله مقتول کے چیا زاد بھائی تھے)۔ آپ منے (سارا واقعہ س کر) فرمایا کیا تم قتم کھاتے ہو اور اپنے (بھائی) کے قاتل سے حق مانگتے ہو۔

وقوله على: اور ممل حديث ذكركي- (بخاري ومسلم)

«كُبِّرْ كُبِّرْ» معناه: يَتكَلَّمُ الأَكْبَرُ. کبر' کبر کے معنی ہیں کہ بردا آدمی گفتگو کرے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الديات، باب القسامة \_ وصحيح مسلم، كتاب القسامة،

۵۲ ﴿ الله عنف (المم نووي ) نے يمال حديث كا صرف وہ حصد نقل كيا ہے جو باب سے متعلق تھا۔ ینی مجلس میں گفتگو کا اولین حق برے آدمی کا ہے۔ لیکن سے اس صورت میں ہے جب فضل و شرف اور عقل و فقم میں سب مساوی ہوں ورنہ شرف و فضل میں متاز آدمی گفتگو کا اہل ہو گا۔ (۲) اس میں قسامت کا بیان ہے۔ شامت کا طریقہ اسلام سے قبل جاہلیت میں رائج تھا' اسلام نے بھی اسے برقرار رکھا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ کی طلع میں کوئی شخص قتل کیا ہوا پایا جائے الیکن قاتل معلوم نہ ہو۔ تو اس صورت میں مقتول کے ورثاء یں سے بچاں آدی یا چند آدی پچاس فتمیں کھا کریہ کمہ دیں کہ ای علاقے کے کسی آدمی نے اسے قل کیا ہے توائل علاق کو اس کی دیت اوا کرنی پڑے گی اور اگر وہ مدمی علیم قشمیں کھا کر بید کمہ دیں کہ مارے علاقے کے كى أول في المراس صورت ميں اوليائے مقتول كو دیس کی ادا گی بیت المال سے کی جائے گی۔ چنانچہ اس واقعہ حدیث میں بھی یمی ہوا کہ جب نبی مالی اللے نے مقتول ك بمائيل سے فتم كھانے كے كما تو انہوں نے يقينى علم نہ ہونے كى وجہ سے فتميں كھانے سے انكار كرديا اور ئی اللے نے اہل شیرے بھی قتمیں شیں اٹھوائیں 'کیونکہ ان کے یہودی ہونے کی وجہ سے اولیائے مقتول کوان کی قصول پر اعتبار شیں تھا۔ پس اس کی دیت آپ نے خود اوا فرمائی۔

٣٥٣ - وعن جابر رضي الله عنه أنَّ ٥ / ٣٥٣ - حفرت جابر بناتش سے روايت ہے كہ ئي النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَجْمَعُ بَيْنَ الرَّجُلَيْنِ مِنْ قَتْلَى اللَّهِ عُرُوهُ اصد كم شداء ميں سے دو (دو) آدميوں كو أَحُدِ يَمْنِي فِي الْقَبْرِ، ثُمَّ يَقُولُ: «أَيُّهُمَا أَكْثَرُ الكِ (الكِ) قَبْرِمِينِ اكْشاوفن فرماتِ اس وقت يوجِح " أَخْذا للْقُرْآنِ؟ " فَإِذَا أُشِيرَ لَهُ إِلَى أَحَدِهِمَا الن من سي سي كو قرآن زياده ياد تها؟ جب آپ كوان یں سے کی ایک کی طرف اشارہ کر کے بتلایا جاتا تو آپ تیریں کیلے اس کو اتارتے (یا اے جانب قبلہ آگے رکھتے)۔ (بخاری)

قَدُّمَهُ فِي اللَّحْدِ. رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب دفن الرجلين والثلاثة في قبر، وكتاب

سهس- فوائد: لحد 'وہ قبر ہوتی ہے جو وسط قبرسے ایک جانب بنائی جائے اور جو قبرسیدھی ہوتی ہے 'جیسا کہ عام قبرس ہوتی ہیں' اسے شق کما جاتا ہے۔ اس میں حافظ قرآن کی ترجیح اور فضیلت کا مسئلہ بیان کیا گیا ہے۔ ای طرح ابل علم ابل زبد و تقوى اور ديكر ابل شرف و فضل كو مقدم ركها جائے گا۔ (فتح الباري)

٣٥٤ ـ وعن ابن عمرَ رضي الله ٢ / ٣٥٣ ـ حفرت ابن عمر مَيْ الله عن روايت ب عنهما أنَّ النبي ﷺ قال: و أَرَاني في المَنَام رسول الله ما الله ما الله عنهما أنَّ النبي ﷺ قال: و أراني في المَنَام و فواب أَتَسَوَّكُ بِسِوَاكُ، فَجَاءَنِي رَجُلانِ، أَحَدُهُما مِن ويكما كه مين مواك كررما مون بي ميرے ياس أَكْبَرُ مِنَ الْآخَر، فَنَاوَلْتُ السِّوَاكَ الأَصْغَرَ، وو آدى آك ان مي سے ايك دو مرے سے برا تھا۔ فَقيلَ لي: كَبِّرْ، فَدَفَعْتُهُ إِلَى الأَكْبَر مِنْهُمَا» ميں نے مسواک چھوٹے کو وے وی تو مجھے کما گیا، برے کو دیں ' تو میں نے وہ ان میں سے بوے کو دے دی۔ (اسے مسلم نے مسند اور بخاری نے معلق بیان کیا ہے۔)

رواه مسلم مُسْنَداً والبخاري تعلِيقاً.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب دفع السواك إلي الأكبر \_ وصحيح مسلم، كتاب الرؤيا، باب رؤيا النبي ﷺ.

١٩٥٧ - فواكد: مند حديث وه موتى جس ميس سلسله سند كے تمام روات فركور مول اور معلق وه ہے جس ميں سند کے اولین ایک دو راوی یا اس سے زیادہ یا سارے ہی راوی حذف کر دیئے گئے ہوں۔ گویا بخاری میں اے بغیر سند کے ( تعلیقاً) ذکر کیا گیا ہے۔ اس سے ایک مسئلہ تو یہ معلوم ہوا کہ اجازت کے ساتھ ایک شخص کی مسواک دو سرا فخض کر سکتا ہے۔ دو سرا وہی کہ ہر معاملے میں پہلے برے کو مقدم کیا جائے گا' الاب کہ کسی چهوٹے میں کوئی وجہ فضیلت و امتیاز موجود ہو۔

> ٣٥٥ \_ وعن أبي موسى رضي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «إنَّ مِنْ إجْلالِ اللهِ تَعَالَى إِكْرَامَ ذِي الشَّيْبَةِ المُسْلِم، وَحَامِلِ الْقُرْآنِ غَيْرِ الْغَالِي فِيهِ وَالجَافِي عَنْهُ، وَإِكْرَامَ ذِي السُّلْطَانِ المُقْسِطِ». حديثٌ حسنٌ رواه أبو داود.

ے / ۳۵۵ ۔ حضرت ابو مویٰ بٹاٹٹھ سے روایت ہے' رسول الله ملی ایم فرمایا سفید ریش (بزرگ) مسلمان کی' حامل قرآن (حافظ قاری اور عالم) کی' جو قرآن کے بارے میں حد سے تجاوز کرنے والا ہو اور نہ اس سے اعراض و ب وفائی کرنے والا اور منصف بادشاہ کی عرت كرنا الله كي عزت كرنے كے ہم معنى ہے۔

(ابو داؤر' بيه حديث حسن ع)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في تنزيل الناس منازلهم.

**۵۵- فوائد: بزرگ سے مراد وہ شخص ہے جو پاکبازی کی زندگی گزارتے ہوئے بو ژھا ہو گیا۔ حامل قرآن پیں**' قرآن کا حافظ' قاری اور عالم سب آجاتے ہیں بشرطیکہ وہ قرآن میں غلو کرنے والا نہ ہو لینی اس پر عمل کرنے میں

تدر کرنے اور اس کے مشتبهات سے اپنی فکری و اعتقادی کجیوں پر تاویلات کے گور کھ دھندے کے ذریعے پردہ ولا نہ ہو۔ اس طرح قرآن پر عمل اور اس کی تلاوت سے اعراض و گریز کرنے والا نہ ہو اور عدل و انصاف ۔ ترنے والا حکمران اور بادشاہ ۔ ان تینوں کی عزت کرنے کا حکم اللہ کی طرف سے ہے' اس لئے ان کی عزت ایسے ہی ہے جیسے اللہ کی عزت کرنی ہے۔

> ٣٥٦ ـ وعن عَمْرِو بنِ شَعَيْبٍ، عن أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ رضي الله عنهم قال: قال رَسولُ الله ﷺ: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَرْحَمْ صَغِيرَنَا، وَيَعْرِفْ شَرَفَ كَبِيرِنَا» حديثٌ صحيحٌ رواه أبو داود والترمذي، وقال رواية أبي داود «حَقَّ كَبِيرِنَا».

٣٥١/٨ حضرت عمروبن شعيب "اپنے باپ سے اور وہ (شعیب) اینے دادا (عبدالله بن عمرو) سے روایت كرتے ہيں' رسول اللہ طائھيام نے فرمایا' اس شخص كا تعلق ہم (مسلمانوں) سے نہیں جو ہمارے چھوٹے پر رحم نہیں کرتا اور ہمارے بڑے کے شرف و فضل کو نہیں الترمذي: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ. وفي پجاناً ابوداؤد كي روايت ميں ہے، ہمارے بڑے كے حق کو نہیں پیچانتا۔

(ابو داؤر' و ترندی۔ یہ حدیث صیح ہے' امام ترندی نے اسے حسن کہا ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في الرحمة \_ وسنن ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في رحمة الصبيان.

المعا- فوائد: "ہم میں سے نہیں" کا مطلب ہے " مسلمانوں کے طریقے پر نہیں۔ چھوٹوں پر رحم کرنے کا مطلب' ان کے ساتھ شفقت و احسان کا معاملہ کرنا ہے' اسی طرح چھوٹوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ اینے سے برے اور اصحاب علم و فضل کی تعظیم بجالائیں اور ان کا احترام کریں۔

٩ / ٣٥٧ ـ حضرت ميمون بن ابي شبيب ٌ بيان كرتے ہیں کہ حضرت عائشہ رہی ہی کے پاس سے ایک سائل گزرا' آپ نے اسے روٹی کا ایک مکڑا دیا' ایک اور آدمی گزرا' جس پر (اچھے) کپڑے اور (اچھی) حالت تقی۔ آپ نے اسے بٹھایا (اور کھلایا) پس اس نے کھایا۔ حضرت عائشہ اسے اس کی بابت بوجھا گیا تو انہوں نے مُسْلمُ في أُوَّل صَحِيحِهِ تَعْلِيقاً فقال: وَذُكِرَ يراتارو (ان كي حيثيت كم موافق ان سے سلوك كرو) عَنْ عَائِشَةَ رضي الله عنها قالت: أمونا اسے ابو داؤر ئے روایت کیا کین بی بھی کما کہ میمون نے حضرت عائشہ و نہیں پایا۔ امام مسلم نے اسے اپنی صیح کے شروع میں تعلیقاً ذکر کیا ہے اور کھا' حضرت

٣٥٧ ـ وعن مَيْمُونِ بن أَبي شَبِيبٍ رحمه الله أنَّ عَائِشَةَ رضي الله عنها مَرَّ بِهَا سَائِلٌ، فَأَعْطَتْهُ كِسْرَةً، وَمَرَّ بِهَا رَجُلٌ عَلَيْهِ ثِيَابٌ وَهَيْئَةٌ ، فَأَقَّعَدَتْهُ ، فَأَكَلُ ، فَقِيلَ لَهَا في ذلكَ، فقالت: قال رسولُ الله عَلَيْهُ: "أُنْزِلُوا النَّاسَ مَنَازِلَهُمْ» رواه أبو داود. لكِنْ قَالَ: مَيْمُون لَمْ يُدْرِكُ عَائِشَةَ. وَقَدْ ذَكَرَهُ رسِولُ الله عَيْظِيَّ أَنْ نُنْزِلَ النَّاسَ مَنَازِلَهُمْ، وَذَكَرَهُ الحَاكِمُ أَبُو عَبَدِ اللهِ في كِتابِهِ «مَعْرِفَة

330 =

عائشہ اسے مذکور ہے انہوں نے کہا جمیں رسول اللہ مان کے حکم دیا کہ ہم لوگوں کو ان کے حرتہوں پر اتاریں۔ اور اسے امام حاکم ابو عبداللہ نے این کتاب ﴿

معرفة علوم الحديث" مين ذكر كيا اور كما ني حديث

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في تنزيل الناس منازلهم.

ال کے مقام کو اکد : (۱) اس میں لوگوں کے مراتب اور ان کے مقام و منصب کی رعایت اور اس کے مطابق ان کے ساتھ سلوک کرنے کی تاکید ہے۔ کسی عالی مرتبت کو اس کے مقام سے نہ گراؤ اور نہ کسی فروتر مقام والے کو بلند تر مقام پر فائز کرو۔ ہر ایک کو اس کی حیثیت کے مطابق مقام دو۔ بصورت دیگر بہت سی پریشانیوں کا سامنا کرنا بڑے گا۔ (۲) اپنی بات میں وزن پیدا کرنے کے لئے قرآن یا حدیث سے استدلال کرنا ایک مسلمان کا شیوہ ہے۔

ا / ۳۵۸ محرت ابن عباس طی الله سے روایت ہے که عیمیند بن حصن (مدینه) آئے اور این بھتے حربن قیس کے پاس ٹھنزے اور حر ان لوگوں میں سے تھے جنهیں حضرت عمر این قریب جگه دیتے تھے۔ (علاوہ ازیں) قراء حضرات حضرت عمر الله کی مجلس اور ان کی مشاورتی کمیٹی کے ارکان تھے' وہ بوڑھے ہوں یا جوان- عيينه نے اين بھتيج سے كما اے برادر زادے ' تهيس امير المومنين كے بال خاص مقام حاصل ہے ، مجھے ان سے ملنے کی اجازت لے دیں 'انہوں نے اس کے لئے اجازت مانگی۔ حضرت عمر فی نہیں اجازے دے دی ، جب وہ اندر داخل ہوئے ، تو کہنے گے اے ابن خطاب! الله كي قتم عميم نياده عطيه نهيس دية اور نہ ہمارے درمیان انساف سے فیصلہ کرتے ہو۔ حطرت عمر اید س کر) غضب ناک ہو گئے ، حتی کہ انہیں سزا دینے کا ارادہ کیا۔ پس حرنے ان سے کما' امیر المومنین' الله تعالی نے اپنے پیغمبرے فرمایا ہے "عفو و در گزر افتیار کریں' نیکی کا تھم دیں اور جاہلوں سے اعراض فرمائيس" اور سي عيينه بھي جالموں ميں سے ہے۔ الله ک فتم ' حفرت عمر الله على حب انهول في آيت

٣٥٨ ـ وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قَدِمَ عُينَنَةُ بْنُ حِصْن، فَنَزَلَ عَلَى ابْن أَخِيهِ الحُرِّ بْن قَيْسٍ، وَكَانَ مِنَ النَّفَر الَّذينَ يُدْنِيهِمْ عُمَرُ رضَى الله عنه، وَكَـانَ القُـرَّاءُ أَصْحَـابَ مَجْلِـس عُمَـرَ وَمُشَاوَرَتِهِ، كُهُولًا كَانُوا أَوْ شُبَّاناً، فَقَالَ عُييْنَةُ لابْن أُخِيهِ: يَاابْنَ أُخِي! لَكَ وَجْهٌ عِنْدَ هٰذَا الأَمِيرِ، فَاسْتَأْذِنْ لِي عَلَيْهِ، فَاسْتَأْذَنَ لَهُ، فَأَذَنَ لَهُ عُمَرُ رَضِي الله عنه، فَلَمَّا دَخَلَ قَالَ: هِي يَا ابْنَ الخَطَّابِ! فَوَاللهِ! مَا تُعْطِينَا الجَزْلَ، وَلا تَحْكُمُ فِينَا بِالعَدْلِ، فَغَضِبَ عُمَرُ رضي الله عنه حَتَّى هَمَّ أَنْ يُوقعَ بهِ، فقالَ لَهُ الحُرُّ: يَا أَمِيرَ المُوْمِنِينَ! إِنَّ اللهُ تَعَالَى قَالَ لنَبيِّه عَلَيْ: ﴿ خُدِ ٱلْعَفُو وَأَمْنَ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ وَإِن هـذا مِنَ الجَـاهِلِينَ.

عُلُوم الحَدِيثِ» وقال: هو حديثٌ صحيح.

وَاللهِ! مَاجَاوَزَهَا عُمَرُ حِينَ تَلاهَا عَلَيْهِ، وَكَانَ وَقَافاً عِنْدَ كِتَابِ الله تعالى. رواه البخاري.

تلاوت کی تو انہوں نے اس سے تجاوز نہیں کیا (یعنی اس یر عمل کیا) اور وہ اللہ کی کتاب کے تھم پر ٹھسر جانے والے تھے (لیمنی اسے سن کر اپنا ارادہ ختم کر دیتے اور كتاب الله كے حكم كو ترجيح دية) (بخارى) ابد روایت اس سے قبل باب الصبر، رقم الحدیث نمبر ۵۰ میں گزر چکی ہے)

تخريج: تقدم تخريجه في باب الصبر برقم٠٥.

۵۸سا۔ فوائد: به واقعہ اس باب میں اس لئے ذکر کیا گیا ہے کہ اس میں اہل علم و قراء حضرات کے حضرت عمر اللہ ی مجلس خاص کے اصحاب اور ارکان مشاورت ہونے کا ذکر ہے۔ جس سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ ارباب اختیار و اقدار کو چاہئے کہ وہ اپنے مشیر اور معاون ایسے لوگوں کو بنائیں جو علم و فضل اور زہر و تقویٰ میں ممتاز ہوں تا کہ وہ دنیا کے عارضی مفادات سے بالا ہو کر حکمران کو اخلاص و دیانت سے صحیح اور صائب مشورے دیں۔ علاوہ ازیں حکمرانوں کو صبر و تحل میں بھی متاز ہونا جاہے۔

اا / ٣٥٩ \_ حفرت ابو سعيد سمره بن جندب مناشم سے ٣٥٩\_ وعن أبي سعيدٍ سَمُرَةً بن جُنْدُبِ رضي الله عنه قال: لَقَدْ كُنْتُ عَلَى وايت م كم ميں رسول الله طَلَّيْكِم ك زمانے ميں

عَهْدِ رَسُولِ اللهُ عَلَيْهُ غُلَاماً، فَكُنْتُ أَحْفَظُ نُوعمر يجه تها اور مين آپ كى باتين ياوكر ليتا تها اليكن عَنْهُ، فَمَا يَمْنَعُنِي مِنَ القَوْلِ إِلَّا أَنَّ هَهُنَا الهيس بيان كرنے سے مجھے يہ بات روكتي تھى كه وہال مجھ سے زیادہ عمروالے لوگ موجود ہوتے تھے۔ رِجَالًا هُمْ أَسَنُّ مِنِّي. متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الفضائل ـ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب أين يقوم الإمام من الميت للصلاة عليه؟.

PO9- فوائد: ابن علان نے کہا ہے کہ علمائے حدیث نے اس بات کو ناپندیدہ قرار دیا ہے کہ جب شریس نیادہ بڑا عالم' محدث اور صاحب شرف و فضل بزرگ ہو' تو اس سے کم تر شخص حدیث بیان کرے۔ تاہم دوسرے علوم میں سے بات مروہ نہیں۔ ہاں استادیا برے عالم کی اجازت سے شاگردیا چھوٹا عالم حدیث بیان کر سکتا ے نیز جس مجلس میں کوئی محدث یا زیادہ بڑا عالم ہو تو آداب کا تقاضایہ ہے کہ اس کے بیان پر اکتفاء کیا جائے۔ ویسے کسی شہر میں کوئی حدیث سنانا یا بیان کرنا جاہے تو ہر ذی علم وہ بیان کر سکتا ہے بشر طبیکہ وہ حدیث وضعی نہ ہو۔ شرعاً احادیث کے بیان میں کوئی قباحت نہیں ہے۔

٣٦٠ ـ وعن أنس رضي الله عنه ١١/ ٣٦٠ - حفرت انس بالتُّنو سے روايت م، رسول قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَا أَكْرَمَ شَابٌ الله مَا يَّا الله مَا يُعَالِمُ عَلَيْهُم فَ فرمايا ، جو نوجوان ، كى بو ره كى اس ك شَيْخاً لِسِنَّهِ إِلَّا قَيَّضَ اللهُ لَهُ مَنْ يُكُومُهُ عِنْدَ بوها في كل وجه عزت كرتا ب توالله تعالى اس ك لئے ایسے اشخاص مقرر فرما دیتا ہے جو اس کے برمایے میں اس کی عزت کریں گے۔

سنَّهِ»

(ترفدی امام ترفدی نے کہایہ حدیث غریب ہے۔) رواه الترمذي وقال: حديث غريب. تخريج: جامع ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في إجلال الكبير.

٠٢٠٠٠ - فواكد: يه روايت سنداً ضعيف ہے۔ ويكھ "الاحاديث الفصعيفة" "رقم ١٠٠٣ تامم اس مين اخلاق كريمه كى جس جزاء كابيان ہے وہ ديگر نصوص كے اعتبار سے صحيح ہے۔ والله اعلم۔

٥٤ - بَابُ ذِيَارَةِ أَهْل الْخَيْرِ ٣٥ - الل خيركى زيارت 'ان كى جم نشيني 'ان کی صحبت و محبت' ان سے ملا قات کر کے ان سے دعا کرانے اور متبرک مقامات کی زیارت کرنے کابیان

الله تعالى نے فرمایا: اور جب كما موسى نے اسيے نوجوان (ساتھی) ہے میں تو سفر جاری رکھوں گا' یہاں تک کہ میں دو سمندرول (بحر فارس اور بحر روم) کے ملنے کی جگہ پر پہنچ جاؤں' یا پھر میں طویل عرصے تک چلٹا رہوں گا۔ اللہ تعالیٰ کے اس قول تک۔ حضرت مویٰ ی تعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ (حضرت خضر سے) كما كيا ميں تيرے ساتھ چلوں اي رَبُّهُم بِٱلْغَدُوْةِ وَٱلْمَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَدُّ ﴾ شرط ير كه تو مجھ بدايت كي وه باتيں سكھائے جو كھے سکھائی گئی ہیں؟

اور فرمایا اللہ تعالی نے ' روکے رکھ اپنے آپ کو ان لوگوں کے ساتھ جو یکارتے ہیں اینے رب کو صبح و شام' طالب ہیں ان کی رضا کے۔

ا / سے دوایت ہے کہ نبی ملی اللہ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر مناتی نے حضرت عمر بَعْدَ وَفَاة رسولِ اللهِ ﷺ: انْطَلِقْ بنَا إِلَى أُمِّ مِثَاتُهُ سے كما واللهِ عَرْت ام ايمن رَبَّيَ الله كم باس چلیں۔ ہم ان کی زیارت کریں جس طرح رسول اللہ ملی کی زیارت کیا کرتے تھے۔ جب یہ دو نول ان کے پاس پنیج تو وہ رو پڑیں' انہوں نے کما'تم کیوں روثی

وَمُجَالَسَتِهِمْ وَصُحْبَتِهِمْ وَمَحَبَّتِهِمْ وَطَلَبِ زِيَارَتِهِمْ مِنْهُمْ وَزِيَارَةِ الْمَوَاضِعِ الْفَاضِلَةِ

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَكُ مُوسَىٰ لِفَتَىٰهُ لَا أَبْرَحُ حَقَّ أَبِلُغَ مَجْمَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُّبًا ﴿ إِلَى قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ قَالَ لَهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَىٰ أَن تُعَلِّمِن مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا ﴾ [الكهف: ٦٠ - ٦٦] وقال [الكهف: ٢٨].

٣٦١ ـ وعن أنسِ رضي الله عنه قال: قال أبو بكر لِعمر رضي الله عنهما أَيْمَنَ رضي الله عنها نَزُورُهَا كَمَا كَانَ رسولُ اللهِ ﷺ يَزُورُهَا، فَلَمَّا انْتَهَيَا إِلَيْهَا بَكَتْ، فَقَالا لَهَا: مَا يُبْكِيكِ أَمَا تَعْلَمِينَ أَنَّ

مَا عَنْدَ اللهِ خَيْرٌ لِرَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ؟ فقالت: ہو؟ کیا تم نہیں جانتیں کہ اللہ کے پاس جو کچھ ہے وہ الله عَيْرٌ لِرسولِ اللهِ عَلَيْ، وَلٰكِنْ أَبْكِي أَنَّ انهول في جواب ديا عين اس لَتَ نهين روتي كه مجھے تَعَالَى خَيْرٌ لِرسولِ اللهِ عَلَيْهِ، وَلٰكِنْ أَبْكِي أَنَّ انهول في جواب ديا عين اس لَتَ نهين روتي كه مجھے الوَحْيَ قَدِ انْقَطَعَ مِنَ السَّمَاءِ، فَهَيَّجَتْهُمَا اس بات كاعلم شيس به كه الله ك پاس جو يجه به وه عَلَى البُكَاءِ، فَجَعَلا يَبْكِيَانِ مَعَهَا. رواه رسول الله طلي الله عليهم ك لئے زيادہ بمترہے۔ ليكن ميں تواس لئے روتی ہوں کہ آسان سے وحی کاسلسلہ منقطع ہو گیا ہے۔ پس حضرت ام ایمن فضے (اپنی اس بات سے) ان دونوں کو بھی رونے یر بھڑکا دیا (مجبور کر دیا) اور وہ بھی ان کے ساتھ رونے لگے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل أم أيمن رضي الله عنها. ١٣٧١- قُوا كد: حضرت ام ايمن حبشه كي ربخ والي خاتون اور حضرت عبدالله بن عبدالمطلب (رسول الله ملتَّ الله على كم والد محترم) کی خدمت گار تھیں۔ جب حضرت عبداللہ کی وفات کے بعد حضرت آمنہ کے گھر آپ کی ولادت ہوئی' تو حضرت ام ایمن نے بھی آپ کی پرورش اور نگرداشت میں خوب حصہ لیا۔ بعد میں رسول الله ملتا کیا نے ان کو آزاد فرما دیا اور پھر ان کا نکاح حضرت زید بن حارثہ اس کے ساتھ کروا دیا۔ حدیث میں صالحین کی جدائی بر رونے کے جواز کے علاوہ' ایسے لوگوں کی زیارت کا بھی استحباب ثابت ہوتا ہے جن کی زیارت کے لئے انسان کے دوست احباب جایا کرتے ہوں۔ علاوہ ازیں اس واقعے سے اس محبت کا بھی اندازہ کیا جا سکتا ہے جو صحابہ کرام کو پٹیبراسلام کے ساتھ تھی۔

> ٣٦٢ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ: ﴿أَنَّ رَجُلًا زَارَ أَخَا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى، فَأَرْصَدَ الله عَلَى مَدْرَجَتِهِ قال: أُرِيدُ أَخاً لِي فِي هٰذِهِ القَرْيَةِ. قال: هَلُ لَكَ عَلَيْهِ مِنْ نِعْمَةٍ تَرُبُّهَا عَلَيْهِ؟ قالَ: لِا ، غَيْرَ أَنِّي أَحْبَبْتُهُ فِي اللهِ تعالى ، قَالَ: فِإِنِّي رسولُ اللهِ إِلَيْكَ بِأُنَّ اللهَ قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَيْتُهُ فِيهِ» رواه مسلم.

۳۲/۲ حضرت ابو جریرہ بناٹنہ سے روایت ہے 'نی کریم ملٹالیا نے فرمایا کہ ایک آدمی کسی دو سری نستی میں اپنے بھائی کی زیارت کے لئے گیا تو اللہ تعالیٰ نے مَلَكًا، فَلَمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: أَيْنَ تُريدُ؟ اس كراست مين ايك فرشته بنها ديا جو اس كا انتظار كرتا تھا' جب وہ شخص اس كے پاس سے گزرا' تو فرشتے نے یوچھا' تم کمال جا رہے ہو؟ اس نے کما' اس ستی میں میرا بھائی رہتا ہے' اس کے پاس جا رہا ہوں۔ فرشتے نے بوجھا'کیا اس کا تم پر کوئی احسان ہے؟ جس کی وجہ سے تم یہ تکلیف اٹھا رہے ہو اور اس کابدلہ اتارنے جا رہے ہو؟ اس نے کہا، نہیں۔ صرف اس کئے جا رہا ہوں كه ميں اس سے الله كے لئے محبت كرتا ہوں ورشتے نے کما' میں تیری طرف اللہ کا فرستادہ ہوں (اور بیہ

بتانے کے لئے آیا ہوں کہ) اللہ تعالیٰ (بھی) تجھ ہے محبت كرتا ہے جيسے تو اس سے صرف اللہ كے لئے محت کرتاہے۔ (مسلم)

یقال: «أَرْصَدَه» ارصده لکذا سیر اس وقت بولا جاتا ہے جب لِكَذَا: إِذَا وَكَلَهُ بِحِفْظِهِ، وَ «المَدْرَجَةُ» اس كى حفاظت كے لئے كسى كو مقرر كرے-مدرجه، بفتح الميم وَالراء: الطَّرِيقُ، وَمَعْنَى ميم اور راء ير زبر واستد اور تربها كم معنى بن اس «تَرُبُّهَا»: تَقُومُ بِهَا، وَتَسْعَى فِي صَلاحِهَا. كى حفاظت كرتا اور اس كى درستى كے لئے كوشش كرتا

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الحب في الله.

٣٦٢- فوائد: اس مين محض الله كے لئے ايك دوسرے سے محبت كرنے اور ايك دوسرے سے ملاقات كرنے کی فضیلت کابیان ہے۔ لیکن یہ آج کل عنقا ہے۔ لوگ عموماً کسی غرض یا مطلب ہی سے ایک دوسرے سے ملتے ہیں۔ بیٹک سے ملنا جائز ہے مگر مذکورہ حدیث میں جو فضیلت بیان ہوئی ہے وہ محض اللہ ہی کے لئے ملا قات کرنے پر بیان ہوئی ہے۔

> ٣٦٣ ـ وعنه قال: قال لَهُ فِي اللهِ، نَادَاهُ مُنَادِ بِأَنْ طِبْتَ، وَطَابَ مَمْشَاكَ، وَتَبَوَّأْتَ مِنَ الجَنَّةِ مَنْزِلًا» رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ، وفي بعض النسخ: غريبٌ.

۳ / ۳۲۳ - انهی حضرت ابو جریره رفاتی سے روایت رسولُ الله ﷺ: «مَنْ عَادَ مَرِيضاً أَوْ زَارَ أَخا ب رسول الله طَلْيَا مِ فَراماً ، جو شخص سي يماركي يمار یرس کرے یا محض اللہ کے لئے اینے بھائی کی زیارت کرے تو ایک بکارنے والا بہ آواز بلند کہتا ہے کہ تھے مبارک ہو اور تیرا چلنا خوش گوار ہو' مجھے جنت میں ٹھکانہ نصیب ہو۔ (ترمذی اور کما' سے حدیث حسن ہے

اور بعض نسخول میں ''غریب'' ہے)

تخريج: جامع ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في زيارة الإخوان.

ساس على عيادت (مزاج يرسى) اور محض رضائ اللي كے لئے مسلمان بھائى كى زيارت كى فضیلت کا اثبات ہے۔ اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اچھے اور نیک لوگوں کی زیارت کے لئے جانا بہت بڑا عمل ہے' اس سفر کے ایک ایک قدم پر ثواب لکھا جاتا ہے۔

اس سر ۱۳۹۳ مصرت ابو موسیٰ اشعری رہالتہ سے روایت ٣٦٤ ـ وعن أبي موسى الأشعَريِّ رضيَ اللهُ عنه أَن النَّبِيَّ ﷺ قال: «إِنَّمَا مَثَلُ ج ' بِ شك نبي كريم ملَّ اللهِ عنه أَن النَّبِيَّ عَلَيْ ا الجَلِيسِ الصَّالِحِ وَجَلِيسِ السُّوء، كَحَامِلِ اور برے ساتھی كی مثال الی ہے جیسے كتوری اٹھائے المِسْكِ، وَنَافِخَ الْكِيرِ، فَحَامِلُ المِسْكِ، والا اور آك كي بَعِثى دهو نكنے والا۔ يس كتورى الله الم والا یا تو تجھے (کستوری) عطیہ دے دے گا یا تو خود اس إِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ ، وَإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ وَإِمَّا أَنْ

تَجدَ مِنْهُ رِيحاً طَيِّبَةً، وَنَافِخُ الْكِيرِ، إِمَّا أَنْ يُخْرِقَ ثِيَابَكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجدَ مِنْهُ رِيخاً مُنْتِنَةً» يُخْرِقَ ثِيَابَك، وَإِمَّا أَنْ تَجدَ مِنْهُ رِيخاً مُنْتِنَةً» مِتْفَقٌ عليه. «يُحْذِيَكَ»: يُعْطِيَكَ.

سے خرید لے گا (یہ دونوں صور تیں نہ ہوں تب بھی) یا یہ کہ تو اس سے پاکیزہ خوشبو پالے گا اور بھٹی دھو تکنے والا یا تو تیرے کپڑے جلا دے گا' یا پھر تو اس سے بدبودار بو پائے گا۔ (بخاری ومسلم)

يحذيك ك معنى بين الخقي دے گا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الذبائح، باب المسك \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب استحباب مجالسة الصالحين.

۵ / ۳۱۵ - حفرت ابو ہریرہ بڑاٹھ سے روایت ہے 'نی کریم ملٹھ کے فرمایا 'عورت سے چار وجوہ کی بناہ پر نکاح کیا جاتا ہے ' اس کے مال کی بنا پر ' اس کے خاندانی حسب و نسب کی بنا پر ' اس کے حسن و جمال کی بنا پر اور اس کے دین کی بنا پر ۔ پس تو دین دار عورت (سے نکاح کرنے میں کامیابی) عاصل کر ' تیرے ہاتھ خاک آلود ہوں۔ (بخاری و مسلم)

اس کے معنی ہیں کہ لوگ عام طور پر نکاح کرتے وقت ان چار چیزوں کو پیش نظرر کھتے ہیں۔ تیری خواہش یہ ہونی چاہئے کہ دین دار عورت سے نکاح ہو اور اس کی کوشش بھی ہو اور اسی کی رفاقت اختیار کرنے کی خواہش ہو۔

ومعناه: أَنَّ النَّاسَ يَقْصِدُونَ فِي العَادَةِ مِنَ المَرْأَةِ هٰذِهِ الخِصَالَ الأَرْبَعَ، فَاحْرِصْ أَنْتَ عَلَى ذَاتِ الدِّينِ، وَاظْفَرْ بِهَا، وَاحْرِصْ عَلَى صُحْبَتِهَا.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب الأكفاء في الدين ـ وصحيح مسلم، كتاب النكاح، باب استحباب نكاح ذات الدين.

۱۵ سا۔ فوائد: ایک دین دار عورت ہی صیح معنوں میں نیک جلن شوہر کی اطاعت گزار اور وفادار ہوتی ہے جس سے انسان کی زندگی بھی خوش گوار گزرتی ہے اور آئندہ نسل کی اصلاح و تربیت کے لئے بھی وہ مفید اور مؤثر ہاہت ہوتی ہے۔ جب کہ اس خوبی سے محروم دو سری تین قتم کی عورتیں انسان کے لئے بالعوم زحمت کا

اور اولاد کے لئے بھی بگاڑ ہی کا باعث ہوتی ہیں۔ اس لئے عورت کے انتخاب میں دین کو مقدم رکھا جائے۔

٣٦٦ ـ وعن ابن عباس رضي الله ٢ / ٣١٦ - حضرت ابن عباس رفي الله عد روايت ب عنهما قال: قال النبيُّ عَلَيْ لِجِبْرِيلَ: في كريم النَّالِمُ في حضرت جربل سے كما متناتم مم سے «مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَزُورَنَا أَكْثَرَ مِمَّا تَزُورُنَا؟» اب ملت ہو' اس سے زیادہ ملتے میں تمہارے لئے کیا فَنَزَلَتْ ﴿ وَمَا نَنَنَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَكِينَ ﴿ رَكُاوتْ ہِ؟ تَوْيَهِ آيت نازل ہوئي۔ "ہم تمهارے رب أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكُ ﴾ رواه کے حکم سے ہی اترتے ہیں (جتنا وہ چاہتا اور جب چاہتا ے) ای کے لیے ہے جو ہمارے پیچھے ہے اور جو اس

کے درمیان ہے۔ (سورہ مریم ' ۱۹۳) (بخاری) تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، تفسير سورة مريم، آية ﴿وما نتنزِّل إلا بأمر ربك... ﴾ وكتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة.

البخاري.

١٣٦٧- فوائد: اس ميں نبي طاليم كے جريل سے ملاقات اور اس علم كے حصول كے شوق كابيان ہے جو وحى كے ذریعے سے آپ پر نازل ہو تا تھا۔ دو سرے وشتوں کا مامور من اللہ ہونا کین ان کا زمین پر اتر نا چڑھنا یا کوئی اور کام انجام دینا' یہ سب اللہ کے حکم سے ہو تا ہے۔ فرشتوں کے اپنے اختیار سے نہیں۔

٣٦٧ ـ وعنْ أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ ٤/ ٣١٧ ـ حضرت ابو سعيد خدري والتَّهُ سے روايت رضي الله عنه عن النبع على قال: ج نبي كريم النايل في مومن بي كو سائقي بناؤ «لا تُصَاحِبْ إلَّا مُؤْمِناً، وَلا يَأْكُلْ طَعَامَكَ اور تمهارا كهانا صرف يربيزگار بي كهائد. إِلَّا تَقَيُّ». رواه أبو داود، والترمذي (ابو واؤر اور ترندي- اليي سند كے ساتھ جس ميں حرج

بإسْنَادِ لا بأس به . نہیں۔)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب من يؤمر أن يجالس؟ \_ وسنن ترمذي، كتاب الزهد، باب ما جاء في صحبة المؤمن.

۱۳۶۷- فوائد: اس حدیث میں کفار سے دوستی اور ہم نشینی کی ممانعت اور صرف اہل تقویٰ کے ساتھ دوستانہ اور برادرانہ تعلق قائم کرنے کی تاکید ہے۔

اور اس کے ساتھ یہ مسلہ بھی معلوم ہوا کہ دعوت میں نیک اور متی لوگوں کو بلایا جائے اور نی سبیل اللہ خرچ کرتے وقت بھی نیک نمازیوں کو منتخب کرنا چاہئے۔

٣٦٨ ـ وعن أَبي هريرة رضي الله عنه أَنَّ النبيُّ ﷺ قال: «الرَّجُلُ عَلَى دِين خَلِيلِهِ، 'فَلْيَنْظُوْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ». رواه پی تهمارا بر آدی بیه ضرور دیکھے کہ وہ تس کے ساتھ أبو داود، والترمذي بإسناد صحيح، ووستى كررما ہے؟ وقال الترمذي: حديثٌ حسنٌ .

۸ / ۳۲۸ - حفرت ابو ہریرہ رفائش سے روایت ہے 'نی طالی کے دن پر ہو تا ہے'

(ابو داؤد' ترمذی- بسند صحیح اور امام ترمذی نے اس کی سند کو حسن کہا ہے۔)

تخریج: سنن أبی داود، حواله مذکور ـ ترمذی کتاب الزهد، باب ٤٥، حدیث ۲۳۷۸.

سے ایک : اس میں بھی وین دار لوگوں کے ساتھ ہی دوستی کرنے کی ترغیب اور غیروین دارول سے بیخے کی سے اس میں ہیں ہی دارول سے بیخے کی تاكيد ہے۔ كئى اچھے بھلے لوگ تھى نيك اور ديندار لوگوں كى بجائے بدين دنيا پرست لوگوں سے دوستى لگاتے ہں۔ جو سی بھی اعتبار سے صحیح نہیں۔

٣٦٩ ـ وعن أبي موسى الأشعَرِيِّ ٩ / ٣٦٩ ـ حضرت ابو موسىٰ اشعرى بنالتُر سے روایت رضى الله عنه أَنَّ النَّبِيَّ عِلَيْ قال: «المَزُّ مُمَ مَ مَ مَعَ مَم مَ اللَّهُ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مو كا مَنْ أَحَبً " متفقٌ عليه. وفي رواية قال: جس كے ساتھ اس كى محبت ہوگى- (بخارى ومسلم) قيلَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: الرَّجُلُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَمَّا الْكَوْمَ وَلَمَّا الْكَوْمَ وَلَمَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ يَلْحَقُ بهم ؟ قال: «الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ». كم آوى كهم لوگوں سے محبت كرتا ہے طالاتكم وہ ان سے ملا نمیں (یعنی ان کے ہم رتبہ نمیں) آپ کے فرمایا' آدمی ان کے ساتھ ہو گاجن سے وہ محبت کر تا ہو

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب علامة الحب في الله \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصَّلَّة، باب المرء مع من أحبّ.

١٩٣٩- فواكد: اس مين ابل خيرو صلاح كے ساتھ محبت ركھنے كى فضيلت كے علاوہ اللہ كے فضل وكرم كابھى بيان ہے کہ وہ ان سے محبت رکھنے کی وجہ سے ان سے کم مرتبہ لوگوں کو بھی بلند تر درجوں یر فائز کر کے محبوبین کے ساتھ ملا دے گا۔ ای طرح اس میں میہ تربیب ہے کہ برے اور بد کردار لوگوں کے ساتھ خصوصی تعلق اور محبت نمایت خطرناک ہے کہ کمیں انسان کا حشرانی کے ساتھ نہ ہو۔ اعداذنا الله منه

٣٧٠ ـ وعن أنس رضي الله عنه أنَّ ١٠ / ٣٤٠ ـ حضرت انس رفائتُه سے روایت ہے کہ أعرابيّاً قال لِرسولِ اللهِ ﷺ: مَتَى السَّاعَةُ؟ الك ديماتى ن رسول الله مليَّالِم سے يوچها قيامت كب قال: حُبُّ اللهِ ورسولِهِ، قال: «أَنْتَ مَعَ لَتَ كيا تيارى كى ہے؟ اس نے كما الله اور اس كے مَنْ أَحْبَبْتَ». متفقٌ عليه، وهذا لفظ رسول من محبت (يعني ان كي اطاعت اور حكمول كي فرمال برداری) آپ منے فرمایا ' تو ان ہی کے ساتھ ہو گا جن سے تونے محبت رکھی۔

(بخاری و مسلم ' یہ الفاظ مسلم کے ہیں۔) اور بخاری و مسلم کی ایک اور روایت میں ہے' (دیماتی نے جواب میں کما) میں نے اس (قیامت) کے لئے نہ تو زیادہ (نفلی) روزے تیار کئے ہیں' نہ زیادہ

وفي رواية لهما: مَا أَعْدَدْتُ لَهَا مِنْ كَثِيرٍ صَوْم، وَلَا صَلاةِ، وَلَا صَدَقَةٍ، وَلَكِنِّي أُحبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ.

## (نقلی) نمازیں اور نہ زیادہ صدقہ۔ لیکن میں اللہ اور اس کے رسول سے محبت رکھتا ہوں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب مناقب عمر رضي الله عنه، وكتاب الأدب ـ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب المرء مع من أحبّ.

\* کے سا۔ فوا کد: صحابہ کرام ملی اللہ اور رسول اللہ ساڑی ہے محبت 'محض زبان کی حد تک نہیں تھی 'جیسے آج کل ہم مسلمانوں کی ہے ' بلکہ ان کے ہاں محبت کا مطلب اطاعت اور فرمال برداری تھی اور بہی مطلب اس قول کا ہے کہ میں نے زیادہ روزوں اور نمازوں وغیرہ کا تو زیادہ اہتمام نہیں کیا ہے ' یعنی نفلی روزوں اور نمازوں کا ورنہ فرض نمازیں اور فرض روزے اور اس طرح فرض صدقہ (ذکوة) یہ تو نمایت ضروری ہیں۔ ان کی ادائیگی کے بغیر تو مسلمانی کا یا اللہ اور رسول سے محبت کرنے کے دعوی کا کوئی اعتبار ہی نہیں ہے۔ البتہ اگر انسان کو اللہ اور رسول سے بچی محبت ہوگی جس کا عملی مظاہرہ اس کی زندگی میں فرائض و واجبات اور سنن و احکام کی پاپندی سے ہوگا تو پھر اس نے آگر نوافل کا زیادہ اہتمام نہ بھی کیا ہوگا تو اللہ کے ہاں وہ سرخرو قرار پائے گا۔ یمی مطلب اس حدیث کا ہے۔ ورنہ فرائض و سنن کی ادائیگی کے بغیر' اللہ و رسول سے محبت کا دعوی فریب نفس کے سوا پکھ نہیں 'جس کی کوئی قدر و قیمت اللہ کے ہاں نہیں ہوگا۔ قبل ان کنتہ تحبون اللہ فاتبعونی (آل نمیں 'جس کی کوئی قدر و قیمت اللہ کے ہاں نہیں ہوگا۔ قبل ان کنتہ تحبون اللہ فاتبعونی (آل

الله عنه قال: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رسولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلِيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَا عَلْهِ عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلَا

ا / ۱۳۵ - حفرت ابن مسعود بناٹنہ سے روایت ہے کہ ایک آدمی رسول اللہ ملٹھ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا' اے اللہ کے رسول ' اس مخص کے ہارے میں آپ کیا فرماتے ہیں جو کچھ لوگوں سے محبت رکھنا ہے جب کہ وہ (عمل و تقویٰ میں) ان کے ساتھ شیں اور ملا (یعنی ان کے سے اعمال صالحہ اس نے نہ کئے ہیں اور نہ کرنے کی طاقت ہی ہے) رسول اللہ ملٹھ کیا ہیں اور نہ کرنے کی طاقت ہی ہے) رسول اللہ ملٹھ کیا ہے فرمایا' آدمی ان کے ساتھ ہو گا جن سے اس کو محبت ہو گ۔ آدمی ان کے ساتھ ہو گا جن سے اس کو محبت ہو گ۔ ربخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب علامة الحب في الله \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب المرء مع من أحبّ.

اکسا- فوائد: لے یا حق بھے 'کا مطلب ہے دنیا میں عمل کے لحاظ سے ان کو نہیں ملا۔ لیکن آخرت میں اللہ تعالی اپنے فضل و کرم سے اہل خیرو تقویٰ کے ساتھ محبت کرنے کی وجہ سے 'اسے ان کے ہم رتبہ کرکے ان کے ساتھ ملا دے گا۔ یہ سوال بھی صحابی نے کیا اور جن کی بابت سوال کر رہا ہے وہ بھی صحابہ تھے۔۔۔ اس کے ساتھ ملا دے گا۔ یہ سوال بھی صحابہ تے۔۔۔ اس کے باوجود یہ حدیث تھم کے اعتبار سے عام ہے۔ لیکن شرط یہ ہے کہ عقیدہ قرآن و سنت کے مطابق ہو اور حق

المقدور احكام شريعت كي پابندي مو-

٣٧٢ ـ وعن أبي هُريرة رضي الله عنه عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «النَّاسُ مَعَادنُ كَمَعَادِنِ الذَّهَبِ وَالفِضَّةِ، خِيَارُهُمْ فِي الجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الإسْلام إِذَا فَقُهُوا، ائْتَلَفَ، وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلَفَ» رواه مسلم. وروى البخاري قوله: «الأَرْوَاحُ» إلخ من روايةِ عائشةَ رضي الله عنها.

۱۲ / ۳۷۲ - حضرت ابو مربره رظافته سے روایت ہے 'نبی كريم النيليم نے فرمايا ' لوگ سونے جاندي كي كانوں كي طرح (مختلف) کانیں ہیں۔ ان میں سے زمانہ جاہلیت کے بهترلوگ' اسلام میں بھی بہتر ہیں جب کہ انہیں دین کی وَالأَرْوَاحُ جُنُودٌ مُجَنَّدَةٌ، فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا سَجِم مِو (اور اس پر وه عامل مول) اور روحين مختلف فتم کے کشکر ہیں' پس ان روحوں میں سے جن کی (عالم ارواح میں) ایک دوسرے سے جان پیجان ہو گئی' وہ (دنیا میں) آپس میں مانوس ہیں اور جو وہاں ایک دوسرے سے انجان رہیں' وہ (دنیا میں) ایک دوسرے سے الگ

(مسلم اور امام بخاری نے نبی ملتی کی کا فرمان الارواح الخ حضرت عائشہ ریک نیا ہے۔)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب الأرواح جنود مجنّدة \_ وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب خيار الناس.

الكسا- فوائد: كانين ايك دوسرے سے مختلف ہوتی ہيں كسى سے صاف ستھرى چيزيں نكلتى ہيں اور كسى سے ردی۔ ہی حال اخلاق و اعمال کے لحاظ سے لوگوں کا ہے' ان میں بھی اچھے اور برے دونوں قتم کے لوگ ہیں۔ علاوہ ازیں زمانہ جاہلیت کے اجھے لوگ (لیعنی شرف و فضل اور اخلاق و کردار کے اعتبار سے) ایمان لانے کے بعد بھی اگر وین کے تقاضوں کو مجھیں گے اور اس پر عمل کریں گے تو ان کا شرف و فضل اسلامی معاشرے میں بھی زمانہ کفر کی طرح برقرار رہے گا' ایمان و اسلام سے اس میں کمی نہیں آئے گی اور روحیں مختلف انواع کے لشکر ہیں' کا مطلب مزاجوں اور طبیعتوں کا فطری اختلاف ہے' جو مزاج خیر پہند ہیں' وہ نیکوں کے ساتھ اور جو شرپبند ہیں بدول کے ساتھ متعارف ہوں گے اور دونوں اپنے اپنے اخلاق و کردار کے حامل لوگوں سے ربط و ضبط اور تعلقات رکھیں گے۔ جیسے ایک فارسی شاعرنے کما ہے۔

> كند جنس بابم جنس كيوتر يا كيوتر ياز يا ياز

بعض علماء نے لکھا ہے کہ جو مخص اینے دل میں اہل خیرو صلاح سے نفرت رکھتا ہے اسے سوچنا چاہئے کہ الیا کیوں ہے؟ یہ تو اس کے انجام بدکی خطرناک علامت ہے اور پھراپنے اس شرپند مزاج کو بدلنے کی سعی کرنی چاہتے۔

٣٧٣ ـ وعين أُسَيْدِ بين عَمْدِه سا / ٣٧٣ ـ حفرت اسير بن عمرو (بمزه ير پيش اور

سین مهملہ پر زبر) اور بعض کے نزدیک اسیر بن جابر ہے روایت ہے کہ حضرت عمر ﷺ بن خطاب کے پاس جب بھی اہل ایمان میں سے غازیان اسلام آتے تو ان سے أَهْلِ الْيَمنِ سَلَالَهُمْ: أَفِيكُمْ أُوَيْسُ بْنُ بِوجِهِ كَمَا تَهارك اندروه اولي بن عامرً بين؟ حتى كه عَامِر؟ حَتَّى أَتَى عَلَى أُوَيْسِ رضي الله بالآخر (ايك وفد مين) اولين "آگئة تو حضرت عمر يَالتُو عنه، فقال له: أَنْتَ أُوَيْسُ بْنُ عَامِرٍ؟ قال: في ان سے يوچها تم اوليس بن عامر مو انهول في كما نَعَمْ، قال: مِنْ مُرَادٍ ثُمَّ مِنْ قَرَنِ؟ قال: بال- آپ من قرر الحراف اور قرن (قبلے) نَعَمْ، قال: فَكَانَ بِكَ بَرَضٌ، فَبَرَأْتَ مِنْهُ سے تمهارا تعلق ہے؟ انہول نے كما كال، حضرت عمر ا إلَّا مَوْضِعَ دِرْهَمٍ؟ قال: نَعَمْ قال: لَكَ فِي فِيها تهمارے جم پر برص كے واغ تھ وہ صحيح ہو وَالِدَةٌ؟ قَالَ: نَعَمُّ، قال: سمِعْتُ رسولَ مَحَ بِين سوائِ ايك ورَبَم جَتَعْ صے ك؟ انهول نے اللهِ عَلَيْ يَعُول: «يَأْرِي عَلَيْكُمْ أُوَيْسُ بْنُ كَمَا ، بال آپ كَ يُوجِهَا ، تمهارى والده (زنده) بين؟ عَامِرِ مَعَ أَمْدَادِ أَهْلِ الْيَمَنْ، مِنْ مُرَادِ ثُمَّ انهول نے کما الله حضرت عمر بن الله نے فرمایا میں آنے مِنْ أَفَرَنِ، كَانَ بِهِ أَبَرَضٌ، فَبَرَأَ مِنْهُ إِلَّا رسول الله مَلْيَالِم كو فرمات موع سام كه "تمهارك مَوْضِعَ دِرْهَم، لَهُ وَالِدَةُ هُوَ بِهَا بَرٌّ، لَوْ / پاس مراد (گمرانے) اور قرن قبیلے کا اولیس بن عامر اہل أَقْسَمَ عَلَى الله لأَبَرَّهُ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ يَمِن ك ان غازيوں ك ساتھ آئ كاجو جماد ميں اشكر يَسْتَغْفِرَ لَكَ فَافْعَلْ ، فَاسْتِغْفِرْ لِي ، فَاسْتَغْفَرَ اسلام كى مد كرتے بين اس كے جسم ير برص ك واغ لَهُ، فَقَالَ لَه عُمَرُ: أَيْنَ تُرِيدُ؟ قال: بول کے جو سوائے ورہم جتنی جگہ کے صحیح ہو گئے ہوں الْكُوفَةَ ، قال: أَلا أَكْتُبُ لَكَ إلِى عَامِلِهَا؟ كُ وه اپني والده كے ساتھ برا اچھا سلوك كرنے والا بو كًا 'اكر وہ اللہ ير كوئى قتم كھا لے تو يقينا اللہ اس كى قتم کو بورا فرما دے گا' پس اگر تم (اے عمر!) ان سے اپنے لئے مغفرت کی دعا کروا سکو تو ضرور کروانا۔ اس کئے تم میرے لئے بخشش کی دعا کر دو! چنانچہ انہوں نے عمر ا کے لئے بخشش کی دعا فرمائی' اس کے بعد حضرت عمرٌ عَلَيْكُمْ أُوَيْسُ بْنُ عَامِرٍ مَعَ أَمْدَادٍ مِنْ أَهْلِ فِي ان سے يوچها اب كدهرجانے كا اراده ب؟ انهول نے کما' کوفہ۔ حضرت عمر رہا تھ نے فرمایا' کیا میں کوفے کے گورنر کو تمہارے لئے لکھ کرنہ دے دوں؟ حضرت اولیں سے جواب دیا' میں ان لوگوں میں رہنا (یا شار کرانا) زیادہ پیند کرتا ہوں جو غریب مسکین قتم کے ہیں' جنیں کوئی جانا ہے نہ ان کی کوئی پرواکی جاتی ہے۔

وَيُقَالُ: ابْنُ جابِرٍ ـ وهو بضم الهمزةِ، وفتح السين المهملة .. قال: كَانَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ رضي الله عنه إذا أَتَى عَلَيْهِ أَمْدَادُ قال: أَكُونُ في غَبْرَاءِ النَّاسِ أَحَبُّ إِلَيَّ، فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْعَامِ المُقْبِلِ حَجَّ رَجُلٌ مِنْ أَشْرَافِهِمْ، فَوَافَىَ عُمَرَ، فَسَأَلَهُ عَنْ أُوَيْسٍ، فقال: تَرَكْتُهُ رَثَّ الْبَيْتِ قَلِيلَ المتاع، قال: سَمِعْتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «يأتُي الْيَمَنِ، مِنْ مُرادٍ ثُمَّ مِنْ قَرَنٍ، كَانَ بهِ بَرَضٌ فَبَرَأَ مِنْهُ إِلَّا مَوْضِعَ دِرْهَمٍ، لَهُ وَالِدَةُ هُوَ بِهَا بَرٌّ، لَوْ أَقْسَمَ عَلَى الله لأَبَّرَّهُ، فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لَكَ، فَافْعَلَ " فَأَتَّى أُويْساً، فقال: اسْتَغْفِرْ لَي، قال: أَنْتَ أَحْدَثُ عَهْداً بِسَفَرِ

قِال: نَعَمْ، فَاسْتَغْفَرَ لَهُ، فَفَطِنَ لَهُ النَّاسُ، نَانْطَلَقَ عَلَى وَجههِ. رواه مسلم. وفي روايةِ لمسلم أَيْضاً عَن أُسَيْرِ بن جابرِ رضيَ الله عنه أنَّ أهَّلَ الكُوفَةِ وَفَدُوا عَلَى عُمَرَ رضيَ اللهُ عنهُ، وَفِيهِم رَجُلٌ مِمَّنْ كَانَ يَسْخَرُ بِأُونِسٍ، فقال عُمَرُ: هَلْ هَاهُنا أَحَدٌ مِنَ الْقَرَنِيِّنَ؟ فَجَاءَ ذٰلِكَ الرَّجُلُ، فقالَ عُمَرُ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قد قال: «إِنَّ رَجُلًا يَأْتِيكُمْ منَ اليَمَن يُقالُ لَهُ: أُوَيْسٌ، لَا يَدَعُ بِاليَمَنِ غَيْرَ أُمِّ لَهُ، قَدْ كَانَ بِهِ بَيَاضٌ فَدَعَا اللهَ تَعَالَى، رَجُلٌ يُقَالَ لَهُ: أُوَيْسٌ، وَلَهُ وَالدَّةٌ، وَكَانَ بِهِ بَيَاضٌ، فَمُروه، فَلْيَسْتَغْفِرْ لَكُمْ». قوله: َ «غَبْراءِ النَّاسِ» بفتح الغين المعجمة، وإسكان الباءِ وبالمد، وهم فُقَرَاؤهمْ وَصَعَالِيكُهُمْ وَمَنْ لَا يُعْرَف عَيْنُه مِن أُخلاطِهمْ. وَ«الأَمْداد» جَمْع مَدَدٍ وَهُم الأَعْوَانَ وَالنَّاصِرُونَ الَّذِينَ كَانُوا يُمِدُّونَ المُسْلِمِينَ في الجهاد.

صَالح، فَاسْتَغْفِرْ لي. قال: لَقِيتَ عُمَرَ؟ جب آئنده سال آیا تو یمن کے معزز لوگوں میں سے ایک مخص جج پر آیا اور اس کی ملاقات حضرت عمر " سے ہوئی' انہوں نے اس سے حضرت اولیں کی بابت یوچھا' تو انہوں نے بتلایا کہ میں انہیں اس حال میں چھوڑ کر آیا ہوں کہ ان کی زندگی نہایت سادہ ہے اور دنیا کا سامان بہت کم رکھتے ہیں۔ حضرت عمرات نے فرمایا میں نے رسول الله ملتی کو فرماتے ہوئے سنا ہے کہ تمہارے باس مراد (گھرانے) اور قرن قبیلے کا اولیں بن عامر مین کے رہنے والول میں سے مجاہدین کے امدادی فوجی گروہ کے ساتھ آئے گا' اس کو برض کی تکلیف ہو گی' جو درست ہو چکی ہو گی سوائے ایک درہم جتنی جگہ کے۔ فَأَذْهَبَهُ إِلَّا مَوضِعَ الدِّينارِ أَوِ الدِّرْهَم، فَمَنْ اس كي والده (زنده) ہو گي جس كے ساتھ وہ بہت اچھا لَقِيَهُ مِنْكُمْ، فَلْيَسْتَغْفِرْ لَكُمْ». وفي رُوايةٍ له سلوك كرنے والا ہو گا' اگر وہ اللہ ير فتم كھالے تو الله عَن عمرَ رضي الله عنه قال: إنِّي سَمِعْتُ اس كي قتم يوري فرما وے كا يس اگرتم ان سے مغفرت رسولَ الله على يقول: «إنَّ خَيْر التَّابِعِينَ كي وعاكروا سكو تو ضرور كروانا- يس يد (يمني) مخص جج سے فراغت کے بعد حضرت اولیں سے پاس گیا اور ان سے درخواست کی' میرے لئے بخشش کی دعا فرمائیں۔ اولیں اللہ عن جواب دیا' ایک نیک سفرسے تو تم نے نے نے آئے ہو'تم میرے لئے بخشش کی دعا کرو۔ نیز انہوں نے کما کیاتم عمر کو ملے؟ انہوں نے کما الل یس اولیس نے حضرت عمر اے لئے مغفرت کی دعا فرمائی ' تب لوگوں نے ان کے مقام کو سمجھا اور وہ (اولیس ) اینے سامنے (کی طرف) چل پڑے۔ (مسلم)

اور مسلم کی ایک اور روایت حضرت اسیر بن جابر ر مناللہ ہی سے ہے کہ کوفے کے پچھ لوگ حضرت عمر مناللہ کے پاس آئے' ان میں ایک ایسا آدمی بھی تھا جو حضرت اولیں کا استہزاء کرنے والوں میں سے تھا (کیونکہ وہ ان کی فضیلت نے ناواقف تھا) حضرت عمر مناتیہ نے یو چھا' کیا یہاں قرنیوں میں سے بھی کوئی ہے؟ پس بیہ شخص

آیا و حضرت عمر فی فرمایا رسول الله سالی این فرمایا ہے' تمہارے ماس مین سے ایک آدمی آئے گا' اسے اولیس من کما جاتا ہو گا' وہ یمن میں صرف این والدہ کو چھوڑ کر آئے گا' اس کو برص کی بیاری تھی' پس اس نے اللہ سے دعا کی مجس پر اللہ نے اس سے وہ بماری دور کر دی اور اب (وه برص کا داغ) صرف ایک دینار با ورہم جتنا باقی رہ گیا ہے ' پس تم میں سے جو بھی اسے ملے' اس سے اپنے لئے مغفرت کی دعا کروائے۔

اور مسلم ہی کی ایک اور روایت میں حضرت عمر ر الله مالی کے میں نے رسول اللہ مالی کو فرماتے ہوئے سا ہے اکہ تابعین میں سب سے بمتروہ شخص ہے جسے اولیں کما جاتا ہے' اس کی والدہ (زندہ) ہے اور اس کے جسم میں (برص کے) سفید داغ ہیں'تم اس سے کہو کہ وہ تمہارے لئے بخشش کی دعا کرہے۔

غبراء الناس غين پر زبر عباء ساكن اور اس کے بعد الف۔ علاقے کے غریب 'مفلس اور ان کے ورمیان غیر معروف۔ امداد' مدد کی جمع ہے' وہ اعوان و انصار جو جماد میں مسلمانوں کی مدد کرتے تھے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أويس القرني. سركس- فوائد: (١) يه حديث ني ملي الميام كو واضح معجزات ميس سے ب كه آپ كے حضرت اولي معنى اور ان کی بعض صفات و خصوصیات بیان فرمائیں جو اسی طرح پائی گئیں جس طرح آپ ؑ نے فرمایا تھا۔ (۲) سادگی' عزلت اور گم نامی کی فضیلت۔ (۳) والدین کے ساتھ حسن سلوک کی فضیلت۔ (۴) یہ حدیث اس بات پر بھی نص ہے کہ حضرت اویس تخیر التابعین ہیں۔ بعض حضرات نے حضرت سعید بن مسیب محوجو خیر التابعین قرار دیا ہے تو اس سے مراد ان کی علوم شرعیہ' تفسیر' حدیث اور فقہ وغیرہ میں ان کی تمام تابعین پر افضلیت اور برتری کا اثبات ہے نہ کہ عنداللہ بمتر ہونا۔ کیونکہ حدیث کی رو سے یہ مقام خیریت حضرت اولیں کو حاصل ہے۔ (نووی)

٣٧٤ ـ وعن عمر بن الخطاب ١١٠ / ٣٤٣ . حضرت عمر بن خطاب بناتي سے روایت رضي الله عنه قال: اسْتَأْذَنْتُ النَّبِيَّ ﷺ في ج كه مين في اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عمر ير جاني كي اجازت العُمْرَةِ، فَأَذِنَ لي، وقال: «لا تَنْسَنَا مَا كُلَى تُو آبِ مِنْ مَجْ اجازت عنايت فرما دي اور فرمايا يَا أُخَى مِنْ دُعَائِكَ» فقال كَلِمَةً مَا يَسُرُني ال ميرك بِيارك بِعالَى! بمين بهى ابني وعا مين

أَنَّ لِي بِهِمَا اللَّذُنْيَا. وفي روايةٍ قال: «أَشْرِكْنَا يَا أُخَيِّ في دُعائِكَ». حديثٌ صحيحٌ رواه أبو داود، والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

فراموش نه کرنا۔ حضرت عمر ﴿ فرماتے ہیں ' آپ ؑ کا بیہ ارشاد (میرے لئے اتنا بڑا اعزاز ہے کہ) مجھے اس کے مقابلے میں ساری ونیا بھی اچھی نہیں لگتی۔

اور ایک روایت میں ہے 'نبی طلع کیا نے فرمایا 'اے میرے یارے بھائی! ہمیں بھی اپنی دعا میں شریک ر کھنا۔ (یہ حدیث صحیح ہے۔ ابو داؤر' ترمذی' امام ترمذی نے کما' یہ حدیث حسن صحیح ہے۔)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء \_ وسنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب أَحَاديث شتَّي من أبواب الدعوات ، المم ترمذي اور مصنف كم برعكس شيخ الباني نے دونوں حديثول ب بنبر المعنف قرار دیا ہے۔ مشکوۃ یہ تحقیق الالبانی وقم ۲۲۴۸ وضعیف الی داؤد وقم ۲۶۴۸

سم سر فوائد: سفر پر جانے والے سے دعاکی درخواست کرنامتحب ہے ' بالخصوص حج کی نیت سے سفر پر جانے والے سے۔ کیونکہ ایک تو کسی کے لئے غائبانہ دعامیں اخلاص ہوتا ہے۔ دو سرے مقامات حج و عمرہ مقامات اجابت بھی ہیں۔ علاوہ ازیں خود دعاء کرنے والے کے لئے بھی مستحب ہے کہ خصوصی مقامات اور او قات میں صرف اپنے لئے ہی دعانہ کرے ' بلکہ اپنے احباب اور اقرباء کے لئے بھی دعاکرے۔ اس سے ایک مسئلہ ' اخوت کا بھی ثابت ہوا کہ رسول الله طلی ویسے تو اپنی امت کے افراد کے لئے روحانی باپ اور شرف و فضل میں تمام کا کنات میں افضل ہیں لیکن دینی اعتبار سے آپ ہر مسلمان کے بھائی ہیں اور ہر مسلمان آپ کا بھائی ہے۔ جیسے حضرت عمر " کو خود آپ نے اپنا بھائی کما' پھر آپ خود بھی ان کے بھائی ہی ہوئے۔ ان حقیقوں کو غلط رنگ دے کر کسی کو برنام کرناعلمی خیانت اور بددیانتی ہے۔ اس مسلہ اخوت سے ایک حقیقت کا اثبات ہے جو نص شرعی پر مبنی ہے' ال سے مقصد آپ یک مرتبہ و مقام کا تعین نہیں ہے۔ آپ کا مقام تو مقام نبوت و رسالت بلکہ مقام سیادت ہے اور "بعد از خدا بزرگ توئی قصہ مخضر" کا مصداق۔ مقام و منزلت کے اعتبار سے کوئی بھی آپ کو بھائی نہیں سمجھتا اور نہ سمجھنا ہی چاہئے' تاہم آپ کو اخوت دینی سے خارج کر دینا بھی ایک حقیقت شرعیہ کا انکار ہے۔

٣٧٥ ـ وعن ابن عُمَرَ رضي الله ١٥ / ١٥٥ - حضرت ابن عمر رُقَاتَ سے روايت ہے كه عنهما قال: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَزُورُ قُبَاءَ رَاكِباً نبي طَلَّهُم قباء تشريف لے جايا كرتے تھے (كبھى) سوار ہو وَمَاشِياً، فَيُصَلِّي فِيهِ رَكْعَتَيْن. متفقٌ عليه. كراور (مجهى) بيدل- ومال بينج كرآب دو ركعت (نفل) وَفِي رِوايةٍ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَأْتِي مَسْجِدَ اوا فرماتے۔ (بخاری و مسلم) اور ایک روایت میں ہے ، قُبَاءَ كُلَّ سَبْتِ رَاكِباً وَمَاشِياً، وَكَانَ ابْنُ نبي النَّهَامِ بر مِفْتِ قباء تشریف لے جایا کرتے (مجھی) سواری پر اور (بھی) پیدل۔ اور حضرت ابن عمر ﴿ (بھی' آپ کی اقتداء میں) ایسا کرتے تھے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، حديث رقم ٤٩٤٢، وباب فضل الصلاة في

مسجد مكة، وكتاب الاعتصام \_ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب فضل مسجد قباء.

سے سے ایک ایک ایک ملے ہے دو میل کے فاصلے پر ایک بستی تھی' آج کل یہ مدینے کا ایک محلہ ہے۔ اس میں نماز بڑھنے کو ایک حدیث میں نبی مناتیا نے عمرے کے برابر قرار دیا ہے۔ (ترمذی صحیح الجامع الصغیر' ۲/ ۲۱۹ رقم الحديث ٣٨٤٢) يه حديث لا تشد الرحال الا الى ثلثة مساحد ك منافى نهي ب عيما ك بظاہر معلوم ہوتا ہے' اس لئے کہ قباء مدینے کے اتنے قریب ہے کہ اس کے لئے شد رحال کی ضرورت ہی نمیں بڑتی (علامہ مناوی)۔ علاوہ ازیں اس کی نضیلت بھی صحیح حدیث سے ثابت ہے۔ اس لئے ان میں تضاد نہیں۔ (٢) حضرت ابن عمر كا جذبه اتباع سنت اس حديث سے بھي ثابت ہے ، جيسا كه ان كى بير صفت بطور خاص مشهور

٤٦ ـ بابُ فَضل الْحُبِّ فِي اللهِ وَالْحَتِّ ٢٦ ـ الله تعالى كے لئے محبت كى فضيلت اور اس کی ترغیب دینے کابیان۔ نیزیہ کہ آدمی وَإِعْلاَمِ الرَّجُلِ مَنْ يُحِبُّهُ أَنَّهُ يُحِبُّهُ، جس سے محبت رکھے'اسے بتلانے کا کہ وہ اس سے محبت رکھتا ہے اور آگاہ ہوئے يَقُولُ لَهُ إِذَا أَعْلَمَهُ والے کے جوانی کلمات کابیان

> قال الله تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ أَشِدَّاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩] إلى آخِر السورة. وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ نَبُوَّهُ وَ ٱلدَّارَ وَٱلَّإِيمَنَ مِن فَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَّتِهِمْ ﴾ [الحشر: ٩].

الله تعالى نے فرمایا : محمد ( سل الله ك رسول بن اور جو ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر سخت اور آپس میں نرم دل ہیں۔ آخر سورت تک۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: اور وہ لوگ جنہوں نے مهاجرین ے پہلے (ہجرت کے) گھر (مدینے) میں جگہ پکڑی (مقیم رے) اور ایمان میں (مستقل) رہے ' وہ ان سے محبت كرتے بن ،جو ان كى طرف جرت كركے آئے بيں-

فوائد آیات: ان دونوں آیتوں میں اس بات کا اظہار ہے کہ مومنوں کا تعلق آپس میں محبت اور دوستی کا ہونا چاہئے' جیسے صحابہ کرام اے مابین آپس میں دوستی اور محبت تھی اور یہ دینی محبت صرف اللہ کے لئے تھی' ال سے کوئی دنیوی مفاد اور غرض وابستہ نہیں تھی۔ اہل ایمان کی محبت اسی طرح دنیوی اغراض و مفادات سے بالا ہوئی جاہے۔

٣٧٦ ـ وعن أُنس رضي الله عنه عن

ا/ ١٧١٦ - حفرت انس بناتند سے روایت ہے 'نی كريم النَّبِيِّ عِينَ قَالَ: «ثَلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بهنَّ النَّهَا إِلَى عَن خصلتيس اليي بين جن مين وه مول حَلَاوَةَ الإِيمانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ ورَسُولُهُ أَحَبّ كَن وه ان كى بدولت ايمان كى لذت اور منهاس محسوس إِلَيْهِ مِمَّا سواهُما، وَأَنْ يُحِبُّ المَرْءَ لَا يُحِبُّهُ كرے گا۔ (۱) بير كه الله اور اس كا رسول اسے الى ك

إِلَّا إِلَّهِ ، وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُوْدَ فِي الكُفْر بَعْدَ أَنْ أَنْفَذَهُ الله منه ، كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ في، النَّار». متفقٌ عليه.

ماسوا ہر چیز (بوری کا کنات) سے زیادہ محبوب ہو۔ (۲) اور یہ کہ وہ کسی آدمی سے صرف اللہ کے لئے محبت رکھے۔ (m) اور بیر که وه دوباره کفرمین لوشخ کو 'جب که اس ہے اللہ نے اس کو بچالیا' اس طرح برا سمجھے' جیسے آگ میں ڈالے جانے کو وہ براسمجھتا ہے۔

(بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان، وكتاب الأدب \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان.

4 ے اور کد: (۱) اس میں محض اللہ کے لئے محبت رکھنے کو ان خصائل حمیدہ میں شار کیا گیا ہے ، جن کی بدولت انیان کو ایمان کی لذت محسوس ہوتی ہے اور اس کی علامت یہ ہے کہ اس محبت میں دنیوی مفادات کے نشیب و فراز کے ساتھ آتار چڑھاؤ نہیں آتا' بلکہ یہ محبت ہر صورت میں قائم اور محبوب کا اکرام و احترام لازماً برقرار رہتا ے ' چاہے فرنق ثانی (محبوب) کا رویہ پندیدہ ہو یا ناپندیدہ۔ (۲) اللہ و رسول کی محبت تو ایمان کی بنیاد ہے اور كانات كى ہر چيزے اس محبت كے زيادہ ہونے كا مطلب ہے كہ ان كے احكام و فرامين كى اطاعت اور ان كى رضا مندی میری بچوں 'مال باپ وغیرہ کی خواہشات اور دنیا کے ہر مفاد اور غرض پر بالا ہو اور جب ان دونوں کا عراؤ ہو تو اللہ کی رضا اور رسول اللہ ملی اللہ ملی پیروی کو اولیت و اہمیت دی جائے۔ (۳) کفرے کراہت کا مطلب ' الله كى نافرمانيول سے اجتناب ہے كه كميں ارتكاب معصيت الله كى ناراضى كاسبب نه بن جائے۔

> ٣٧٧ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله اللهِ اجْتَمَعَا عَلَيْهِ وَتَفَرَّقَا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ دَعَتْهُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ اللهُ خَالِياً فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ" متفقٌ عليه.

٢ / ١٣٧٤ - حضرت ابو مريره رفائن سے روايت ہے ، نبي عنه عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ قال : «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ الله حَمِيم مِلْهَاكِم فَ فرمايا عات آوى بين الله تعالى ال كو في ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ: إمَّامٌ عَادِلٌ، قيامت والى دن اسيخ (عرش يا حفاظت) كم سائ تل وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادَةِ الله عَزَّ وَجَلَّ، وَرَجُلٌ جَكُه دے گا اس دن اس سائے کے علاوہ کوئی سابیہ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ بالمَسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا في نهي مو گا. (۱) انصاف كرنے والا حكمران - (۲) وه نوجوان جس کی نشوونما اللہ عز و جل کی عبادت میں ہوئی ہو۔ اَمْرَأَةٌ ذَاتُ حُسْن وَجَمَال، فقال: إنِّي (٣) وہ آدمی جس کا دل مسجد کے ساتھ اٹکا ہوا ہو (مسجد أَخِافُ اللهُ، وَرَجُّلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةِ، كي خاص محبت اس ك دل ميں ہو۔ ايك نماز ك بعد فَأَخْفَاهَا حَتَّى لَا تَعْلَمَ شَمَالُهُ مَا تُنْفِقُ ووسرى نمازك انظار مين معجد كے لئے بے قرار ہو)۔ (٣) وہ دو آدمی جو ایک دوسرے سے صرف اللہ کے کئے محبت کرتے ہیں۔ اس پر وہ باہم جمع ہوتے اور اس پر ایک دو سرے سے جدا ہوتے ہیں۔ (۵) وہ آدمی جے کوئی حسین و جمیل عورت دعوت گناہ دے ' لیکن وہ اس کے

جواب میں کیے کہ میں تو اللہ سے ڈرتا ہول- (١) وہ آدمی جس نے کوئی صدقہ کیا اور اسے چھپایا حتی <sub>کہ اس</sub> کے بائیں ہاتھ کو علم نہیں کہ اس کے دائیں ہاتھ نے كيا خرج كيا- (2) وہ آدمى جس نے تشائى ميں اللہ كوياد کیا اور (اس کے خوف سے) اس کی آئکھیں بہ بڑیں۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة، وكتاب الزكاة، وكتاب الرقاق، وكتاب الحدود \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل إخفاء الصدقة برقم١٠٣١.

ككسا- فواكد: اس روايت من سات افراد بيان ك يح مين جنيس الله تعالى قيامت والي ون اين طاس حفاظت یا عرش اللی کا سامیہ عطا فرمائے گا۔ بعض اور روایات میں ان مذکورہ اعمال کے علاوہ بھی کچھ اور عملول پر اسی مقام خاص کی نوید بیان کی گئی ہے۔ بعض علماء نے ان اعمال کی تعداد ستر تک بیان کی ہے۔ نبی ساتھا نے یہ اعمال مختلف احوال اور اوقات میں بیان فرمائے میں اس لئے ان میں کوئی منافات نہیں ہے۔

٣٧٨ ـ وعنه قسال: قسال: قسال: قسال ٣٨/٣ - سالق راوي بي سے روايت مي رسول رسولُ الله ﷺ: «إن الله تعالى يقولُ يَوْمَ الله مُنْ الله مُنْ الله عَلِي الله تعالى قيامت والى ون قرائ الْقِيَامَةِ: أَيْنَ المُتَحابُونَ بِجَلالي؟ الْيَوْمَ كَا ميري عظمت و جلالت كے لئے باہم محبث كرنے أُظِلُّهُمْ في ظِلِّي يَوْمَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلِّي» رواه والے كمال بين؟ آج ميں ان كو اپنے سائے ييں جگہ مسلم. دول گا جس دن میرے سائے کے علاوہ کوئی سایہ شیں جوگا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل الحب في الله.

رواه مسلم.

٣٧٩ ـ وعنه قال: قال ٣ / ١٥٩ - انني حفرت ابو مريره والتر سه روايت رسولُ اللهِ عَلَيْ: «وَالَّـذِي نَفْسِي بيَـدِهِ! ج ، رسول الله ماتُها في فرمايا ، فتم ب اس ذات كي لَا تَذْخُلُوا الْجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا وَلَا تُؤْمِنُوا جَس كَ بات ميري جان ہے ، تم اس وقت ك حَتَّى تَحَابُوا، أَوَ لا أَدُلُّكُمْ عَلَى شَيْءِ إِذَا جِنت مِين سَمِين جَاوَكَ عِب تَك ايمان سَمِين لاوَكُ فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بينكم اور ثم مومن شين مو كت جب تك ثم ايك دو سرك سے (صرف اللہ کے لئے) محبت شیں کرو گے۔ کیا اللہ ممیں ایک چیزنہ بالاوں کہ جب تم اے افتیار کردے تو باہم محبت کرنے لگ جاؤ کے اور یہ کہ) تم آپس س سلام كو پهيلاؤ- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون.

وسر فوائد: اس میں سلام کو باہمی محبت کا ذریعہ بتلایا گیا ہے۔ اس لئے تاکید کی گئی ہے کہ تم ہر مسلمان کو سلام کرو، چاہے تم اس سے شاسائی رکھتے ہو یا نہیں رکھتے۔ اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ سلام کرنے سے ہی تم مومن اور جنت کے مستحق قرار پا جاؤ گے، بلکہ مطلب یہ ہے کہ ایمان اسی وقت مفید ہو گا جب اس کے ساتھ عمل بھی ہو گا۔ سلام 'اسلام کا ایک شعار اور ایمان کا ایک عملی مظاہرہ ہے۔ ایمان اور عمل کا اجتماع ایک مومن کو جنت میں لے جائے گا۔

٣٨٠ ـ وعنه عن النّبِيِّ عَلَيْهِ: «أَنَّ رَجُلاً زَارَ أَخاً لَهُ في قَرْيَةٍ أُخْرَى، فَأَرْصَدَ الله لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكاً» وذكر الحديث الله لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ مَلَكاً» وذكر الحديث إلى قوله: «إنَّ الله قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَبْتَهُ فيهِ» رواه مسلم. وقد سبق بالباب قبله.

4 / ۳۸۰ ۔ انہی حضرت ابو ہریرہ برناٹھ سے روایت ہے کہ ایک آدمی کسی دو سری بستی کی طرف اپنے کسی بھائی کی زیارت کے لئے نکلا تو اللہ تعالیٰ نے اس کے رائے میں اس کی حفاظت کے لئے ایک فرشتہ بٹھا دیا اور باقی حدیث بیان کی' جس میں فرشتے کا بیہ قول بھی ہے کہ وہ جانے والے سے کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ (بھی) تجھ سے مجت کرتا ہے جیسے تو اس کی وجہ سے اس سے محبت رکھتا ہے۔

یہ حدیث باب سابق میں گزر چکی ہے۔ ملاحظہ ہو۔ رقم الحدیث ۲/۳۱۱

تخريج: تقدم تخريجه في الباب السابق برقم٣٦١.

٣٨١ - وعن البَرَاءِ بن عَازِبِ رضي الله عنهما عن النَّبِيِّ عَلَيْهِ أَنه قال في الأَنْصَار: «لَا يُحِبُّهُ مَ إلَّا مُسَوْمِنٌ، وَلَا يُبْغِضُهُمْ إلَّا مُنَافِقٌ، مَنْ أَحَبَّهُمْ أَكْبُهُمْ أَجَبُهُمْ أَبْغَضَهُ اللهُ اللهُ متفقٌ أَحَبَّهُ اللهُ متفقٌ عليه.

۲ / ۳۸۱ ۔ حضرت براء بن عازب رہی کے دوایت ہے 'نبی سائلیلم نے انسار کے بارے میں فرمایا کہ ان سے محبت مومن ہی کرے گا اور ان سے بغض منافق ہی رکھے گا۔ جو ان (انسار) سے محبت کرے گا' اللہ اس سے محبت کرے گا' اللہ اس سے محبت کرے گا اور جو ان سے بغض رکھے گا۔ اللہ تعالیٰ بھی اس سے بغض رکھے گا (لیعنی ناپیند کرے گا) دیناری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب الأنصار ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن حبّ الأنصار وعلى رضي الله عنهم من الإيمان.

المسلم فوا نکر: انصار نے اسلام' مسلمانوں اور نبی کریم ساتھ جس طرح وفاداری کا حق اداکیا' وہ اسلامی مسلمانوں اور نبی کریم ساتھ جس طرح وفاداری کا حق اداکیا' وہ اسلام مسلمانوں اور ان کے اس عمل و کردار کا ایک بہترین نمونہ ہے' اللہ نے ان کے اس عمل و کردار کا ایک بہترین نمونہ ہے' اللہ نے ان کے اس عمل و کردار کا میں صلم دیا کہ ان کی محبت کو ایمان کی علامت اور اللہ کی محبت کا ذریعہ اور ان سے بغض و نفرت کو نفاق کی میں صلم دیا کہ ان کی محبت کو ایمان کی علامت اور اللہ کی محبت کا ذریعہ اور ان سے بغض و نفرت کو نفاق کی

علامت اور عندالله بھی ناپندیدہ ہونے کا ذریعہ بتلایا۔ مدینے میں اوس اور خزرج دو مشہور قبیلے تھے' اسلام سے قبل بد دونول قبیلے باہم برسر پیکار رہتے تھے۔ اسلام نے ان کو نہ صرف باہم شیر و شکر کر دیا' بلکہ ہجرت کر کے آنے والے مسلمانوں کے لئے بھی انہوں نے اپنے دیدہ و دل فرش راہ کر دیئے اور ان کے ساتھ ہر طرح سے تعاون کیا۔ اس کے ان کا نام ہی انسار پڑگیا۔ رضی الله عنہم ورضوا عنه

٣٨٢ ـ وعن مُعاذِ رضي الله عنه ٤/ ٣٨٢ ـ حضرت معاذ بخالف سے روايت ہے ميں نے قال: سمِعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقول: «قَالَ رسول الله ماليَّةِ مَا كُو فرمات بوئ منا (قيامت والے الله عَزَّ وَجَلَّ: المُتَحَابُونَ في جَلالي، لَهُمْ ون) الله تعالى فرمائ كا ميرى جلالت وعظمت كي خاطر مَنَابِرُ مِنْ نُورِ يَغْبِطُهُمُ النَّبِيُّونَ وَالشُّهَدَاءُ». بابهم محبت كرنے والے كمال بيں؟ ان كے لئے نور ك رواً الترمذي وقال: حديث حسنٌ منبرين (جس يروه بيني على ان ير انبياء اور شهداء بھی رشک کریں گے (اس مقام کی آرزو کریں گے) (ترفدی اورامام ترفدی نے کمائیہ حدیث حسن صحیح ہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في الحب في الله.

٣٨٢- فواكد: اس مين صرف الله كے لئے محبت كرنے والوں كا وہ مقام عظيم بيان فرمايا كيا ہے ، جو انہيں عندالله حاصل ہو گا۔ انبیاء کے رشک کرنے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ انہیں انبیاء سے بھی زیادہ اونچا مقام ملے گا، بلکہ سب سے اونچے مقام پر تو انبیاء ہی فائز ہوں گے تاہم باہم محبت کرنے والوں کو بھی بہت اونچا مقام حاصل ہو گا جے انبیاء بھی دیکھ کر خوش ہول گے اور اس پر رشک کریں گے۔

٣٨٣ \_ وعن أبي إدريسَ الخَوْلانيِّ ٨ / ٣٨٣ \_ حضرت ابو اورليس خولانيٌّ بيان كرتے بي رَحِمَهُ الله قال: دَخَلْتُ مَسْجِدَ دِمَشْقَ، فَإِذَا كه مِن ومثق كي معجد مين كيا (تو ويكما) كه ايك جوان فَتَّى بَرَّاقُ النَّنَايَا وَإِذَا النَّاسُ مَعَهُ، فَإِذَا آرى جس كے الله وائت خوب جيكيلے بيں اور اس ك اخْتَلَفُوا في شَيْءٍ، أَسْنَدُوهُ إِلَيْهِ، وَصَدَرُوا بِإِس لوك بيشے بوئے ہیں۔ جب وہ آپس میں کی چیز کی عَنْ رَأَيهِ، فَسَأَلَتُ عَنْهُ، فَقِيلَ: هٰذَا مُعَاذُ بْنُ بِبِهِ اخْتَلاف كرتے ہیں تواس كے (حل كے) لئے اس جَبَلِ رضي الله عنه، فَلَمَّا كَانَ مِنَ الْغَدِ عَ سوال كرتے بين اور اپني رائے سے رجوع كر كے اس کی رائے کو قبول کرتے ہیں 'چنانچہ میں نے اس وَوَجَدْتُهُ يُصَلِّي، فَانْتَظَرْتُهُ حَتَّى قَضَى وَجَوان كى بابت يوچها (كه يه كون ب) تو مجھے بتلايا كيا کہ بیہ (صحابی رسول) حضرت معاذ بن جبل رہالتھ ہیں۔ عَلَيْهِ، ثُمَّ قُلْتُ: وَاللهِ إِنِّي لَأُحِبُّكَ لِلهِ، جب الكلادن بواتو مين صبح موري بي مسجد مين ألَّها کین میں نے دیکھا کہ جلدی آنے میں بھی وہ مجھ سے سبقت لے گئے ہیں اور میں نے انہیں (وہاں) نماز پڑھتے فَجَبَذَنِي إِلَيْهِ، فَقَالَ: أَبْشِرُ، فَإِنِّي سَمِعْتُ مُوتَ بِاللهُ بِي مِن ان كا انتظار كرتا رما بها تك كه وه

هَجَّرْتُ، فَوَجَدْتُهُ قَدْ سَبَقَني بِالتَّهْجِير، صَلَاتَهُ، ثُمَّ جِئْتُهُ مِنْ قِبَل وَجْهِهِ، فَسَلَّمْتُ فَقَالَ: آلله؟ فَقُلْتُ : أَللهِ، فقال: آللهِ؟ فَقُلْتُ: أَللهِ، فَأَخَذَني بِحَبْوَةِ رِدَائي،

صحيحٌ.

رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «قال الله تعالى: ابنى نماز سے فارغ ہو گئے ، میں ان کے سامنے کی طرف وَالمُتَجَالِسِينَ فِيَّ، وَالمُتَزَاوِرِينَ فِيَّ، الله كي فتم عين آپ سے الله كے لئے محبت كرتا مول ، وَالْمُتَبَاذِلِينَ فِيَّ " حديث صحيح رواه مالِك انهول نے كما كيا واقعى؟ ميں نے كما كا اللہ كى قتم۔ فَى المُوطَّأُ بِإِسْنَادِهِ الصَّحِيحِ قَوْلُهُ: انهول نے كما كيا واقعى؟ ميں نے كما واقعى الله كى "هَجَّرْتُ» أَيْ: بَكَّرْتُ، وَهُو بَتشديد قَتم بِي انهول نے مجھے ميري جاور كي گوث (كنارے) الجيم. قوله: «آللهِ، فَقُلْتُ: أَللهِ» الأوَّلُ عَمْ بَكِرًا اور مجم ابني طرف كيني اور فرمايا وش موجا بهمزة ممدودة لِلْإسْتفهام، والشانب كيونكم مين في رسول الله ملي يم كو فرمات بوئ سام کہ اللہ تعالی فرماتا ہے' میری محبت واجب ہو گئی ہے ان کے لئے جو میرے لئے آپس میں محبت کرتے، میرے لئے ایک دوسرے کی ہم نشینی کرتے اور میرے لئے ایک دوسرے سے ملاقاتیں کرتے اور میرے لئے ایک دو سرے پر خرچ کرتے ہیں۔

(امام مالک نے اسے موطامیں صحیح سند کے ساتھ روایت کیاہے۔)

ہجرت 'جیم یر شد' صبح سورے جلدی آیا۔ آللهِ فَقُلْتُ اللهِ - ' بيلا استفهام كے لئے ہے ہمزہ معودہ لینی مد کے ساتھ اور دو سرا بغیرمد کے ہے۔

تخريج: مؤطأ الإمام مالك، كتاب الشعر، باب ماجاء في المتحابين في الله.

١٨٣٣- فوائد: اس ميں الله كى رضائے لئے ايك دوسرے سے محبت ايك دوسرے سے ميل ملاقات اور ايك دو سرے کے ساتھ تعاون کرنے کی فضیلت کے علاوہ یہ مسئلہ بھی بیان ہوا ہے کہ انسان جس شخص سے اللہ کے کئے محبت رکھے' اس کو ہتلا دے۔ علاوہ ازیں اس میں ایک ادب سے بھی بیان ہوا ہے کہ جب انسان عبادت یا ورو (وظیفے) میں مشغول ہو تو ملاقاتی اس کے سامنے جا کرنہ بیٹھے تا کہ اس کا انتماک اور خشوع نہ ٹوٹے' بلکہ اس کے پیچے بیٹھ کراس کا انتظار کرے اور فراغت کے بعد اس کے سامنے آئے۔

٣٨٤ - عن أبي كَريمَةَ المِقْدَادِ بْن ٩ / ٣٨٣ - حضرت ابو كريمه مقداد بن معدى كرب قال: «إذا أَحَبَّ الرَّجُلُ أَخَاهُ، فَلْيُخْبِرْهُ أَنَّهُ اللّهِ بِعالَى سے محبت كرے تواسے چاہئے كہ اسے بتلا يُحِبُّهُ الله الله داود، والترمذي وقال: وت كه وه اس سے محبت كرتا ہے۔ (ابو داؤد ، ترمذى ، حديث حسنٌ. امام ترفدی نے کما سے حدیث صحیح ہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في إعلام الحب \_ وسنن أبي داود، كتاب الأدب، باب إخبار الرجل الرجل بمحبّته إيّاه. ُ \_ عون المعبود كے نتخ ميں يہ باب به ايں عنوان بے باب الرجل يحسر يراه

٣٨٣- فواكد: اطلاع دينے ميں حكمت بيہ ہے كه دو سرا شخص بھى آگاہ ہو جائے تاكہ بيہ محبت دو طرفه ہو جائے ادر دونوں ايك دو سرے سے محبت اور تعاون كريں۔

٣٨٥ ـ وعن مُعَاذِ رضي الله عنه ، أَنَّ رسولَ الله عَلَيْهُ أَخَذَ بِيدِهِ وقال: «يَا مُعَاذُ! والله! إِنِّي لأُحبُّكَ، ثُمَّ أُوصِيكَ يَا مُعَاذُ لاَ تَدَعَنَّ في لأُحبُّكَ، ثُمَّ أُوصِيكَ يَا مُعَاذُ لاَ تَدَعَنَّ في لأَبر كُلِّ صلاة تَقُولُ: اللَّهُمَّ اَعِنْتِي عَلَى ذِكْ رِكَ وشُكْرِكَ، وَحُسْن عَلَى ذِكْ رِكَ وشُكْرِكَ، وَحُسْن عِبَادَتِكَ». حديث صحيح، رواه أبو داود والنسائي بإسناد صحيح.

۱۰ / ۳۸۵ - حضرت معاذ بنائی سے روایت ہے کہ رسول اللہ طافیہ نے ان کا ہاتھ پکڑا اور فرمایا 'اے معاذ! اللہ کی قشم ' میں تم سے محبت کرتا ہوں ' پھر میں اے معاذ! تہمیں وصبت کرتا ہوں کہ ہر نماز کے بعد یہ کلمات کمنا ہرگز نہ چھوڑنا اللہ ہم اعنی علی ذکر ک وشد کر ک وحسن عبادت ک 'اللہ' میری مدد فرما اس بات پر کہ میں تیرا ذکر ' شکر اور تیری اچھی عبادت کروں - (حدیث صبحے ہے ' ابو داؤد' نسائی)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الوتر، باب في الاستغفار ـ وسنن نسائي، كتاب الصلاة، باب الذكر بعد الدعاء.

**۱۸۵۰ فوائد: اس حدیث میں اس امر کی ترغیب ہے کہ جس سے محبت ہو' اس کی دینی رہنمائی کا اہتمام کیا** جائے۔ اور اس کی ہر ممکن اصلاح اور خیر خواہی کی جائے

٣٨٦ ـ وعن أنس رضي الله عنه، أنّ رَجُلاً كَانَ عِنْدَ النّبيّ عَلَيْهُ فَمَرَّ رَجُلُ بِهِ، وَهُلاً كَانَ عِنْدَ النّبيّ عَلَيْهُ فَمَرَّ رَجُلُ بِهِ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله! إِنِّي لاُحبُّ هٰذَا، فَقَالَ له النّبيُ عَلَيْهُ: «أَأَعْلَمْتَهُ ؟» قَالَ : لا ، قَالَ : «أَعْلِمُهُ»، فَلَحِقَهُ، فَقَالَ : إِنِّي أُحبُّكَ في الله، فَقَالَ : أَحبُّكَ اللّذِي أَحْبَبْتَنِي لَهُ. رواه الله، فَقَالَ : أَحبَّكَ الّذِي أَحْبَبْتَنِي لَهُ. رواه أبو داود بإسناد صحيح.

ال ١٩٨٦ - حضرت انس رفائن سے روایت ہے کہ ایک اور آدی آدی نبی طاق کے پاس بیٹا ہوا تھا' کہ ایک اور آدی وہاں سے گزرا' آپ کے پاس بیٹے ہوئے شخص نے کھا' اے اللہ کے رسول! میں یقیناً اس گزرنے والے شخص سے محبت کرتا ہوں۔ نبی طاق کیا ہے اس سے پوچھا' کیا تونے اس کو بتلا ہے؟ اس نے کھا' نہیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا' اس کو بتلا بچنا نچہ وہ شخص (تیزی سے) اس کے پاس گیا اور اس سے کھا' میں تجھ سے اللہ کے لئے محبت کرتا ہوں' اس نے جواب میں کھا' وہ اللہ تجھ سے محبت کرتا ہوں' اس کے بوب میں کھا' وہ اللہ تجھ سے محبت کرے جس کے لئے تونے مجھ سے محبت کی ہے۔ (ابو داؤ د بسنہ صحیح)

تخریج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب إخبار الرجل الرجل بمحبته إياه. ٤٧ ـ بَابُ عَلاَمَاتِ حُبِّ اللهِ تَعَالَى ٢٢ ـ بندے سے اللہ کے محبت كرئے كى

## فِي تَحْصِيلِهَا

## قال الله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَأَتَّبِهُونِي يُحْيِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُرٌ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيكُم ﴾ [آل عمران: ٣١]، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن ديني فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ۚ أَذِلَّةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَلفِرِينَ يُجَلِهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآيِمٍ ذَالِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة: ٥٤].

## الْعَدْدِ وَالْحَثِّ عَلَى التَّخَلُّقِ بِهَا وَالسَّغي علامات ان علامات سے متصف ہونے كى ترغیب اور ان کے حصول کے لئے سعی و کاوش کرنے کا بیان

الله تعالى نے فرمایا 'اے سفیمر! كمه و بحے! اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو' تو میری پیروی کرو' اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرنے لگ جائے گا اور تمہارے گناہ معاف فرما وے گا اور اللہ تعالی بہت بخشے والا نمایت مربان ہے۔ اور فرمایا اللہ تعالی نے اے ایمان والو عم میں سے جو ایٹے دین (اسلام) سے چرجائے (مرتد ہو جائے) تو (اس کی جگہہ) اللہ تعالی ایسے لوگ پیدا فرما دے گاجن سے وہ معبت کرتا ہو گا اور وہ اس سے محبت کرتے ہول گے 'وہ مومنوں پر نرم اور کافروں پر سخت ہوں گے 'اللہ کے رائے میں جہاد کریں گے اور (دین کے معاملے میں) کی ملامت کر کی ملامت سے نہیں ڈریں گے ، بیر اللہ کا فضل ہے 'جسے وہ جاہتا ہے عطا فرماتا ہے اور الله تعالی كشائش والا جائے والا ہے۔

فوائر آیات: پہلی آیت سے معلوم ہوا کہ اللہ سے محبت کرنے والے ، نبی کریم النہای کا اتباع کرتے ہیں۔ اتباع رسول کے بغیر اللہ کی محبت کا وعویٰ بے حقیقت اور کھو کھلا ہے۔ اس طرح اللہ کے رسول سے محبت کا مطلب بھی اعباع رسول ہی ہے نہ کہ انباع کے بغیر محض محبت کے کھو کھلے وعوے۔ ووسری آیت سے بیر معلوم ہوا کہ جن سے اللہ تقالی محبت فرماتا ہے یا جو لوگ اللہ سے محبت کرتے ہیں' ان کی وہ صفات ہوتی ہیں جو آیت میں مَرُور بیں۔ اس سے بیر بات بھی نکلتی ہے کہ جو اللہ کے محبوب اور اس کے مقرب بننا چاہتے ہیں وہ اپنے کو ان صفات حسنہ سے آراستہ اور ان کو حاصل کرنے کی مخلصانہ کوشش کریں۔ ان صفات کو اختیار کئے بغیروہ اللہ کے محبوب و مقرب شيل بن كتا-

> ٣٨٧ - وعن أبي هريرةً رضي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: ﴿إِنَّ اللهُ تعالَى قال: مَنْ عَادَى لِيْ وَلِيّاً فَقَدْ آذَنْتُهُ بِالْحُوْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِليَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ ُخُبُّ إِنِّي مِمَّا افْتَرَضْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ

ا / ٣٨٧ - حضرت ابو جريره بناتشر سے روايت ہے' رسول الله طلَّ الله عليه فرمايا على الله تعالى في فرمايا ہے 'جو میرے کی دوست سے دشنی کرے ' یقیناً میرا اس سے اعلان جنگ ہے اور میرے بندے کا میرے عائد كرده فراكش ك ذريع سے ميرا قرب ماصل كرنا

أَحْبَبْتُهُ، كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَبِرَهُ الَّذِي يُبْضِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ أَعْطَيْتُهُ، وَلَئِن اسْتَعَاذَني لأُعِيذَنَّهُ ۗ رواه مُحَارِبٌ له. وقوله: «اسْتَعَاذَني» روي بالباء وروي بالنون.

عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا مِجْ بِاتَى تَمَام چِزوں سے زیادہ محبوب ہے۔ (علاوہ ازیں) میرا بندہ (مزید) نوافل کے ذریعے سے میرا قرب عاصل کرنے کی کوشش کرتا رہتا ہے حتیٰ کہ میں اس سے بِها، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْشِي بِها، وإنْ سَأَلَني محبت كرنے لك جاتا بول اور جب ميں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں البخاري. معنى «آذَنْتُهُ»: أَعْلَمْتُهُ بأنِّي. جس سے وہ سنتا ہے 'اس كى آنكھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے' اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے اور اس کا پیربن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے اور مجھ سے کوئی سوال کر تا ہے تو میں اسے وہ دیتا ہو آ اور اگر وہ مجھ سے (کسی چیز سے) پناہ مائلے تو میں ضرور اسے یناه دیتا هول- (بخاری)

آذنته ' کے معنی ہیں ' میں اسے بتلا دیتا ہوں کہ میری اس سے جنگ ہے۔ اور استعاد نی ' (نون کے ساتھ) استعاذبی (باء کے ساتھ) بھی مروی ہے۔ (مفہوم دونوں صورتوں میں ایک ہی ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب التواضع.

٨٨٧- فواكد: اس مين اولياء الله كامقام اور ان كى پهچان بيان كى گئى ہے- كمال ايمان و تقوى كا نام ولايت ہے جیما کہ قرآن کریم میں اولیاء اللہ کی تعریف ان الفاظ میں بیان کی گئ ہے الذین آمنوا و کانوا يتقون (یونس' ۱۲۳) اللہ کے ولی وہ ہیں جو ایمان دار اور متقی ہیں۔ اس لحاظ سے ہر مومن و متقی ولی اللہ ہے۔ گویا اولیاء الله كوئي مخصوص قتم كے افراد' يا ايمان و تقوىٰ كے علاوہ كوئى خاص علامات كے حامل نہيں ہوتے' جيسا كه عام لوگ سمجھتے ہیں' حتیٰ کہ وہ فرائض و سنن کے تارک بلکہ طہارت تک سے غافل پاگل یا نیم پاگل لوگوں کو ولی الله سمجھتے ہیں۔ بلکہ ولی الله فرائض و سنن کا پابند اور ورع و تقوی (پر ہیزگاری) کا پیکر ہوتا ہے۔

چنانچہ اس حدیث میں ایک چیز تو یہ بیان کی گئی ہے کہ اللہ کے ولی سے دشمنی' اللہ سے دشمنی ہے۔ کیونکہ مسلمہ بات ہے دوست کا دوست بھی دوست اور دوست کا دشمن ' دشمن ہو تا ہے۔ اس لئے اللہ کے ولیول سے دوستی اور محبت اللہ سے دوستی ہے اور اللہ کے ولیول سے دشنی اللہ سے دشنی ہے۔ یہ ایک مومن کامل (ولی الله) كاوه مقام ب جو عندالله اسے حاصل ہوتا ہے۔

دوسری چیزاس میں بیان کی گئ ہے کہ جب ایک مومن بندہ فرائض کی ادائیگی اور نوافل کے اہتمام سے اللہ کے ہاں قربت اور محبوبیت کا مقام حاصل کر لیتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کا خاص مددگار بن جاتا ہے ' اس کے اعضاء اور جوارح کی حفاظت فرما تا ہے اور انہیں اپنی نافرمانی کے لئے استعال نہیں ہونے دیتا۔ وہ اپنے کانو<sup>ں سے</sup>

وی باتیں سنتا' اپی آ کھوں سے وہی چیز دیکھا' اپنے ہاتھوں سے وہی چیز پکڑتا اور اپنے قدموں سے اس چیز کی طرف جل كرجاتا ہے 'جو الله كو بيند ہيں۔ الله كى ناپنديدہ باتوں كى طرف وہ كان لگاتا ہے نہ آئكھ اٹھا كر ديكھا ہے ' ا اسے ہاتھ لگاتا ہے نہ اس کی طرف اس کے قدم اٹھتے ہیں۔ حدیث کا یہ مطلب نہیں ہے جو بعض ممراہ اور شركانہ عقيده ركھنے والے لوگ اس سے اخذ كرنے كى مذموم سعى كرتے ہيں كه الله تعالى اولياء الله كى آتكھ' كان الته بير وغيره بن جاتا ہے يعنى وہ اللہ كے وجود اور اس كى قدرت كا مظهر بن جاتے ہيں كي اللہ تعالى ان كے اندر طول کر جاتا ہے' اب اللہ سے یا ان سے مانگنا ایک ہی بات ہے' کیونکہ وہ دو نسیں بلکہ ایک ہی ہیں۔ چنانچہ ان کے ہاں' یا اللہ مدد بھی صیح ہے اور یا رسول اللہ مدد اور یا علی مدد یا حسین مدد یا عبدالقادر مدد وغیرہ بھی صیح ہے۔ یاد رکھیں یہ صریحاً مراہی بلکہ شرک ہے۔ اللہ تعالیٰ اس مراہی اور شرک سے بچائے۔ حدیث کا صحیح مطلب وی ہے جو ہم نے پہلے بیان کیا ہے 'جس کی روسے اللہ کا ولی اسی چیز کو پند اور اختیار کرتا ہے جو اللہ کو پند ہے اور ان چیزول سے اجتناب کرتا ہے جو اللہ کو ناپسند ہیں۔

تیری چیزاس میں یہ بیان کی گئی ہے کہ فرائض کی ادائیگی سب سے مقدم ہے' اور اس کی ادائیگی کے ذریعے سے ہی اللہ کا قرب حاصل کرنا' اللہ کو سب سے زیادہ پند ہے۔ کیونکہ یمی اصل بنیاد ہے' جس طرح بنیاد کے بغیر عمارت کی کوئی حیثیت نہیں۔ اس طرح فرائض کے بغیر افل کوئی اہمیت نہیں رکھتے۔ فرائض کا تارک سرے سے مسلمان ہی نہیں رہتا' کیونکہ ان کے ترک پر سخت وعیدیں ہیں۔ جب کہ نوافل کے ترک پر کوئی وعيد نيں۔ البتہ فرائض كے ساتھ ' نوافل كا اہتمام سونے پر ساكه كى حيثيت ركھتا ہے۔ نوافل سے انسان كو الله کا خصوصی قرب اور وہ مقام محبوبیت حاصل ہو تا ہے جس کے بعد اسے اللہ کی خاص مدد حاصل ہوتی ہے۔

چوتھی چیزاس میں یہ بیان کی گئی ہے کہ اللہ تعالی اپنے ان محبوب بندوں کی دعائیں ضرور قبول فرما تا ہے۔ تاہم قبولیت کا مطلب سے نہیں کہ اس کا ظہور فوری طور پر ہو۔ بلکہ اس قبولیت میں تاخیر بھی ممکن ہے۔ لینی دعا تو ضرور قبول کی جاتی ہے' تاہم اس کا ظهور جلد ہو یا بہ دیر' یہ اللہ کی مثیت یر موقوف ہے۔

٣٨٨ \_ وعنه عن النَّبِيِّ عِلَى قال: ٢ / ٣٨٨ - انهي حضرت ابو برريه بخاتف سے روايت "إذا أَحَبَّ اللهُ تعالى العَبْدَ، نَادَى جبْريلَ: بَ نَي كريم التَّيَامِ اللهُ تعالى بندے سے إِنَّ اللهُ تِعالِى يُحِبُّ فُلِاناً، فَأَحْبِبُهُ، فَيُحِبُّهُ محبت فرماتا م وجريل كو بتلاتا م كم الله تعالى فلال جِبْريلُ، فَيُنَادِي في أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ بندے سے محبت كرتا ہے ، پس تو بھى اس سے محبت كر، یں جریل علیہ السلام بھی اس سے محبت کرنے لگ أُمَّ يُوْضَعُ له الْقَبُولُ في الأرْضِ» متفق عالت بين - كم جبريل عليه السلام آسان والول (فرشتول) میں منادی کرتے ہیں کہ اللہ تعالی فلال بندے سے رَسولُ الله عِيْنَ : «إِنَّ اللهُ تعالى إذا أَحَبَّ عَبْداً محبت كرتا ب ، تم بهى اس سے محبت كرو ، پس آسانوں والے اس سے محبت کرنے لگ جاتے ہیں ' پھر اس منحض کے لئے زمین میں بھی قبولیت رکھ دی جاتی ہے

يُحِبُّ فُلاناً، فَأَحِبُّوهُ، فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ، عليه. وفي رواية لمسلم: قال دَعَا جِبْرِيلَ، فقال: إنِّي أُحِبُّ فُلاناً فَأَحْبِبْهُ، فَيُحِبُّهُ جِبْرِيلُ، ثُمَّ يُنَادِي في السَّمَاءِ،

أَهْلُ السَّمَاءِ، ثُمَّ يُوضَعُ له الْقَبُولُ في (بخارى ومسلم) الأرْض، وإذا أبْغَضَ عَبْدا دَعَا جبْريلَ،

فَيَقُولُ: إِنَّ اللهَ يُحِبُّ فُلاناً، فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ (لِعِنى اللهِ مِن بَعِي وه مَقْبُول و محبوب مو جاتا ہے).

اور مسلم کی ایک روایت میں ہے۔ رسول اللہ فَيَقُولُ أَ إِنِّي أَبْغِضُ فُلاناً، فَأَبْغِضْهُ، فَيَبْغِضُهُ مِلْيَا إِلَمْ عَلَيْ الله تعالى جب كسى بندے سے محبت كرتا جبْريلُ، ثُمَّ يُنَادِي في أَهْلِ السَّمَاءِ: إِنَّ اللهَ ج تو جبريل عليه السلام كو بلاتا اور اس سے فراتا ہے يُبْغِضُ فُلاناً، فَأَبْغِضُوهُ، فَيُبْغِضُهُ أَهْلُ كه مِن فلال سے محبت كرتا ہوں ، تو بھى اس سے محبت ، السَّمَاءِ ثُمَّ تُوضَعُ له البَغْضَاءُ في الأرْض» . كر الس جريل "اس سے محبت كرنے لگ جاتے ہيں وكار جرمل " آسان میں منادی کرتے اور کہتے ہیں ' کے شک الله تعالى فلال سے محبت كرتا ہے ، تم بھى اس سے محبت كرو' پس آسان والے بھى اس سے محبت كرنے لگ جاتے ہیں' پھراس کے لئے زمین میں قبولیت رکھ وی جاتی ہے اور جب اللہ تعالی کسی بندے سے وشمنی کریا ہے تو جبریل مکو بلا کر فرماتا ہے میں فلاں سے وشنی کرتا ہول' تو بھی اس سے دشمنی کر' پس جبریل ابھی اس سے و مشمنی کرنے لگ جاتے ہیں ' پھروہ آسان والوں میں نداء كرتے ہيں كہ اللہ تعالى فلال سے دشنى كرتا ہے اللہ بھی اس سے دشنی کرو' پھر اس کے لئے ذیب یس وشنی رکھ دی جاتی ہے (لعنی اہل زمین بھی اس سے بغض و عناد رکھتے ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب إذا أحبّ الله عبدا حبّبه لعباده.

١٨٨- فواكد: اس مديث مين عندالله مجوبيت كاصله بيان كياكيا به كد ايبا شخص بهرالله بي كا محبوب شين رہتا' بلکہ اس کے ساتھ اہل آسان و اہل زمین سب ہی کا محبوب بن جاتا ہے۔ اس کے برعکس اللہ کے ہال مبغوض اور نالبندیدہ افراد کو دنیا اور آسان والے سبھی نالبند کرتے ہیں۔ یاد رہے ' دنیا میں یہ مجبوبیت ان لوگول میں رہتی ہے جن کی فطرت صحیح ہوتی ہے جو معروف کو معروف اور منکر کو منکر ہی سمجھتے ہیں۔ تاہم ارتکاب معصیت کے نشلسل سے جن کی فطرت مسنح ہو جاتی ہے اور ان کے ہاں معروف منکر اور منکر معروف ہو جاتا ہے' ان کی رائے کا کوئی اعتبار نہیں۔ کیونکہ ایسے لوگ تو بالعموم نیک لوگوں کو ناپیند ہی کرتے ہیں' کیونکہ ہرجش كواينى بى جنس پيارى موتى اور اچى لكتى ب- نعوذ بالله من هذه الفطرة الزائغة

٣٨٩ \_ وعن عائشةَ رضى الله عنها، ٣ / ٣٨٩ . حضرت عائشه رئيَهُمَا ہے روايت جَ

أَنَّ رَسُولَ اللهُ ﷺ بَعَثَ رَجُلًا عَلَى سَرِيَّةٍ، فَكَانَ يَقْرَأُ لأَصْحَابِهِ في صَلاتِهم، فَيَخْتِمُ تَعالَى يُحِبُّهُ ﴾ متفقٌ عليه.

رسول الله ملتي ليم في ايك آدمي كو ايك لشكرير (امير بنا كر) بهيجا 'پس وه اينے ساتھيوں كو نماز يرها تا اور قرآن رِ إِنَّالَ هُوَ آلِلَهُ أَحَدُ ﴾ فَلَمَّا رَجَعُوا، يرضانا اور اين قراءت (مرركعت مين) قبل هو الله ذَكَرُوا ذَٰلِكَ لرسولِ الله عَلِيْ فقال: «سَلُوهُ احدرٍ خَمْ كرتا- جب يه (لشكروالي) لوث كرآت، لأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذلِك؟» فَسَأَلُوه، فَقَالَ: تو انهول في رسول الله طلَّيْدِم كو بتلايا "آب في فرمايا" لِأَنْهَا صِفَةُ الرَّحْمٰن، فأنَا أُحِبُ أَنْ أَقْرَأَ اس سے بِوچھو سے ایسا کیوں کرتا ہے؟ چنانچہ انہوں نے بها، فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «أَخْبِرُوهُ أنَّ اللهَ بِوجِها تواس نے كماكه (اس ميس) رحمٰن كي صفت ہے ، اس کئے میں اسے (زیادہ) یڑھنا پبند کرتا ہوں۔ رسول بھی اس سے محبت فرما تا ہے۔

(بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي علي أمته إلى تُوحيد الله تبارك وتعالي \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب قراءة ﴿قل هُو الله أحد﴾.

۸۹ و اید: الله کی صفات پر مشمل سورت کو پیند کرنا اور کثرت سے پڑھنا' یہ بھی الله کی محبت حاصل کرنے کا ایک ذرایجہ ہے۔ اس سے میہ بھی معلوم ہوا کہ کوئی شخص اگر ہر رکعت کی قراء ت کے آخر میں قل حو اللہ احد بڑھنے کا اہتمام کرے ، تو یہ جائز ہے۔ اس میں شرعا کوئی قباحت نہیں ہے۔

٤٨ - بسَابُ التَّحْدِيرِ مِنْ إِسذَاءِ ١٨٨ نيك لوگول، كمزورول اور مسكينول كو ایدا بہنجانا نمایت خطرناک ہے

الله تعالى نے فرمایا : جو مومن مردوں اور مومن عورتوں کو ایذا دیتے ہیں بغیراس کے کہ انہوں نے کوئی قصور المُوْمِنِينَ وَالمُوْمِنَاتِ بِعَيْرِ مَا أَحْتَسَبُواْ كَيا مِو الوانمون في بوجه الهايا بهتان اور صريح كناه كاله اور فرمایا الله تعالیٰ نے: پس میتم پر ظلم نه کرنا اور سائل

اس باب سے متعلق احادیث کثرت سے ہیں۔ ان ہی میں سے حضرت ابو ہریرہ رہالتہ کی وہ حدیث ہے 'جو اس سے پہلے کے باب میں گزری ہے، "جو میرے دوست سے دشمنی رکھتا ہے ' میرا اس سے اعلان جنگ الصَّالحِينَ

وَالضَّعَفَةِ وَالْمَسَاكِين

قال اللهُ تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُّونَ فَقَدِ ٱحْتَمَلُوا بُهْتَنَا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٨] وقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا كُونَ جَمْرُكُنَّا. ٱلْيَنْيَمُ فَلَا نَقْهُرْ ۞ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرْ ﴾ [الضحى: ٩-١٠].

وأما الأحاديث، فكثيرة منها:

حديثُ أبي هريرةَ رضي الله عنه في الباب قبل هذا: «مَنْ عَادَى لِي ولِيّاً فَقَدْ

آذَنْتُهُ بالحَرْبِ». ومنها حديثُ سعدِ بنِ أبي وقاصٍ رضي الله عنه السابق في «بابُ ملاطفة اليَتيم» وقوله ﷺ: «يَا أَبَا! بَكْر لَئِنْ كُنْتَ أَغْضَّبْتَهُم، لَقَدْ أَغْضَبْتَ رَبَّكَ».

اسی طرح حضرت سعد بن ابی و قاص رہائٹر کی حدیث ہے جو باب ملاطفہ الیتیم میں گزری' اور نبی ملائیل كايد فرمان "اے ابو بكر! اگر تونے ان كو ناراض كر ديا تو یقیناً تونے اپنے رب کو ناراض کر دیا" (مزید چند احادیث ملاحظه ہوں):

> .٣٩٠ ـ وعـن جُنْـدُبِ بـنِ عبـدِ الله رضى الله عنه قال: قال رُسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ صَلَّى صَلاةَ الصُّبْح، فَهُوَ فِي ذِمَّةِ الله، فَلاَ يَطْلُبَنَّكُمُ الله مِنْ َذِمَّتِهِ بشَيْءٍ، فَإِنَّهُ عَلَى وَجْهِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ» رواه مسلم.

۱/ ۱۳۹۰ مصرت جندب بن عبدالله مخالفه سے روایت ہے' رسول اللہ ملتی اللہ نے فرمایا' جس نے صبح کی نماز پڑھی' وہ اللہ کی حفاظت و ضانت میں ہے' پس (یاد رکھو) اللہ تعالی تم سے اپنی ضانت کے بارے میں کچھ باز مَنْ يَطْلُبُهُ مِنْ ذِمَّتِهِ بِشَيْءٍ يُدْرِكُهُ، ثُمَّ يَكُبَّهُ بِيس نه كرے اس لئے كه جس سے وہ اپنے ذے ك بارے میں کچھ بھی باز پرس کرے گا تو (وہ کو تاہی پر) اس کا مواخذہ کرے گا اور پھراہے منہ کے بل (اوندھا کر کے) جہنم کی آگ میں ڈال دے گا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب فضل صلاة العشاء والصبح في جماعة.

• الله عنى الله عنى في الله عنى في الله الله بين جس كا ايك مطلب تويه موسكتا ب كه كوئي شخص ايس يابد صلوٰ ة مومن كو ايذا نه پنجائے (كيونكه وه الله كى حفاظت اور امان ميں ہے) جو شخص اسے ايذاء بنجاتا ہے 'وه كويا الله کے عمد کو توڑتا ہے جس پر اللہ اس کا مواخذہ فرمائے گا۔ دو سرا مطلب سے ہے کہ فجر کی نماز باجماعت کے ساتھ پڑھنے سے ایک مومن اللہ کے ساتھ عمد کر لیتا ہے جس کا تقاضا یہ ہے کہ اب وہ سارا دن اللہ کے عمد لعنی اس کے احکام کی پاسداری کرے۔ اگر وہ ایسا نہیں کرتا' بلکہ نماز کے پڑھنے کے بعد اللہ کے احکام سے بے نیاز ہو جاتا اور من مانی کرتا ہے تو اللہ تعالی اس سے اپنے عمد کے بارے میں بازیرس کرے گا اور اس کا مواخذہ فرمائے گا۔ پہلے مفہوم کی رو سے اس میں فجر کی نماز باجماعت پڑھنے والے کی فضیلت ہے اور دو سرے مفہوم کی رو سے اس میں ایک مومن کے لئے تنبیہہ ہے کہ اس نے صبح کا آغاز اللہ کی عبادت یعنی اس کے ساتھ عمد وفاسے کیا ہے۔ اب سارا دن اس عہد کو نبھانا اور نقض عہد سے اجتناب کرنا ہے۔

٤٩ ـ بَابُ إِجْرَاءِ أَحْكَام النَّاسِ عَلَى ٣٩ ـ اس بات كابيان كه لوگول بر ظاهر ك اعتبارے احکام کا جراء ہو گااور ان کے اندرونی احوال کامعاملہ اللہ کے سیرد ہو گا الله تعالى نے فرمایا: پس اگر وہ توبہ كر ليس ماز قائم کریں اور زکو ۃ دیں تو ان کا راستہ چھوڑ دو۔

الظاهِرِ وَسَرَائِرُهُمْ إِلَى اللهِ تَعَالَى

قال الله تعالى: ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكَوٰةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمُّ ﴾ فائدہ آیت: مطلب سے ہے کہ کفرو شرک سے توبہ کر کے اگر کوئی شخص مسلمان ہو جائے اور ظاہری طور پر وہ ادکام و فرائض اسلام کی پابندی کرے' تو پھراس سے کسی قتم کا تعرض نہیں کیا جائے گا۔ اگر وہ نفاق کے طور پر ایسا کر رہا ہے یا نمود و نمائش یا کوئی اور مقصد اس کے پیش نظرہے' تو سے چونکہ اندرونی معاملہ ہے' اسے اللہ کے ایسا کر رہا جائے گا'کیونکہ وہی دلوں کے احوال سے واقف ہے۔ کوئی دو سرا شخص کسی کے دل میں جھانک کر نہیں رہکھ سکتا۔

تاہم اس میں وہ لوگ شامل نہیں ہیں جو مسلمان تو کہلانے پر اصرار کریں 'لیکن ضروریات دین میں سے کسی چیز کا وہ انکار کریں۔ کیونکہ ضروریات دین کا انکار کفر ہے۔ جیسے ختم نبوت کا انکار 'جیت حدیث سے انکار' جنت دوزخ اور ملائکہ کے وجود کا انکار جو نص صریح سے ثابت ہیں۔ ایسے لوگ دائرہ اسلام سے خارج ہوں گے اور ایک اسلامی ملک میں ایسے لوگوں کا شار مرتدین میں ہونا چاہیے نہ کہ مسلمانوں میں۔

الم الم الله على الله عمر رضي الله عنهما، أن رسولَ الله على قال: «أُمِرْتُ أَنْ أَعْلَمَ الله عَلَيْ قال: «أُمِرْتُ أَنْ لا إِلَهُ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهُ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّداً رسولُ الله، وَيُقيمُوا الصَّلاة، وَيُؤتُوا الزَّكاة فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ، الصَّلاة، وَيُؤتُوا الزَّكاة فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ، عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّ الإِسْلام، وَحِسابُهُمْ عَلَى الله تعالى» متفقٌ على الله تعالى» متفقٌ على الله تعالى» متفقٌ على الله تعالى» متفقٌ على الله تعالى،

ا / ۳۹۱ - حفرت ابن عمر شی است روایت ب رسول الله طلی ایم نے فرمایا ، مجھے محکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے قال (جماد) کرتا رہوں ' یہاں تک کہ وہ اس بات کی گواہی دیں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمہ ( طلی ایم ) اللہ کے رسول ہیں۔ (اس توحید و رسالت کے اقرار کے بعد) وہ نماز قائم کریں اور زلا ۃ ادا کریں۔ جب وہ ایبا کرلیں گے تو وہ مجھ سے اپنے خون اور اپنی مال محفوظ کر لیں گے ، سوائے حق اسلام کے۔ (یعنی مالوں میں سے صرف زلا ۃ وصول کی جائے گی اور اگر مالوں میں سے صرف زلا ۃ وصول کی جائے گی اور اگر مالی کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ جائے گا) اور ان (کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ بائے گا) اور ان (کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ بائے گا) اور ان (کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ بائے گا) اور ان (کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ بائے گا) اور ان (کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ بائے گا) اور ان (کے باطن) کا حساب اللہ کے سپرد ہے۔ بائے گا) ور مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب ﴿فإن تابوا وأقاموا الصلاة﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا...

تو ان سے قال کی ضرورت نہیں ہے۔ البتہ مشرکین کے لئے ایک ہی صورت ہے کہ وہ یا تو اسلام قبول کر کے الہ واحد کے پرستار بن جائیں' ورنہ لڑائی کے لئے تیار رہیں' اور مسلمانوں کی ذہے داری ہے کہ ان ہے جہاد کر کے کفرو شرک کا خاتمہ کریں اور اللہ کی توحید کا جھنڈا ہر جگہ لہرائیں۔

اس حدیث سے ان لوگوں کی واضح تردید ہوتی ہے جو اسلام کے نظریہ جہاد کو مسنح کرتے اور کہتے ہیں کہ اسلام میں صرف دفاعی جنگ ہے۔ یہ معذرت خواہانہ انداز ہے۔ دفاعی جنگ تو ہر ملک اور قوم کو مجبوراً لڑنی ہی یرتی ہے' اس کے جواز میں کے شبہ ہو سکتا ہے؟ اسلام کا اصل امتیاز توبہ ہے کہ اس نے دفاعی جنگ کے علاوہ اعلائے کلمۃ اللہ کے لئے مسلمانوں کو جنگ کرنے کا حکم دیا ہے۔ کفرو شرک اور طاغوت کی حکمرانی ' تاریکی ہے ' گراہی ہے اور ظلم ہے۔ اسلام کا مقصد دنیا سے تاریکی 'گراہی اور ظلم کا خاتمہ اور لوگوں کو لوگوں کی بندگی ہے نکال کر اللہ کی بندگی کی راہ پر لگانا اور انہیں عدل و انصاف مہیا کرنا ہے۔ دنیا کے جس خطے میں بھی غیر اللہ کی بندگی اور ظلم و جمالت کا اندهیرا ہو گا' اس کے خاتے کے لئے مسلمانوں پر جماد کرنا ضروری ہے۔ جماد کی ایک تیسری قتم یہ ہے کہ جہال مسلمان کفار کے ظلم و ستم کا نشانہ بنے ہوئے ہول' انہیں نرغہ کفار سے نکالنے کے لئے کافروں سے جماد کیا جائے۔ مسلمان جب تک یہ فریضہ جماد ادا کرتے رہے' اسلام بھی دنیا میں غالب رہا اور مسلمان بھی سربلند رہے۔ اور جب سے مسلمان اس فریضے سے غافل ہوئے ہیں' اسلام بھی محکوم ہو کر رہ گیا ہے اور مسلمان بھی ذلیل و خوار ہو رہے ہیں۔ گویا جہاد ہی میں اسلام کے غلبے اور مسلمانوں کی قوت و استحکام کا راز مضمرہے۔ کاش مسلمان اس نکتے کو اینے اسلاف کی طرح سمجھیں۔

دو سری بات اس حدیث میں یہ بیان کی گئی ہے کہ قبول اسلام کے بعد ہر مسلمان کی جان و مال محفوظ ہے۔ البت اسلام کے احکام ان پر لاگو ہوں گے، جس میں ایک علم ان کے مالول میں سے زکو ة وغیرہ کی ادائیگی ہے۔ اس طرح اگر وہ کسی مسلمان کو ناجائز قل کر دیں گے تو قصاص میں انہیں بھی قل کیا جائے گا' اِلاَ سے کہ مقتول کے ورثاء معاف كرديں يا ديت قبول كرليں۔

تیسری بات یہ بیان ہوئی ہے کہ اگر کسی شخص نے اسلام قبول کر لیا ہے تو اس پر اس کے ظاہری حالات کے مطابق احکام اسلام کا اجراء ہو گا' اس کے باطن کو نہیں کریدا جائے گا۔ اگر اس کے دل میں کھوٹ ہے یا کوئی اور مقصد اس کے پیش نظر ہے تو جب تک اس کا صحیح ثبوت مہیا نہیں ہو گا' اس کے خلاف کاروائی نہیں ہو گی اور اس کے باطن کا معاملہ اللہ کے سپرد ہو گا' یعنی اللہ تعالیٰ ہی قیامت والے دن اس کا فیصلہ فرمائے گا۔ اس باب سے اس مدیث کا تعلق اس تیرے کئے سے ہے۔ اس سے استدلال کرتے ہوئے بعض علماء نے یہ بھی کہا ہے کہ جو اہل بدعت توحید کا اقرار کرنے والے اور احکام شریعت کے پابند ہوں' ان کی تکفیر جائز نہیں ہے۔

٣٩٢ \_ وعن أبي عَبْدِ الله طَارِقِ بن ٣٩٢ / ٣٩٢ . حضرت ابو عبدالله طارق بن اشيم رالله عند أَشْيَمَ رضي الله عنه قال: سمعتُ روايت ہے كه ميں نے رسول الله الله الله الله علماتے رسولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَن قال: لا إله موع مناكه جس مخص في لااله الاالله كما اور الله کے سوا دو سرے معبودوں کا انکار کیا' تو اس کا مال اور خون محفوظ (حرام) ہو گیا اور اس (کے باطن) کا حساب

إِلَّا اللهِ، وَكَفَرَ بِمَا يُعْبَدُ مِنْ دُونِ اللهِ، حَرُمَ مَالُهُ وَدَمُهُ، وَحِسابُهُ عَلى الله تعالى» اللہ کے ذہے ہے۔ (مسلم)

رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله.

٣٩٣ ـ وعن أبي مَعْبَدِ المِقْدَادِ بن الأسْوَدِ رضي الله عنه، قال: قلتُ لرسُولِ اللهِ ﷺ: أَرَأَيْتَ إِنْ لَقيتُ رَجُلًا مِنَ الْكُفَّارِ، فَاقْتَتَلْنَا، فَضَرَبَ إِحْدَى يَدَيَّ السَّيْف، فَقَطَعَهَا، ثُمَّ لاذَ مِنِّي بشَجَرة، فَقَالَ: أَسْلَمْتُ للهِ، أَأَقْتُلُهُ بِارْسُولَ اللهِ! بَعْدَ أَنْ قَالِها؟ فَقَالَ: «لاتَقْتُلُهُ»، فَقُلْتُ: يارَسُولَ اللهِ ا قَطَعَ إحْدَى يَدَيَّ، ثُمَّ قال ذلكَ بَعْدَ مَا قَطَعَهَا؟! فقال: «لا تَقْتُلْهُ، فَإِنْ قَتَلْتَهُ فَإِنَّهُ بِمَنْزِلَتِكَ قَبْلَ أَنْ تَقْتُلُهُ، وَإِنَّكَ عَليَه. ومعنى «إنَّهُ بمَنْزِلَتِكَ» أَيْ: مَعْصُومُ الدُّم مَحْكُومٌ بِإِسْلَامِهِ، ومعنى ﴿إِنَّكَ بِمَنْزِلَته " أَيْ: كَامُبَاحُ الدَّم بِالْقِصَاص لِوَرَثَتِهِ، لا أَنَّهُ بِمَنْزِلَتِهِ في الْكُفْر، والله أعلم.

س / سود رفات ابو معبد مقداد بن اسود رفات سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طافیا سے عرض کیا یہ بیان فرمائیے کہ اگر میری کافروں میں سے کسی آدمی ہے مُد بھیڑ ہو جائے' ہم آپس میں لڑیں' وہ میرے ایک ہاتھ کو تلوار سے کاٹ دے ' پھروہ میرے وار سے بیخے کے لئے ایک درخت کی پناہ لے لے اور کھے میں اللہ پر ایمان لے آیا۔ تو اس کے بید کہنے کے بعد کیا میں اے قل کر دوں؟ آپ نے ارشاد فرمایا' تم اسے قتل مت کرو میں نے عرض کیا اللہ کے رسول! اس نے میرا ایک ہاتھ کاٹ دیا اور ہاتھ کاٹنے کے بعد اس نے پیر کہا؟ بِمَنْزِلَتِهِ قَبْلَ أَنْ يَقُولُ كَلِمَتَهُ الَّتِي قال ، متفق آبِ نے فرمایا ، تم اسے قل مت كرو ، اگر تم نے اسے قتل کر دیا تو (یاو رکھنا) وہ تمہارے اس مرتبے پر ہو جائے گاجس پرتم اس کے قتل سے پہلے تھے اور تم اس کے اس مرتبے یہ ہو جاؤ کے جس پر وہ اس کلمے کے کہنے سے قبل تھا جو اس نے کہا۔ (بخاری ومسلم)

وہ تمہارے مرتبے پر ہو جائے گا' کا مطلب ہے' اس کا خون محفوظ ہو گا اور وہ مسلمان سمجھا جائے گا اور تم اس کے مرتبے یہ ہو جاؤ گے 'کے معنی ہیں' اس کے وارثول کے لئے بطور قصاص تمهارا خون بمانا جائز ہو گا' اس کامطلب سے نہیں ہے کہ تم اس کے کفرکے مرتبے پر ہو جاؤ کے (لینی کافر ہو جاؤ کے ' جیسا کہ بظاہر سے مفہوم مثبادر ہو تا ہے) واللہ اعلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازي، باب شهود الملائكة بدرا ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال لا إله إلا الله.

سام سور الله على الله الله الله الكام اسلام كانفاذ ظاہری حالات پر ہی ہو گا' باطن پر نہیں۔ كيونك، باطن كا علم كى كوشيں ہوسكا۔ اس لئے كوئى قبول اسلام كا اظهار كرے گا تواہے تشليم كرنا ہو گا اور اس كے جان و مال كا تحفظ ضروری ہو گا اور چو مخص اس حرمت کے علم کے باوجود اسے قتل کر دے گا تو اس کے ورثاء کے لئے قصاص لینا جائز ہو گا۔ البتہ اگر کوئی شخص جمالت یا تاویل سے کام لیتے ہوئے قتل کرے گا تو صرف دیت کی ادائیگی ضروری ہو گی۔ چنانچہ بعض صحابہ " نے نہی تاومل کرتے ہوئے کہ اس نے صرف جان بچانے کے لئے اسلام کا اظمار کیا ہے' اسلام کا اظمار کرنے والے کو قتل کر دیا' تو نبی سائیے ہے مقتول کے ورثاء کو دیت ادا فرمائی۔

> ٣٩٤ ـ وعن أُسَامَةَ بن زَيْدٍ رضي الله عنهما، قال: بَعَثَنَا فَصَبَّحْنا الْقَوْمَ عَلَى مِياهِهمْ، وَلحِقْتُ أَنَا وَرَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ رَجُلًا مِنْهُمْ، فَلَمَّا غَشْيْناهُ قال: لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، فَكَفَّ عَنْهُ الأَنْصَارِيُّ، وَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حَتَّى قَتَلْتُهُ، فَلَمَّا قَدَمْنا المَدينَةَ، بَلَغَ ذلكَ النَّبِيَّ ﷺ فقال لي: «يا أُسَامَةُ! أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ ما قَالَ: كَانَ مُتَعَوِّذاً، فَقَالَ: «أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَالَ: لا إله إلَّا الله ؟! " فَمَا زَالَ يُكَرِّرُها عَلَى " حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِّي لَمْ أَكُنْ أَسْلَمْتُ قَبْلَ ذٰلِكَ الْيَوْمِ. متفقٌ عليه. وفي روايةٍ: فَقَالَ رسولُ الله على: ﴿أَقَالَ: لا إِلَّهُ إِلَّا اللهُ، وَقَتَلْتَهُ ؟!» قلتُ: يا رسولَ الله! إنَّمَا قَالهَا خَوْفاً مِنَ السِّلاح، قال: «أَفَلاَ شَقَقْتَ عَنْ قَلْبِهِ حَتَّى تَعْلَم أَقَالَهَا أَمْ لا؟!» فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِّي أَسْلَمْتُ يَوْمَئِلٍ.

س / سوس معرت اسامه بن زید ری است روایت ہے کہ رسول اللہ ملتی کیا نے ہمیں جہینہ قبیلے کی ایک رسولُ الله عِينَ الحُرَقَةِ مِنْ جُهَينَةَ ، شاخ حرقه كى طرف (الرائى كے لئے) بھيجا كي صبح ميح بم ان کے پانی کے چشموں پر حملہ آور ہو گئے۔ (لڑائی کے دوران) میری اور ایک اور انساری کی لله بھیران کے ایک آدمی کے ساتھ ہوئی' پس جب ہم نے اس کو اپنی گرفت میں لے لیا تو اس نے لا البہ الا اللہ پڑھا' جس پر (میرے ساتھی) انصاری نے تو اپنا ہاتھ روک لیا، لیکن میں نے اسے اپنا نیزہ مارا حتیٰ کہ اسے قتل کر دیا۔ جب لا إلهَ إلَّا اللهُ؟» قلتُ: يا رسولَ الله! إنَّمَا ﴿ بَمْ مِدينِهُ وَالِسِ آئِ تُو بِهِ بات نبى مُلَّيَانِهُم كو كَبْنِي ' آپُ في مجھ سے فرمایا 'اے اسامہ! كياتم في اسے لا اله الا الله كنے كے بعد بھى قتل كر ديا؟ ميں نے عرض كيا الله ك رسول ! اس نے تو صرف جان بچانے كے لئے ايسا كياتها. آپ نے (پيمر) فرمايا كياتم نے اسے لا اله الاالله کنے کے بعد بھی قتل کر دیا؟ آپ کیی فقرہ بار بار میرے سامنے وہراتے رہے 'یمال تک کہ میں نے آرزو کی کہ میں آج سے پہلے مسلمان نہ ہوا ہو تا۔ (لینی اب مسلمان ہوتا' تاکہ میرے ہاتھوں ایک نومسلم کاقل تو نه ہو تا)۔ (بخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں ہے۔ رسول اللہ ملتی اللہ فرمایا 'کیا اس نے لا الہ الا اللہ کما اور تم نے اسے قتل کر ویا؟ میں نے کما' اے اللہ کے رسول! اس نے تو ہتھیار ( تلوار یا نیزے ) کے خوف سے بیہ کلمہ کما تھا۔ آپ کے ارشاد فرمایا 'کیاتم نے اس کا دل چیرا تھا کہ تہیں علم ہو گیا کہ اس نے بیہ کلمہ ول سے کما ہے یا نہیں؟ پس

آپ یہ فقرہ وہراتے رہے 'یمال تک کہ مجھے آرزو ہوئی کہ (میں اس سے قبل مسلمان نہ ہوا ہو تا بلکہ) آج مسلمان ہو تا۔

> «الحُرَقَةُ» بضم الحاء المهملة وفتح الراء: لا مُعْتَقَداً لها.

الحرقه ' حائ مهمله ير پيش اور راء ير زبر-بَطْنٌ مِنْ جُهَيْنَةَ الْقَبِيلَةِ المَعْرُوفَةِ. وقوله: مشهور قبيله جهينه كي ايك شاخ متعوذا عُ معني . مَنعَوِّذاً»، أَيْ: مُعْتَصِماً بِهَا مِنَ الْقَتْلِ، بِين قُلْ سے بِجَاوَ کے لئے اس نے کلمہ براها تھا'اس لئے نہیں کہ وہ دل سے اللہ کی توحید کامعقد ہو گیا تھا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازي، باب بعث النبي على أسامة رضي الله عنه، وكتاب الديات، باب قول الله تعالى ﴿ومن أحياها ﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال لا إله إلا الله.

ایک عکمت سے بھی ہے کہ اس طرح انقامی کارروائیوں کا سدباب کر دیا گیا ہے 'ورنہ ہر شخص 'کسی دشمن وغیرہ کو قل كركے دعوىٰ كر سكتا تھا كہ يہ اپنے دعوائے اسلام ميں جھوٹا تھا' اس لئے ميں نے يہ كارروائى كى ہے۔ چنانچہ سد ذریعہ کے طور پر باطنی کیفیت کے کھوج لگانے کو ہی سرے سے غیر ضروری قرار دے دیا گیا اور صرف ظاہر پر معاملہ کرنے کی تاکید کی منی۔

حضرت اسامہ " پر قصاص کا حکم اس لئے عائد نہیں کیا گیا کہ ان کا بیہ فعل تاویل پر مبنی تھا۔ تاہم اس صورت میں دیت کی ادائیگی ضروری ہوگی، جاہے وہ بیت المال سے اداکی جائے۔ تاکہ ایک مسلمان کا خون ضائع

۵ / ۳۹۵ ۔ حضرت جندب بن عبدالله رفائله سے روایت رضي الله عنه، أنَّ رسولَ اللهِ عَيْنِ ، بَعَثَ مج كه رسول الله ماليكم في مسلمانون كا ايك وسته بيح مشرکوں کی طرف بھیجا اور ان کا باہم مقابلہ ہوا۔ مشرکوں میں سے ایک آدمی تھا' جب وہ کسی مسلمان کو قتل کرنے کا ارادہ کر تا تو وہ موقع یا کر اسے قتل کر دیتا (بیہ صورت حال دیکھ کر) مسلمانوں میں سے (بھی) ایک آدمی قَصَدَ غَفْلَتَهُ، وكُنَّا نَتَحَدَّثُ أَنَّهُ أُسَامَةُ بْنُ اس كى غفلت كى تأك مين رہنے لگا (تاكه موقع ياكروه زَيْدِ، فَلَمَّا رَفَعَ السَّيْفَ، قال: لا إلهَ إلَّا اس مشرك كو قتل كرد) اورجم آيس مي يُفتكو كرتے اللهُ وَفَعَتَلَهُ فَجَاءَ الْبَشِيرُ إلى رسولِ اللهِ عَلَيْ عَلَى مِي اسامه بن زيد عبي (چنانچه جلد بي وه وقت فَسَالَهُ ، وَأَخْبَرَهُ ، حَتَّى أَخْبَرَهُ خَبَرَ الرَّجُلِ آكيا اور حضرت اسامه " في موقعه بإكر) جب (اس كو كَيْفَ صَنَعَ، فَدَعَاهُ فَسَأَلَهُ، فقال: «لِمَ مارت ك لتے) اس ير تلوار اٹھائی واس نے لا الد الا

٣٩٥ ـ وعن جُنْدُب بن عبد الله بَعْثاً مِنَ المُسْلِمِينَ إلى قَوْم مِنَ المُشركينَ، وأنَّهُمُ الْتَقَوْا، فَكَانَ رَجُلٌ مِنَ المُشْرِكِينَ إذا شاءَ أَنْ يَقْصِدَ إلى رَجُلِ مِنَ المُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَأَنَّ رَجُلاً مِنَ المُسْلِمِينَ

قَتَلْتَهُ؟ » فَقَالَ: يا رسولَ اللهِ! أَوْجَعَ في

الله يڑھ ليا' ليكن انہول نے (اسے اہميت نہيں دى اور) المُسْلِمِينَ، وَقَتَلَ فُلاناً وفُلاناً و وسَمَّى له اس قتل كرويا - (اس لرُائي مين مسلمان فتح ياب بوك) نَفُواً - وَإِنِّي حَمَلْتُ عَلَيْهِ، فَلَمَّا رَأَى السَّيْفَ اور خوش خبرى وين والارسول الله طَيَّالِيم كي خدمت مي قَالَ: لا إلَه إلَّا اللهُ أَ. قَالَ رسولُ الله عَلَيْ: حاضر بوا "آب عند اس علات يوقي اور اس ن «أَقَتَلْتَهُ ؟ » قالَ: نَعَمْ، قال: «فَكَيْفَ تَصْنَعُ بِتَلْكُ يَمِال تك كه الى في الى آدمى (حضرت المامه بلا إله َ إِلَّا اللهُ أَذَا جَاءَتْ يَوْمَ القِيَامَةِ؟ " قَالَ: " ) كا قصم بهي بيان كيا كم اس نے كيا كيا؟ آب ي يا رسولَ الله! اسْتَغْفِرْ لي. قال: «وكيْفَ انهي بلايا اور ان سے يوچها' آپ نے ارشاد فرمايا۔ تم تَصْنَعُ بلا إلهَ إلَّا الله إذا جَاءتْ يَوْمَ القِيامَةِ" في اس قل كيول كيا؟ انهول في جواب ويا يا رسول فَجَعَلَ لا يَزِيدُ عَلَى أَنْ يَقُولَ: «كَيْفَ تَصْنَعُ الله "! اس في مسلمانون كو بري تكليف دي اور بلا إِلَهُ إِلَّا اللهُ وَا جَاءَتْ يَوْمَ القِيامَةِ؟ » رواه (مارے) فلال قلال آوی کو اس نے قتل کیا اور انہوں نے نبی ملتی کی سامنے کی نام بیان کئے (بیہ صورت حال و مکھ کر) میں نے اس شخص پر حملہ کیا' جب اس نے تلوار دیکھی (یعنی اس کی زد میں آگیا) تو اس نے لا الہ الا الله برم ویا۔ (جس سے میں یمی سمجھا کہ یہ صرف جان بچانے کے لئے کلمہ پڑھ رہا ہے) رسول اللہ ملتی لیے فرمایا 'کیاتم نے اسے قتل کر دیا؟ انہوں نے کہا اللہ آب من فرمايا عب به كلمه لا اله الا الله قيامت والے دن آئے گا' تو تم کیا کرو گے (کیا جواب دو گے؟) حضرت اسامه " نے کما' یا رسول اللہ! میرے لئے مغفرت کی دعا فرمائے' آپ کے (پھر) فرمایا' جب قیامت والے دن سے کلمہ لا اللہ الا الله آئے گا تو تم کیا کرو گے؟ پس آپ مین فقرہ دہراتے رہے اور اس یر کوئی بات زیادہ نہ فرماتے 'کہ جب یہ کلمہ لا الله الله قیامت والے دن آئے گاتو تم کیا کرو گے؟ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم قتل الكافر بعد أن قال لا إله إلا الله. الفاظ من الفاظ من اور اس حدیث میں بیان کردہ واقعہ ایک ہی ہے۔ صرف بعض الفاظ من اختلاف ہے اور تشریح بیان ہو چکی ہے جس کا خلاصہ یمی ہے کہ کلمہ پڑھنے کے بعد قتل کرنا درست نہیں۔ ٣٩٦ - وعن عبدِ الله بنِ عُتْبَةَ بنِ ٢ / ٣٩٦ - حضرت عبدالله بن عتب بن مسعود بياك مسعود قال: سَمِعْتُ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ، كرتے بيں كه ميں نے حضرت عمر بن خطاب والله الله الله الله

رضي الله عنه، يقولُ: «إنَّ نَاساً كَانُوا يُؤْخَذُونَ بِالْوَحْيِ فِي عَهْدِ رسولِ اللهِ ﷺ، وإِنَّ الوَحْيَ قَدِ انْقَطَعَ، وإنَّما نَأْخُذُكُمُ الآنَ بِمَا ظَهَرَ لَنَا مِنْ أَعْمَالِكُمْ، فَمَنْ أَظْهَرَ لَنَا َ نَعْمُ أَ، أَمَّنَّاهُ وَقَرَّبْنَاهُ، ولَيْسَ لَنَا مِنْ سَريرَتِهِ شَيْءٌ، اللهُ يُحاسِبُهُ في سَريرَتِهِ، ومَنْ أَظْهَرَ لَنَا شُوءاً، لَمْ نَأْمَنْهُ، ولَمْ نُصَدِّقْهُ وإِنْ قالَ: إِنَّ سَرِيرَتَهُ حَسَنَةٌ " رواه البخاري.

فرماتے ہوئے سا کہ رسول اللہ طاق کیا کے زمانے میں تو کچھ لوگوں کا مؤاخذہ وحی کے ذریعے ہو جاتا تھا' لیکن اب وجی کا سلسلہ منقطع ہو گیا ہے (اور باطن کے احوال یر مؤاخذہ ممکن نہیں رہا) اس کئے اب ہم تمہارا مؤاخذہ صرف تہارے ان عملوں پر کریں گے جو ہارے سامنے آئیں گے۔ پس جو ہارے کئے بھلائی ظاہر کرے گا، ہم اس کو امن دیں گے (یا اس پر اعتبار و اعتاد کریں گے) اور اس کو اینے قریب کریں گے اور ہمیں اس کے اندرونی حالات سے کوئی سروکار نہیں۔ ان کا حساب اللہ تعالیٰ ہی ان سے کرے گا اور جو ہمارے لئے برائی ظاہر كرے گا' ہم اسے امن ديں گے (يا اس پر اعتبار كريں گے) اور نہ اس کی تقدیق کریں گے' اگرچہ وہ سے کھے که اس کا اندرونی معامله (اراده) احیما تھا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الشهادات، باب الشهداء العدول.

١٩٩٦ - فوائد: اس سے بھی میں بات ثابت ہوتی ہے کہ احکام کا اجراء ظاہری اعمال پر ہوگا' نہ کہ لوگوں کے ارادول اور نیتوں پر کیونکہ ان کاعلم اللہ کے سواکسی کو نہیں ہو سکتا۔

# ۵۰ خشیت الهی کابیان

قال الله تعالى: ﴿ وَإِيَّنِي فَأَرْهَبُونِ ﴾ الله تعالى نے فرمایا 'اور مجمه می سے ورو۔

« ٥ \_ باك الْخَوْف

[البقرة: ٤٠] وقال تعالى: ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ اور فرمايا الله تعالى نے: بے شک تيرے رب كى بكر برسى

﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا آخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِمَّةً اور فرمايا الله تعالى نے: اور اسى طرح ہے تيرے رب كى إِنَّ أَخَذَهُۥ أَلِيدٌ شَدِيدُ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ كَرُ ، جب وه كى بستى كو كرتا ہے جب كه اس كے خَافَ عَذَابَ ٱلْأَخِرَةَ ذَالِكَ يَوَمٌ مَجَمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ بِاشْندے ظلم كرنے والے ہوتے ہيں ' يقينا اس كى بكر وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشَهُودٌ ﴿ وَمَا نُوَخِرُهُ إِلَّا لِأَجَلِ نَمَايت وروناك مِ ، بلاشبه اس مين اس مخص كے لئے مَعَدُودِ ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ نَشَانَى ہے جو عذاب آخرت سے ورتا ہے۔ یہ وہ دن ہو فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ إِنَّ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي كَاجْس مِن لوك اكتفى كئ جائيس ك اوريي دن سب اَلْنَارِ لَهُمْ فِهَا ذَفِيرٌ وَسَهِيقٌ ﴾ [هود: ١٠٢ - كي حاضري كا ب مم اسے صرف ايك كن موتى مت

لَشَدِيدُ ﴾ [البروج: ١٢] وقال تعالى: سخت م-المعالى: ﴿ وَيُحَذِّدُكُمُ اللَّهُ كَ لَتَ (معلَّمًا) موخر كررب بين- جب بيدون آئ كا

نَفْسُكُمُ ﴾ [آل عمران: ٢٨] وقال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَهُ مِنْ أَخِهِ ۞ وَأُمِّهِ وَأَيْهِ ۞ وَصَلَحِبَلِهِ. وَهِلِيهِ ۞ لِكُلِّ أَمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِلْ شَأَنُّ يُنْبِيدِ ﴾ [عبس: ٣٤ \_ ٣٧] وقال تعالى: مين چيخا اور يكارنا مو گاـ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَهُ ٱلسَّنَاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ۞ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَكَةٍ عَمَّاً أَرْضَعَتْ وَنَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْلِ حَمْلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكُلِّرَى وَمَاهُم بِسُكَنرَىٰ وَلِنَكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ ﴾ [الحج: ١، ٢]، وقال تعالى: ﴿ وَلِمَنَّ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ [الرحمن: ٤٦] الآيات. وقال تعالى: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ يَسَامَلُونَ ۞ قَالُواْ إِنَّا كُنَّا فَبَلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ شَ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ ١ إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُونُمْ إِنَّا هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيثُ ﴾ [الطور: ٢٥\_٢٨] والآيات في الباب كثيرة جدّاً معلوماتٌ، والغرضُ الإشارةُ إلى بعضها وقد حَصَلَ. وأَما الأحاديث فكثيرةٌ جدّاً، فنذكُرُ مِنْها طَرَفاً وباللهِ المُتَّوْفيقُ:

تو کسی کو اللہ کی اجازت کے بغیریارائے گفتگو نہیں ہوگا، پس بعض لوگ بد بخت اور بعض نیک بخت ہوں گے۔ جو بد بخت ہوں گے' ان کا ٹھکانا آگ ہے' ان کے لئے اس میں چنجنا اور یکارنا ہو گا۔

اور فرمایا: الله تعالی تهمیس اپنی ذات سے ڈرا تا ہے (یعنی اس کو ناراض کرنے سے بچو)۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: جس دن بھاگے گا آدی اپنے بھائی سے' اپنی مال اور اپنے باپ سے' اپنی بیوی اور بیٹوں سے۔ ہر ایک کے لئے ایس حالت ہو گی جو اسے (دو سرول سے) بے نیاز اور بے بروا کر دے گی۔

اور فرمایا: اے لوگو' اپنے رب سے ڈرو' ہے شک قیامت کا بھونچال بری چیز ہے' اس دن تم دیکھو گے کہ ہر دودھ بلانے والی اپنے شیر خوار بچ کو باول جائے گ اور ہر حمل والی کا حمل گر جائے گا اور تم دیکھو گے کہ لوگ مدہوش ہیں اور یہ مدہوشی نہیں ہوگی' بلکہ اللہ کا عذاب بڑا سخت ہے۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: اور اس شخص کے لئے 'جو اپ رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرگیا' دو باغ ہیں۔
اور فرمایا: اور ایک دو سرے کی طرف متوجہ ہو کر ایک دو سرے سے پوچیں گے' کمیں گے' اس سے پہلے ہم اپ گھروں میں (دنیا میں) اللہ سے ڈرا کرتے تھے' پس اللہ نے ہم پر احسان کیا اور ہمیں لُو (جہنم) کے عذاب سے بچا لیا۔ بے شک ہم اس سے قبل اسی کو پکارتے تھے' بلاشبہ وہ بہت احسان کرنے والا' نمایت مہران ہے۔ حص' بلاشبہ وہ بہت احسان کرنے والا' نمایت مہران ہے۔ اور اس باب میں بہت آیات ہیں اور مشہور ہیں' میں یہاں مقصود بعض کی طرف اشارہ ہی کرنا ہے جو کر دیا ہیں موضوع پر احادیث بھی کرت سے ہیں' جن میں سے یہاں کہ جو بیان کی جاتی ہیں۔ وباللہ التوفیق سے یہاں کہ جو بیان کی جاتی ہیں۔ وباللہ التوفیق

٣٩٧ \_ عن ابن مسعود رضي الله ١/١٣٩ \_ حضرت ابن مسعود رفائية سے روايت ہے كه

عنه قال: حدثنا رسولُ الله عَلَيْهُ، وهو الصَّادِقُ المصدوقُ: "إنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ في بَطْن أُمِّه أَرْبَعِينَ يَوْماً نُطْفَةً، ثمَّ يَكُونُ مُضْغَةً بِيْكُونُ مَضْغَةً مِثْلَ ذٰلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً الرُّوحَ، وَيُؤْمَرُ بِأَرْبَعِ كَلِماتِ: بِكَتْبِ مَنْ فَوَالَّذِي لا إِللهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ وَمَلَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ. فَوَالَّذِي لا إِللهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ حَتَّى مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وإِنَّ أَحَدَكُمْ لِيَعْمَلُ بَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وإِنَّ أَحَدَكُمْ لِيَعْمَلُ بَعْمَلٍ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيْعُمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وإِنَّ أَحَدَكُمْ لِيَعْمَلُ أَهْلِ النَّارِ فَيَدْخُلُهَا، وإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بَعْمَلٍ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يكونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْجَنِيهِ الْكِتَابُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ وَبَيْنَهَا إِلَّا فِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ حَتَّى مَا يكونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَا فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا» مَتَفَقٌ وَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا» مَتَفَقٌ عَلَيْهِ الْكِتَابُ عَمَلٍ أَهْلِ الجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا» مَتَفَقٌ عَلَيْهِ الْكِتَابُ عَمَلِ أَهْلِ الجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا» مَتَفَقٌ عَلَيْهِ الْكِتَابُ

اور آپ کی بات کو سے مانا جاتا ہے ' بے شک تم میں سے ہر شخص اپنی مال کے پیٹ میں چالیس دن تک نطفے کی شکل میں رہتا ہے' پھراسی کی مثل (یعنی اتنی ہی مدت) منجمد خون بنا رہتا ہے۔ پھراتنی ہی مدت گوشت کا لو تھڑا رہتا ہے ' پھر (ایک سو بیس دن کے بعد) فرشتہ بھیجا جاتا ہے 'وہ اس میں روح پھونکتا ہے اور فرشتے کو چار باتیں لکھنے کا تھم دیا جاتا ہے' اس کی روزی' اس کی موت' اس کا عمل اور وہ بدبخت ہے یا نیک ہے۔ پس فتم ہے اس ذات کی جس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ بے شک تم میں سے ایک شخص جنتیوں والے عمل کرتا ہے 'یہاں تک کہ اس کے اور جنت کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے کہ اس پر لکھا ہوا غالب آجاتا ہے اور وہ جہنمیوں والے کام کرنے لگ جاتا ہے اور جہنم میں واخل ہو جاتا ہے اور بے شک تم میں سے ایک شخص جہنمیوں والے کام کرتا ہے حتیٰ کہ اس کے اور جہنم کے درمیان ایک ہاتھ کا فاصلہ رہ جاتا ہے کہ اس پر لکھا ہوا عالب آجاتا ہے اور وہ جنتیوں والے کام کرنے لگ جاتا ہے۔ پس اس میں داخل ہو جاتا ہے۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، وكتاب القدر، وكتاب الأنبياء \_ وصحيح مسلم، كتاب القدر، باب كيفية خلق الآدمي.

494- فوائد: اس میں تقدیر کا مسئلہ بیان کیا گیا ہے جس پر ایمان رکھنا ضروری ہے اور اس کا مطلب ہے ہے کہ اللہ تعالی کو ہر انسان کے متعلق پہلے ہے ہی علم ہے کہ وہ نیک ہو گایا بر' جنتی ہو گایا جہنمی۔ اور اس نے اپنے علم کے مطابق بیہ سب کچھ پہلے ہے ہی لکھ دیا ہے۔ اس کے لکھنے کا مطلب بیہ نہیں ہے کہ انسان مجبور محض اور ارادہ و اختیار کی قوت سے محروم ہے' جیسا کہ بعض گراہ فرقوں نے ایسا سمجھا ہے۔ بلکہ بیہ تو اللہ کے علم کا ایک اطہار ہے' اس کا کوئی تعلق انسان کے ارادہ و اختیار سے نہیں ہے۔ اللہ نے انسان کو مجبور محض نہیں بنایا ہے' اظہار ہے' اس کا کوئی تعلق انسان کے ارادہ و اختیار سے نہیں ہے۔ اللہ نے انسان کو مجبور محض نہیں بنایا ہے' بلکہ اسے ارادہ و اختیار کی آزمائش ہی نہیں ہو سکتی تھی۔ انسان کی آزمائش تب ہی ہو سکتی تھی کہ اسے نیک یا بد دونوں میں سے کسی بھی ایک راستے کے انتخاب اور اس پر کی آزمائش تب ہی ہو سکتی تھی کہ اسے نیک یا بد دونوں میں سے کسی بھی ایک راستے کے انتخاب اور اس پر کی آزمائش تب ہی ہو سکتی تھی کہ اسے نیک یا بد دونوں میں سے کسی بھی ایک راستے کے انتخاب اور اس پر

عمل کرنے کا اختیار حاصل ہو۔ چنانچہ اللہ نے دونوں راستوں کی واضح طور پر نشاندہی کرکے اسے اختیار دیا ہے كه جے جاہے وہ اپنا لے۔ وونوں كا انجام بهي بتلا ويا۔ انا هديناه السبيل اما شاكرا واما كفورا (الدهر) فمن شاء فليومن ومن شاء فليكفر (الكهف)

لین یماں امام نووی " نے اس مدیث کو خثیت اللی کے باب میں ذکر کر کے تنبیہ کر دی ہے کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہوئے اس سے حسن خاتمہ کی دعا اور اس سے مدد طلب کرتے رہو۔ نیز اس کے لئے جو اسباب ہیں انہیں افتیار كرو كيني ايمان و تقوى كو اپنا شعار بناؤ اس كے كه انسان اپني طاقت كے مطابق اسباب و وسائل اختيار كرنے كا مكلف ہے "كو اس كے انجام سے وہ بے خبر ہے" اس كو وہ اللہ كے سپرد كر دے اور يد يقين ركھے كه اللہ نے جس كو جس كام ك لئے پيدا فرمايا ہے' الله تعالى اس كے لئے ان راستوں كو بھى آسان فرما ديتا ہے' جو نيكى كو اپنائے گا' نيكى كے راستے اس کے لئے کھلتے چلے جائیں گے اور ای طرح جو بدی کو اپنائے گا' اس کے رائے اس کے لئے ہموار ہو جائیں گے۔ فکل میسرلما حلق له علاوه ازیں برائی کو زندگی کے کسی مرطے میں بھی اختیار نہ کرے کہ کہیں اس پر اس کی زندگی کا اختتام نہ ہو جائے اور یوں زندگی بھر کی نکیوں پر خط شخ پھر جائے اور وہ جنتی کی بجائے جنمی قرار پا جائے۔ اعاذنالله من سوء الخاتمة ومن عمل اهل النار-

٣٩٨ \_ وعنه قال: قال ٢ / ٣٩٨ \_ انهى حضرت ابن مسعود بناتي سے روايت رسولُ الله ﷺ: «يُؤْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذِ لَهَا جُ رسول الله مَالَيْكِمْ نِي فرمايا اس ون (قيامت والے سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَام، مَعَ كُلِّ زِمَام سَبْعُونَ ون) جَهْم كواس حالت مين لايا جائے گا كه اس كى سرر ہزار لگامیں ہوں گی ہر لگام کے ساتھ ستر ہزار فرشتے أَلْفَ مَلَكِ يَجُرُّونَهَا» رواه مسلم. أ ہوں گے جو اسے تھینج رہے ہوں گے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب في شدة حر نار جهنم وبُعد

٣٩٨- فوائد: اس كا تعلق امور غيب ہے ہے جن پر ايمان ركھنے كا تھم ہے۔ اس كو تشبيه و تمثيل قرار دينا صحيح نہیں ہے' یہ حقیقت پر ہی محمول ہے تاہم اس کی کیفیت ہم نہیں جان سکتے۔

٣٩٩ ـ وعن النَّعْمَانِ بنِ بَشِيرِ، ٣٩٩ ـ حضرت نعمان بن بشير وَيَنْ عَلَى مِن النَّعْمَانِ بنِ بَشِيرِ، رضي الله عنهما، قال: سَمِعَتُ كه مين في رسول الله ماليا إلى فرمات بوت ساكه رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «إِنَّ أَهْوَنَ أَهْلِ النَّارِ قيامت والے ون جہنميوں ميں سب سے زيادہ علك عَذَاباً يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَرَجُلٌ يُوضَعُ فِي أَخْمَصِ عَراب والا وہ آدمی ہو گا جس کے پاؤں کے تلوؤل سُل قَدَمَیْهِ جَمْرَتَانِ یَغْلِي مِنْهُمَا دِمَاغُهُ مَا یَرَی وو انگارے رکھے جائیں گے جن ہے اس کا وماغ أَنَّ أَحَداً أَشَدُّ مِنْهُ عَذَاباً، وَإِنَّهُ لأَهْوَنُهُمْ كُولِ كُلُّ وه خيال كرے كاكه اس سے زيادہ سخت عذاب والا كوئى نهين والا نكه وه ان جهنميول مين سب سے زیادہ ملکے عذاب والا ہوگا۔ (بخاری ومسلم)

عَذَاباً» متفق عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب صفة الجنة والنار ـ وصحيح مسلم، كتاب الايمان، باب أهون أهل النار عذابا...

ووائد: صحیح مسلم کی دوسری روایات میں ہے کہ اس کے جوتے اور تھے آگ کے ہول گے، جن سے اں کا دماغ اس طرح کھولے گا جیسے چولیے پر رکھی ہوئی ہنڈیا کھولتی ہے۔ نیز بعض روایات میں یہ بھی صراحت ہے کہ یہ شخص ابو طالب ہے۔ جو نبی کریم سال کیا کا ساما چھا اور آپ کا نہایت ہدرد 'غم خوار اور معاون تھا۔ لیکن چونکہ دولت ایمان سے محروم فوت ہوا'اس لئے مستحق نار ہوا۔ اعادنا الله منه

> ٠٠٠ \_ وعن سَمُرَةً بنِ جُنْدُبِ، حُجْزَتِهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَأْخُذُهُ إِلَى تَرْقُوتِهِ " كوان كى بنسلى تك كيرا بوا بو كا- (مسلم) وَللإنْسَانِ تَرْقُوتَانِ فِي جَانِبَي النَّحْرِ.

س / ۲۰۰۰ مرت سمرہ بن جندب رہائٹہ سے روایت رضي الله عنه ، أنَّ نبيَّ اللهِ ﷺ قَال : «مِنْهُمْ بَ عَنْ كُريم الله عَلَيْمَ فَيْ اللهِ عَلَيْهِ قَال : «مِنْهُمْ بَ عَنْ كُريم اللهُ عَلَيْمَ فَيْ وَهِ مَنْ تَأْخُذُهُ النَّارُ إِلَى كَعْبَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ مول كَ جن كو آگ نے ان كے مخنول تك بعض كو تَأْخُذُهُ إِلَى رُكْبَتِيِّهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَأْخُذُهُ إِلَى ان كَ كَمْنُول تك اور بعض كوان كى كمرتك اور بعض

رواه مسلم. «الحُجْزَةُ»: مَعْقِدُ الإزَارِ حجزة ' ناف سے نيچ ازار (ته بند' شلوار تَحْتَ السُّرَّةِ. وَ «التَّرْقُوَةُ» بفتح التاءِ وضمِّ وغيره) باندصني كي جَلَّه. ترقوة ' تاء پر زبر اور قاف بر القاف: هِيَ العَظْمُ الَّذِي عِنْدَ ثُغْرَةِ النَّحْرِ، پيش. وه بدى جو سينے ك كر هے كے پاس ب جو اردو میں ہنسلی کہتے ہیں۔ یہ ہرانسان کے اندر سینے کے دونوں جانب دو مڈیاں (ہسلیاں) ہوتی ہیں۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب في شدة حر نار جهنم وبُعد قعرها .

۱۹۰۶ - فواکد: جس طرح اہل جنت شرف و فضل اور درجات میں کم و بیش ہوں گے۔ اسی طرح جہنمی بھی عذاب کی شدت اور تخفیف میں ایک دو سرے سے مختلف ہول گے۔

رَشْحِهِ إِلَى أَنْصَافِ أُذُنَيْهِ» متفقٌ عليه.

٤٠١ - وعن ابن عمر رضي الله ٥/١٠٠ - حفرت ابن عمر الله عمر عنهما أنَّ رسولَ الله عَلَيْهُ قال: «يَقُومُ النَّاسُ الله طَلَّيْهِم نِ فرمايا ' (روز قيامت) لوك رب العالمين لِرَبِّ العَالَمِينَ حَتَّى يَغِيبَ أَحَدُهُمْ في ك سامن كرے ہوں ك (اور لوگ اس طرح لينے میں شرابور ہوں گے) حتیٰ کہ ان میں سے کوئی اپنے آدھے کانوں تک اینے لیننے میں چھیا ہوا ہو گا'

(بخاری و مسلم)

الرشح کے معنی ہیں 'پیینہ

وَ «الرَّشْحُ»: العَرَقُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، باب تفسير ﴿يوم يقوم الناس لرب العالمين﴾، وكتاب الرقاق \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب صفة يوم القيامة.

ا مم - فوائد: يه اس مولناكى كا ايك مظرب جو ميدان محشريس بيا موكى اور لوگ حساب كے لئے بارگاہ اللي ميس کھڑے ہوں گے۔

> ٤٠٢ ــ وعن أنس رضي الله عنه، قال: خَطَبَنَا رسولُ الله عَلَيْ ، خُطْبَةً ما سَمعْتُ مثْلَهَا قَطُّ، فقال: «لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَّكَيْتُمْ كَثِيراً»، فَغَطَّى أَصْحَابُ رسولِ اللهِ ﷺ وجُوهَهُمْ، وَلَهُمْ خَنينٌ. متفقٌ عليه. وفي رواية: بَلُغَ رسولَ اللهِ عَلِيْ عَنْ أَصْحَابِهِ شَيْءٌ فَخَطَبَ، آوازين آربى تهين ومسلم) فقال: «عُرضَتْ عَلَىَّ الجَنَّةُ وَالنَّارُ، فَلَمْ أَرَ كَالْيَوْم في الخَيْر وَالشَّرِّ، وَلَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا، وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيراً» فَمَا أَنَّى عَلَى أَصْحَابِ رسولِ الله ﷺ يَوْمٌ أَشَدُّ مِنْهُ غَطُّوا رُؤُوسَهُم وَلَهُمْ خَنِينٌ. «الخَنِينُ» بالخاءِ المعجمة: هُوَ البُّكَاءُ مَعَ غُنَّةٍ وَانْتِشَاقِ الصَّوْتِ مِنَ الأَنْف.

۲ / ۲۰۰۲ - حضرت انس بخالفہ سے روایت ہے کہ رسول الله طلَّي ألم في ممين (ايك مرتبه) ايبا خطبه ارشاد فرمایا کہ اس جیسا خطبہ میں نے مجھی نمیں سنا' آپ انے فرمایا' اگر تم وہ باتیں جان لوجن کا مجھے علم ہے تو تم ہنسو تھوڑا اور روؤ زیادہ۔ پس رسول اللہ ملٹھیلم کے صحابہ ا نے اپنے چرے ڈھانی گئے اور ان کی آہ و زاری کی

ایک اور روایت میں ہے' کہ رسول اللہ ملتا کیا کھ اپنے صحابہ " کے بارے میں کوئی بات پہنچی تو آپ مے خطبہ دیا جس میں ارشاد فرمایا' کہ مجھ پر جنت اور دوزخ پیش کی گئی' پس میں نے آج کے دن کی طرح بھلائی اور برائی نہیں دیکھی اور اگر تم وہ باتیں جان لوجو میں جانتا **ہوں تو تم ہنسو تھوڑا اور روؤ زیادہ۔ پس اصحاب ر**سول ملی اس سے زیادہ سخت دن کوئی نہیں آیا' انہوں نے اپنے سرڈھانپ کئے اور وہ آہ وبكاكر رہے تھے۔ النحنين 'خائ معجمہ كے ساتھ۔ ناك سے آواز نكالتے ہوئے رونا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي عَلَيْهُ «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا ولبكيتم كثيرا» وكتاب الفضائل، برقم٢٣٥٩.

۲۰۷۰ - فوائد: (۱) اس سے معلوم ہوا کہ جنت اور دوزخ موجود ہیں اور دیگر بعض امور غیبیہ کی طرح نبی ساتھا کو ان كامشامره كرايا كيا ہے۔ (٢) زيادہ بنسنا پينديدہ نہيں ہے "كيونكه يه غفلت اور آخرت فراموشي پر دلالت كرتا ہے جب کہ مسلمان کو ہروقت چوکنا اور فکر آخرت سے مضطرب رہنا چاہئے۔ (۳) اللہ کے خوف یعنی اس کے عتاب سے ڈرتے ہوئے رونا نمایت پندیدہ ہے اور یہ اس بات کی علامت ہے کہ اس کا ول بیدار' اللہ کی یاد اور اس کے خوف سے معمور و لرزال اور فکر آخرت سے پریثان ہے۔

٤٠٣ \_ وعـن المِقْـدَادِ رضـي الله ٤٠٣ \_ حضرت مقداد بناتُم سے روایت ہے کہ عنه، قال: سمعتُ رسولَ اللهِ عَظِيمٌ يَقُولُ: مِن نَ رسول الله طَنْ الله عَلَيْهِم كُو فرمات بوع منا قيامت «تُدْنَى الشَّمْسُ يَوْمَ القِيامَةِ مِنَ الخَلْقِ حَتَّى ﴿ واللهِ ون سورج كو مخلوق كے (اتنا) قربيب كر ويا جائے گا

عَامِرِ الرَّاوِي عَنِ المِقْدَادِ: فَوَاللهِ! مَا أَدْرِي مَا يَغَّنِي بِٱلْمِيلِ، أَمَسَافَةَ الأرْضِ أَم المِيلَ بيكِه إلى فِيهِ. رواه مسلم.

تَكُونَ مِنْهُمْ كَمِقْدَادِ مِيل " قَالَ سُلَيْمُ بْنُ حَيْ كه وه ان سے ايك ميل كے فاصلے ير موگا۔ حضرت مقداد منالقه سے روایت کرنے والے (تابعی) سلیم بن عامر فرماتے ہیں' اللہ کی قتم میں نہیں جانتا کہ میل سے الَّذِي تَكْتَحَلُ بَهِ العَيْنُ، «فَيَكُونُ النَّاسُ عَلَى نبي كريم طلَّيْكِم كي مراد كيا تقي؟ كيا زمين كي مسافت يا قَدْر أَعْمَالِهِمْ فِي الْعَرَقِ، فَمِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ (سرمه وَانَى كَ) وه سلائى جس سے آنكھ ميں سرمه لگايا إلى كَعْبَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَكُونُ إلى رُكْبَتَيْهِ، جاتا ہے؟ (كيونكه عربي ميں اسے بھى ميل كما جاتا ہے)-وَمنْهُمْ مَنْ يَكُونُ إلى حِفْوَيْهِ، وَمِنْهُمْ مَنْ پس لوگ اپنے (اپنے) اعمال کے مطابق لینے میں ہول يُلْجَمُهُ العَرَقُ إِلْجَاماً » وَأَشَارَ رسولُ اللهِ عَلَيْ عَلَى بعض ان ميس سے وہ بول عے جو اپنے تخول تک ، بعض اینے گھنوں تک معض اینے پہلوؤں (کمر) تک سینے میں ڈوبے ہوئے ہول کے اور بعض ایسے ہول گے کہ انہیں نیسنے نے لگام ڈالی ہو گی اور رسول اللہ ملٹھایا نے اینے ہاتھ سے اینے منہ کی طرف اشارہ فرمایا (معنی جس طرح جانور کے منہ میں لگام ڈالی جاتی ہے' اس طرح پیینہ اس کے لئے لگام بنا ہوا ہو گا' یعنی اس کے منه اور کانول تک پسینه موگا) - (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب صفة يوم القيامة.

سوه الله على الله على على ميل كي وضاحت نهيس ہے كه بيه مسافت والا ميل ہے يا سرمه داني كا ميل- مسافت والا میل ، ہارے ملک میں ٨ فرلانگ كا مشهور ہے۔ شار حين حديث نے اسے چھ ہزار ذراع اور بعض نے چار برار ذراع بتلایا ہے۔ حافظ ابن حجر ؓ نے اسے بارہ ہزار انسانی قدم کے برابرقرار دیا ہے ( تفصیل کے لئے دیکھئے مرعاة الفاتيح 'باب صلوة السفر) اگريد ميل ارض ہو تب بھی سورج کی شدت حرارت کا اندازہ کيا جاتا ہے کہ دنيا ميں سورج 'موجودہ سائنسی تحقیق کے مطابق و کروڑ میل کے فاصلے پر ہے ' تب بھی موسم گرما میں کوئی شخص اس کی حرارت کو برداشت نہیں کریاتا' تو سورج جب صرف ایک میل کے فاصلے پر ہو گاتو اس کی حرارت واقعی اتنی ہو گی کہ انسان لینے میں ووبے ہوں گے۔ اعاذنا الله منه

الأَرْضِّ : ينزِل ويغوص.

٤٠٤ ـ وعن أبي هريرةَ رضيَ الله ٨ / ١٠٣ ـ حضرت ابو برريه رفائتن سے روايت ہے' عنه، أنَّ رسولَ الله عِي قال: «يَعْرَقُ النَّاسُ رسول الله طني من فرمايا والله عنه الله عنه عنه الله يَوْمَ القِيَامَةِ حَتَّى يَذْهَبَ عَرَقُهُمْ في الأرْضِ مِن (غرق) مول ك، يمال تك كه ان كا پيينه زمين سَنْعِينَ ذِرَاعِاً، وَيُلْجِمُهُمْ حَتَّى يَبْلَغَ مِن سر باته (وراع) تك جائ كا اور بينه ال كولگام آذَانَهُمْ » متفقٌ عليه. ومعنى «يَذْهَبُ في والے كا يمال تك كه ان كے كانوں تك پيني جائے گا۔ (بخاری ومسلم)

"زمین میں جائے گا" کا مطلب ہے۔ زشن میں اترے گا اور سرایت کرے گا (لینی اتن گرائی یک پہینہ زمین میں اتر جائے گا)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب قوله تعالى ﴿ أَلَا يَظْنَ أُولُنُكُ أَنَّهُم مبعوثون ليوم عظيم﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب صفة يوم القيامة.

٥٠٥ \_ وعنه قال: كُنَّا مع ٩/٥٠٥ - انتي حفرت ابو مريره رفائت سے روايت ب رسولِ اللهِ ﷺ إذ سَمِعَ وَجْبَةً فقال: «هَلْ كَه بم رسول الله طَلْيَا كَ ساتَه مَ كَم آبُ عُ كَى تَذْرُونَ مَا هٰذَا؟ » قُلْنَا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. چيزے گرنے كا دهاكه سنا آپ نے ارشاد فرهايا كياتم قال: «هٰذَا حَجَرٌ رُمِيَ في النَّارِ مُنْذُ سَبْعِينَ جانت مو سي كيا ہے؟ مم نے كما الله اور اس كا رسول الله خَريفاً فَهُوَ يَهْوِي فِي النَّارِ الآنَ حَتَّى انْتَهَى ہی بمترجانا ہے۔ آپ نے فرمایا ' یہ وہ پتمرہے جو ستر إلى قَعْرِهَا، فَسَمِعْتُمْ وَجْبَتَهَا» رواه مسلم. سال پہلے جنم میں پھینکا گیا تھا، پس وہ اب تک جہم میں گر تا رہا' یمال تک کہ اب وہ اس کی گرائی میں پہنیا (جالگا) ہے' جیسا کہ (ابھی) تم نے اس کے کرنے کا دھاکہ ساہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب في شدة حر نار جهنم وبُعد

۵۰۷- فوائد: (۱) جنم کی محمرائی سے اس کے عذاب کی شدت اور ہولناکی کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔ (۲) اس میں صحابہ کرام "کی بھی کرامت کا بیان ہے کہ انہوں نے رسول اللہ طافیا کے ساتھ اس دھاکے کو سنا۔ (٣) حدیث کا مقصود جہنم کی خوفناکی و ہولناکی بتانا ہے تا کہ ہم اس کے عذاب اور تباہ کاربوں سے بجین اور ہیشہ برہے افکار و اعمال ہے کنارہ کش رہیں۔

٤٠٦ ـ وعـن عَـدِيِّ بـن حَـاتِـم رضيَ الله عنه ، قال : قال رسولُ اللهِ عَلَيْ : اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَنْ مِين عَ مِر المُحْص «مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ إِلَّا سَيُكَلِّمُهُ رَبُّهُ لَيْسَ عالى عالى مال مي كلام فرمائ كاكه آدى بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُمَانٌ، فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ، اور اس كے رب كے ورميان كوئى ترجمان شيس ہوگا، فَلا يَرَى إِلَّا مَا قَدَّمَ وَيَنْظُرُ أَشْأَمَ مِنْهُ، لِي آدى اين واكبي جانب وكم كاتوات آك بيج فَلا يَرَى إِلَّا مَا قَدَّمَ، وَيَنْظُرُ بَيْنَ يَدَيْهِ، موئ عمل بَى نُظر آئي گُ ايني بائي جانب وكيم گاتو فَلا يَرَى إِلَّا النَّارَ تِلْقَاءَ وَجْهِهِ، فَاتَّقُوا النَّارَ ادهر بهي ايخ آك بيجيج موتى عمل بي ركيه كا اور وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ» متفقٌ عليه .

۱۰ / ۲۰۷ ۔ حضرت عدی بن حاتم رہاتی سے روایت ہے اینے سامنے دیکھے گاتو سامنے اسے جہنم کی آگ <sup>کے سوا</sup> کچھ نظر نہیں آئے گا۔ بی تم آگ سے بچو' اگرچہ تھجور

کے ایک کلڑے (کے صدقے کرنے) کے ذریعے سے ہی ہو۔ بخاری ومسلم (اس کی تخریج کے لئے دیکھتے 'باب في بيان كثرة طرق الخير' رقم ١٣٩/٢٣)

تخريج: تقدم تخريجه في باب بيان كثرة طرق الخير برقم ١٣٩.

١٠٠٨ - فواكد: يه حديث پيلے بھى گزر چكى ہے على اسے خثيت اللي كے باب ميں دوبارہ لايا گيا ہے كونكه اس میں خوف اللی کی ترغیب اور محشر کی ہولناکیوں سے تربیب بھی ہے۔

إلى اللهِ تَعَالىي "رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسن. وَ «أُطَّتْ» بفتح الهمزة نكل جاؤ. وتشديد الطاءِ، وَ «تَئِطُّ» بفتح التاءِ وبعدها همزة مكسورة، وَالأَطِيطُ: صَوْتُ الرَّحْل وَالْقَتَبِ وَشِبْهِهِمَا، وَمَعْنَاهُ: أَنَّ كَثْرَةَ مَنْ في السَّمَاءِ مِنَ المَلائِكَةِ العَابدِينَ قَدْ أَثْقَلَتْهَا حَتَّى أَطَّتْ.

> وَ «الصُّعُداتُ» بضم الصاد والعين: الطُّرُقَاتُ، ومعنى «تَجْأَرُونَ»: تَسْتَغِيثُونَ .

٧٠٧ \_ وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه ، ١١ / ٢٠٠٨ \_ حضرت ابو ذر بخالتر سے روايت ہے ' رسول قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «إنِّي أَرَى مَا الله طَنَّيَا لِمُ عَرِمايا عَمِي وه يَجِمَ ويَكُمَّا مول جو تم نهيل لا تَرَوْنَ، أَطَّتِ السَّمَاءُ وَحُقَّ لَهَا أَنْ تَعُطَّ، ويكفت 'آسان چر چراتا م اور اس ك لائق م كه وه مَا فِيهَا مَوْضِعُ أَرْبَع أَصَابِعَ إِلَّا وَمَلَكُ جِرِجِها عُوسَ عِلْم الطَّيول كَى بَهِي اليي جَلَّم نهيل وَاضِعٌ جَبْهَتَهُ سَاجِداً للهِ تَعَالَى، والله! لَوْ كه جمال كوئى فرشته ابنى بيبثاني شيك الله ك آگے سجده تَعْلَمُ ونَ مَا أَعْلَمُ، لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا، ريزنه مود الله كي فتم أكرتم وه باتيل جان لوجوميل جانتا وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيراً، وَمَا تَلَذَّذْتُمْ بِالنِّسَاءِ عَلَى مول توتم بنسو تهور ااور روو زياده اورتم بسرول بر (ابي) الْفُرُشِ، وَلَخَرَجْتُمْ إلى الصَّعُداتِ تَجْأَرُونَ عورتوں كے ساتھ لطف اندوز ہونا ترك كر دو اور تم الله سے پناہ چاہتے ہوئے (جنگلوں کے) راستوں کی طرف

(ترندی امام ترندی نے اسے حسن کماہے۔) اطت مره ير زبر اور طاء ير تشديد- تئط عاء بر زبر' اس کے بعد ہمزہ پر زیر۔ اقیط پالان محباوہ اور ان جیسی چیزوں کی آواز۔ مطلب سے کہ آسان پر عبادت گزار فرشتوں کی کثرت نے آسان کو اتنا بو جھل کر دیا ہے کہ وہ بوجھ سے چرچرا تا ہے۔ معدات 'صاد اور عین وونوں پر پیش۔ معنی ہیں رائے۔ تجارون کے معنی ہیں' یناہ اور مدو طلب کرتے ہوئے۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب قول النبي على «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم

ك ١٠٠٠ - فواكد: (١) اس مين بھى خوف اللى كى اہميت كو اجار كيا گيا ہے كيونكه ايك مومن كے دل مين الله كى جتنی عظمت و جلالت ہو گی' اتنا ہی اس کے دل میں اللہ کے عذاب کا خوف اور اس کی رحمت کی امید ہو گی اور وہ طاعات کا ارتکاب اور معصیات سے اجتناب کرے گا۔ (۲) فرشتوں کی کثرت کا بیان ہے جو ہمہ وقت الله کی عبادت میں مصروف اور اس کی بارگاہ نیاز میں سجدہ ریز رہتے ہیں۔ جب فرشتوں کا یہ حال ہے جو ایک لمجے کے لَئے بھی اللہ کی نافرمانی نہیں کرتے تو انسان کے لئے 'جو ہروقت حدود اللی کو پامال کرنے میں لگا رہتا ہے 'اللہ کی عبادت کتنی ضروری ہے۔ انسان کو چاہئے کہ وہ نافرمانیوں سے باز رہے اور اللہ سے مدد اور پناہ طلب کرتا رہے۔ ۱۲ / ۴۰۸ - حضرت ابو برزه (پیلے راء اور پھر زاء) نضله زَايِ . نَضْلَةَ بنِ عُبَيْدِ الْأَسْلَمِيِّ رَضِي الله بن عبيد اسلمي بظافة سے روايت ہے ورول الله طالير عنه ، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تَزُولُ نے فرایا ، قیامت والے ون کی بندے کے قدم نہیں قَدَمَا عَبْدِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُرهِ فِيْمَ أَفْنَاهُ، مِثْيِل كَ (لِعِنى بارگاه اللي سے جانے كى اجازت نہيں ہو وَعَنْ عِلْمِهِ فِيْمَ فَعَلَ فِيهِ، وَعَنْ مَالِهِ مِنْ كَي يَهِال تَك كه اس سے (پانچ چيزوں كي بابت) نه أَيْنَ اكْتَسَبَهُ، وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جسْمِهِ فِيمَ يوجِهِ ليا جائے۔ اس كى عمرك متعلق كه اس في است أَبْلاهُ» رواہ الترمذي وقال: حديث حسن كن كاموں ميں ختم كيا؟ اس كے علم كے متعلق كم اسے اس نے کن چیزوں میں خرچ کیا' اس کے مال کے بارے میں' اس نے اسے کمال سے کمایا اور کمال خرچ

کیا اور اس کے جسم کے بارے میں کہ کن چیزوں میں

اسے بوسیدہ کیا (کھیایا)۔ (ترفدی امام ترفدی نے اسے

٨٠٨ \_ وعن أبي بَرْزَةَ \_ بِرَاءٍ ثُم

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة، باب ما جاء في شأن الحساب والقصاص. ۸ ۱۹۰۰ فوائد: (۱) اس میں سب سے پہلے حیات مستعار کی قدر و قیمت اور اس کی اہمیت کو واضح کیا گیا ہے کہ

حسن صحیح کہاہے۔)

زندگی کا ایک ایک لمحہ بہت قیمتی ہے۔ اسے اللہ کی نافرمانی میں صرف نہ کیا جائے۔ کیونکہ اس کا حیاب دینا ہو گا۔ (٢) علم كے متعلق بيہ سوال ہو گا كہ جو كچھ تم جانتے تھے اس يركيا عمل كيا۔ اس سے اس أمركي ترغيب ملتى ہے کہ انسان دین و شریعت کاعلم حاصل کرے کہ وہی اس کے لئے نافع ہے اور پھراسے اللہ کی رضا کے لئے نیک كامول مين خرج كرے ـ اگر ايمانيس كرے كا تو اسے اس كاجواب سوچ لينا چاہئے كه وه روز قيامت بارگاه اللي میں کس طرح سرخ رو ہو گا؟ مال کے بارے میں سوال سے واضح ہے کہ انسان صرف حلال اور جائز طریقے سے بی دولت کمائے اور جائز جگہوں پر بی اسے صرف بھی کرے۔ اگر اس نے دولت کمانے کے لئے ناجائز طریقہ اختیار کیا یا الله کی نافرمانی میں اسے خرچ کیا' ان دونول صورتول میں وہ عندالله مجرم ہو گا اور اس کی اس کو جواب دہی کرنی ہو گی۔ اپنے جسم کو محرمات سے بچائے اور اسے اللہ کے حکموں کا پابند کرے' اس میں کو تاہی کرنے کی صورت میں جب اس سے بازیرس ہوگی تو پھر موافذہ اللی سے بچنا مشکل ہوگا۔ غرض اس میں عنداللہ مسئولیت کا احساس دلایا گیا ہے تاکہ انسان دنیا میں اس کا خیال رکھے اور قیامت کی شرمندگی سے وہ نے جائے۔ کاش انسان اس بازیرس کے تصور کو ہرونت اپنے سامنے رکھے۔

٤٠٩ \_ وعن أبي هويرة رضي الله الله الله الم ١٣٠٩ م حفرت ابو هريره بنا*لله عنه وايت ہے ك* 

عنه، قال: قَرَأَ رسولُ اللهِ عَلَيْ: ﴿ يَوْمَ بِنِ مَ اللهِ عَلَيْهِ الللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ الللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عِلْمِ عَلَيْهِ عَلْ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهُا ﴿ ﴾ ثم قال: «أَتَدْرُونَ تحدث احبارها (سورة زلزال) جس ون زمين اين مَا أَخْبَارُهَا؟ » قالوا: الله ورَسُولُه أَعْلَمُ. خبري بيان كرے كى الاوت فرماتى پھر فرمايا كياتم جانتے ہو قال: «فَإِنَّ أَخْبَارَهَا أَنْ تَشْهَدَ عَلَى كُلِّ عَبْدِ اس كَي خَرِس كَيابِي؟ صحاب كرام في في عرض كيا الله اور كَذَا وَكَذَا فِي يَوْم كَذَا وَكَذَاه فَهٰذِهِ اس كى خبرس بيه بين كه وه بربند اور عورت كے خلاف أَخْمَارُهَا» رواه التَّرْمِندي وقال: حديثٌ ان كامول كي كوابي دے كي جواس كي پشت پر انهول نے کئے' وہ کھے گی تونے فلاں فلاں کام فلاں فلال دن میں کیا' پس ہی اس کی خبریں ہیں۔ (ترفدی امام ترفدی نے اسے حسن کہاہے۔)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة، باب الأرض تحدّث أخبارها يوم القيامة. شخ البائی نے اسے ضعیف ترندی میں درج کیا ہے ' ملاحظہ ہو رقم ۲۵۵۹ و رقم ۳۵۹۱

٥٩ هم- فواكد: اس ميں الله كى قدرت كامله كابيان ہے كه وہ زمين كو قوت كويائى عطا فرمائے كا اور وہ اپنى پشت پر کئے گئے عملوں کی گواہی دے گی۔ اس میں انسان کے لئے سخت تنبیہہ ہے کہ وہ کتنابھی لوگوں سے چھپ کر گناہ كركے وہ اللہ سے اور اس كے نظام احتساب سے نہيں چے سكتا۔

رضي الله عنه، قال: قال رسولُ الله ﷺ: القَرْنَ، وَاسْتَمَعَ الإِذْنَ مَتَى يُؤْمَرُ بِالنَّفْخ فَينْفُخُ» فَكَأَنَّ ذٰلِكَ ثَقُلَ عَلَى أَصْحَابِ الله ونِعْمَ الْوَكِيلُ» رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ. «الْقَرْنُ»: هُوَ الصُّورُ الَّذِي قال الله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِّ ﴾ كَذَا فُسَّرَهُ رسولُ الله عِلَيْةِ.

١٠٠ وعن أَبِي سعيدِ الخُدْرِيِّ ١٦٠/١٠٠ حضرت ابوسعيد خدري رفاتين سے روايت ہے، «كَيْفَ أَنْعَمُ وَصَاحِبُ الْقَرْنِ قَدِ الْتَقَمَ هول جب كه صور (پِهونكنے) والا صور كو منه ميں لئے ہوئے ہے اور اللہ کی اجازت پر کان لگائے ہوئے ہے کہ كب اسے (صور) پھونكنے كا حكم ديا جائے اور وہ صور گزری 'چنانچہ آپ نے ان سے کہا (گھبراؤ نہیں 'بلکہ) کہو حسبنا الله ونعم الوكيل ممين الله كافي ب اور وہ اچھا کارساز ہے۔ (ترمذی اور امام ترمذی نے کہا یہ حدیث حس ہے۔)القرن 'وہ صور ہے جس کے بارے میں الله تعالى نے فرمایا ہے كه "صور ميں پھونكا جائے گا" (سورة كيلين ' ۵۱) اس طرح رسول الله طلَّي فيم في اس كى تفیربیان فرمائی ہے۔ (جیسا کہ ترفدی میں ہے البصور قرن ینفخ فیه - صور 'ایک نرسنگاہے جس میں پھونکا

#### جائے گا)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب التفسير، سورة الزمر.

•۱۷- فوا کد: (۱) اس میں نبی طافید اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین کے خوف اللی اور فکر آخرت کابیان ہے۔ جس میں ہمارے لئے سخت عبرت و تنبیہہ ہے کہ وہ پاک' محفوظ یا مغفور ہونے کے باوجود کس طرح اللہ سے اور میدان محشر کی ہولناکیوں کے تصور سے لرزال و ترسال رہتے سے 'اور آج ہم لوگ ہیں کہ زفرق تابعتم (سرسے پاؤل تک) گناہوں میں ڈوبے ہوئے ہیں' رات دن اللہ کی نافرمانی کرتے اور احکام و فرائض اللی سے غفلت اور اعراض ہمارا شعار ہے' اس کے باوجود ہمارے دلوں میں اللہ کا خوف ہے نہ آخرت کی فکر۔ (۲) خوف اور فکر کے وقت اللہ سے مدد طلب کی جائے اور حسبت اللہ و نعم الموکیل کا ورد کیا جائے۔ یہ برنا چھا اور پر تا ثیرورد ہے یہ کسی پریشانی اور صدے کے وقت بھی پڑھ سکتے ہیں۔

الله عنه، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ خَافَ عنه، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ خَافَ أَدْلَجَ، وَمَنْ أَدْلَجَ بَلَغَ الْمَنْزِلَ. أَلا إِنَّ سِلْعَةَ اللهِ الجَنَّةُ» سِلْعَةَ اللهِ الجَنَّةُ» رواه الترْمذي وقال: حديثٌ حسنٌ.

وَ «أَدْلَجَ» بإسْكان الدَّال، ومعناه: سَارَ مِنْ أَوَّلِ اللَّيْلِ، وَالمُرَادُ: التَّشْمِيرُ في الطَّاعَة. والله أعلم.

10 / ۱۱۷ - حضرت ابو ہریرہ رضافتہ سے روایت ہے،

رسول اللہ طافیا ہے فرمایا، جو (دشمن کے حملے سے) ڈرا

اور رات کے ابتدائی جھے میں نکل گیا اور جو رات کی

ابتدا میں نکل گیا، وہ منزل کو پہنچ گیا، اچھی طرح س لو،

اللہ کا سودا گراں قیمت ہے، خبردار! اللہ کا سودا جنت

ہے۔ (ترمذی، اور امام ترمذی نے کہا، یہ حدیث حسن ہے۔)

ادلیج وال کے سکون کے ساتھ، رات کے پہلے جھے

میں نکل کھڑا ہوا۔ مراد اللہ کی اطاعت میں سرگری سے

میں نکل کھڑا ہوا۔ مراد اللہ کی اطاعت میں سرگری سے
حصہ لینا ہے۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة، باب من خاف أدلج وسلعة الله غالية.

۔ ترفدی کے بعض نسخول میں سے باب نہیں ہے' ان میں سے حدیث باب ماجاء فی صفہ اوانی الحوض کے بعد' ایک باب میں آئی ہے۔

مَختُونِينَ.

٤١٢ \_ وعن عائشة رضى الله عنها، ١٦ / ١٢م - حضرت عائشه رشي أينا سے روايت ہے كه ميں قالت: سمعت رسولَ اللهِ عِلَيْ يقول: في رسول الله ملتهام كو فرمات بوع منا كم قيامت «يُحْشَرُ النَّاسُ يَوْمَ القِيَامَةِ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلًا» والحون لوك على الله الله على اور غير مخون (بغير قُلْتُ: يا رسولَ الله! الرِّجَالُ وَالنِّسَاءُ خَتْنَ كَى المُضْ كُمَّ جَاكِينٍ كُد. (حضرت عاكشه فرماتي جَميعاً يَنْظُرُ بَعْضُهُمْ إلى بَعض!؟ قال: بين) مين في عرض كيا يا رسول الله (وبال تو) مرد اور «يَا عَائِشَةُ! الأَمرُ أَشَدُّ مِنْ أَنْ يُهمَّهُمْ عورتين اكتفى بول كرد ومرك كو ديكين ذلكَ». وفي رواية: «الأَمرُ أَهَمُ مِنْ أَنْ كَع؟ آب من الشاد فرمايا معامله اس سے كميس زياده يَنْظُو َ بَعْضُهُمْ إلى بَعْضِ» متفقٌ عليه . سخت بو كا؟ (يعني موقف حباب كي بولناكي اور شدت «غُوْلًا» بضَمُّ الغَيْن المُعْجَمَةِ، أَي: غَيْرَ ايك دوسرے كى طرف ديكھنے كى مملت ہى نہيں دے گی) دو سری روایت میں ہے 'معاملہ اس سے کہیں زیادہ اہم ہو گا کہ ان کا بعض ' بعض کو دیکھے۔ (بخاری ومسلم) غرلا' غین کے بیش کے ساتھ' جن کے ختنے نہ ہوئے ہوں (جیسا کہ بچہ پیدائش کے وقت ہو تاہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب كيف الحشر؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها...، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة.

۱۲۲۲ فوائد: اس میں بھی میدان محشر کی ہولناکیوں کا بیان ہے۔ جس سے باب کا حدیث سے تعلق واضح ہے۔ مطلب اس باب اور اس میں نقل کردہ احادیث کا بیہ ہے کہ ایک مومن کو آخرت کی تیاری اور روز محشر بارگاہ الٰی میں پیش ہو کر جواب دہی کے احساس و تصور سے غافل نہیں رہنا چاہئے' بلکہ اس دن کی ذلت و رسوائی سے بجنے کے لئے ایمان و تقویٰ کی زندگی گزارنی چاہئے۔ جو لوگ ایسا نہیں کریں گے' اور آخرت کی فکر اور اللہ کے عذاب سے بے خوف ہو کر زندگی گزاریں گے' انہیں اللہ کی نافرمانی کرنے اور حدود اللی کو تو ڑنے میں کوئی باک نمیں ہو گا۔ لیکن اس کا نتیجہ آخرت کا عذاب اور ذلت و رسوائی ہو گا۔

## ۵۔ اللہ تعالیٰ سے امیدو رجاء کابیان

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ يَكِعِبَادِى الله تعالى نے فرمایا: اے بیغیبر! فرما دیں 'اے میرے اللِّينَ أَسْرَفُواْ عَلَيْ أَنفُسِهِمْ لَا نَصْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ بندو! جنهول نے اپنی جانوں پر زیادتی کی (الله کی نافرمانی کا ارتکاب کر کے) اللہ کی رحمت سے ناامید نہ ہوؤ کے شک الله تمام گناہوں کو بخش دے گا' وہ بہت بخشنے والا نهایت مهرمان ہے۔

تعالى: ﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْمَنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن اور فرمايا الله تعالى نے: تهم ناشكرے اور نافرمان تى كو

### ١٥ - بابُ الرَّجَاءِ

ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يَغَفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الـزمـر: ٥٣] وقـال تعـالـي: ﴿ وَهَلُّ شُخِرِي ٓ إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ [سبأ: ١٧] وقال كُذَّبُ وَتُولِّكُ ﴾ [طه: ٤٨] وقال تعالى: برله ويتي بين-

﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ اور فرمایا الله تعالی نے : بے شک وحی کی گئی ہماری طرف کہ عذاب کے مستحق وہی لوگ ہول گے جنہوں الأعراف: ١٥٦].

اور فرمایا: اور میری رحت نے ہر چیز کو گھیرلیا ہے (یعنی دنیا میں ہر ایک پر حاوی اور غالب ہے لیکن آخرت میں میرف متفین کے لئے ہوگی)۔

فوا کر آیات: ان آیات میں اللہ کے نافرہانوں کو ڈرایا بھی گیا ہے اور انہیں امید کی کرن بھی دکھائی گئی ہے۔ جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر ساری زندگی نافرہانی میں ہی گزار دی اور آخر وقت تک انہیں ایمان اور توبہ کی سعادت نصیب نہیں ہوئی تو ان کے لئے تو جہنم کا ابدی عذاب ہے۔ تاہم جن لوگوں میں توبہ اور ندامت کا احساس پیدا ہو جائے 'چاہے وہ کتنے ہی گناہ گار ہوں' انہیں ایمان و توبہ کا راستہ اختیار کر کے کفر و شرک اور معاصی سے باز آجانا چاہئے۔ ایسے لوگ ہے نہ سوچیں کہ عمر تو عشق بتال میں گزر گئ' اب آخر میں مسلمان ہوئے کا کیا فائدہ؟ نہیں بلکہ اللہ تعالی بہت مہران اور غفور ہے وہ تمام گناہ بخشے پر قادر ہے۔ آخری وقت میں بھی سے دل سے مسلمان یا تائب ہو جائیں گے اور ایمان و عمل کے نقاضوں کو بروئے کار لائیں گے تو اللہ کی رحت سے نامید ہونے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

گویا یہ آیت ان کے لئے امید کی کرن ہے جن کی ساری زندگی کفرو شرک یا معصیت کے اندھیروں میں گرد گئی۔ اب اگر وہ مسلمان یا معصیتوں سے تائب ہونا چاہیں تو شیطان ان کے دلوں میں وسوسہ ڈال دے کہ تمہارے تو گناہ اسنے زیادہ ہیں کہ اب وہ معاف ہی نہیں ہو سکتے۔' اس لئے مسلمان ہونے کا یا توبہ کرنے کا کیا فاکدہ؟ اللہ نے فرمایا' یہ شیطانی وسوسہ ہے' تم اللہ کے در پر آؤ تو سہی' اس کی رحمت کا دروازہ تمہیں اپنی آغوش میں لینے کے لئے ہر وقت وا ہے۔ اس آیت کا یہ مطلب نہیں ہے جو عام لوگ سمجھتے ہیں کہ اللہ و رسول میں ماننے کے دعووں کے ساتھ اس کی ہدایات و تعلیمات کی مٹی پلید کرتے رہو' اس کی عدول اور ضابطوں کو پامال کرتے رہو اور وعظ و نصیحت کرنے اور خوف اللی کرتے رہو اور وعظ و نصیحت کرنے اور خوف اللی یاد دلائے پر پوری ڈھٹائی سے کمہ دو' کوئی فکر والی بات نہیں' اللہ تو بہت مہریان اور بڑا بخشے والا ہے۔ اللہ کوف اور اس کے عذاب سے یہ بے نیازی نمایت خطرناک ہے' ایسے خوش گمانوں کے لئے اس کا عذاب بھی دردناک ہے۔

اللہ کی رحمت کی امید رکھنا' بلاشبہ ضروری اور ایمان کا حصہ ہے' رحمت اللی سے مایوسی یقیناً کفرو صلالت ہے۔ لیکن امید کے لئے کوئی بنیاد بھی تو ہونی چاہئے۔ ایک شخص ختم حظل ہو کر امید رکھے کہ اس کے باغ میں ثمر ہائے شیریں پیدا ہوں گے۔ لوگ اسے امید نہیں حماقت اور خلل دماغ کہیں گے۔ ایک شخص پڑھے لکھے اور محنت کئے بغیریہ امید اپنے دل میں بال لے کہ ڈاکٹر' انجینئر' سائنس دان' بڑا تاجریا صنعت کار بن جاؤں گا'کیا ایس بے بنیاد امید کے ہر آنے کی کوئی توقع کی جا سکتی ہے؟ پھر اللہ کے حکموں سے بغاوت اور سرکشی کر کے کس

طرح الله کی رحمت کی امید کی جا سکتی ہے؟ یہ امید نہیں' سفاہت و جمالت ہے اور الله کی عظمت و جلالت اور اس کے عدل و انصاف کا انکار ہے۔

برحال بیہ تھوڑی سی وضاحت اس لئے کی گئی ہے کہ رحمت اللی کا بیہ عنوان اور اس کا غلط مفہوم بھی لوگون کی بے عملی بلکہ بدعملی کا ایک بہت بڑا سبب ہے۔ اللہ تعالی اس سوء فہم سے محفوظ رکھے اور اس کا صحیح مفہوم سمجھنے کی توفق سے نوازے۔

اب اس سليلے كى احاديث ملاحظه فرمائيں:

٤١٣ \_ وعن عُبَادة بن الصامتِ رضي الله عنه، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَريكَ لَهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، وَأَنَّ عيسَى عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، وَكَلَمَتُهُ أَلْقَاهَا إلى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، والجَنَّةَ حَقٌّ وَالنَّارَ حَقٌّ، أَدْخَلَهُ اللهُ الجُّنَّةَ عَلَى ما كانَ منَ العَمَلِ» متفقٌ عليه.

١ / ١١١٣ \_ حضرت عباده بن صامت رفالتي سے روایت ہے' رسول الله طلی اللہ علی فرمایا' جس شخص نے گواہی دی کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں' وہ اکیلا ہے' اس کا کوئی شریک نہیں اور بیہ کہ محمد ( ملتی اس کے بندے اور رسول بیں اور بیہ کہ حضرت عیسیٰ "اللہ کے بندے اور اس کے رسول اور اس کا وہ کلمہ ہیں جو اللہ نے مریم کی طرف ڈالا اور اس کی روح ہیں اور جنت اور دوزخ حق بین الله تعالی اس کو جنت میں داخل فرمائے گا'جس عمل پر بھی وہ ہو۔ (بخاری ومسلم)

اور مسلم کی ایک اور روایت میں ہے ، جس نے «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً گواہی دی که الله کے سواکوئی معبود نہیں اور بیہ که محمد ( طَالِمَا ) الله ك رسول بين الله تعالى في اس ير جهنم حرام فرما دی۔

وفي روايةٍ لمسلم: رَسُولُ اللهِ، حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ النَّارَ».

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب قوله تعالى ﴿يأهل الكتاب لا تغلوا في دينكم ﴾ وكتاب التفسير \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب من لقى الله بالإيمان وهو غير شاك فيه دخل الجنة.

سااہم۔ فواکد: اس میں رسولوں کی عبدیت کا بیان اور ان لوگوں کے عقائد کی نفی ہے جنہوں نے اللہ کے رسولوں کو الوہی صفات سے متصف کیا یا انہیں کسی اعتبار سے اللہ کا جزء قرار دیا۔ جیسے عیسائیوں نے حضرت سیلی م کو اللہ یا اللہ کا بیٹا کہا کی مودیوں نے حضرت عزیر کو اللہ کا بیٹا قرار دیا اور یمی گمراہی امت محمدیہ کے ایک گروہ میں آگئ 'انہوں نے نبی کریم ملی الم کی بابت نور من نور الله کا عقیدہ گھر لیا اور انہیں الله تعالیٰ کی صفات سے متصف قرار دے کر انہیں عبدیت سے نکال دیا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رسولوں کی عبدیت کا اقرار ایمان کا حصہ اوراس سے انکار ایمان کے ایک جھے کا انکار اور توحید اللی سے اعراض ہے۔

حفرت عیسی ی کے کلمة اللہ ہونے کا مطلب ہے کہ وہ اسباب عادیہ سے ہث کر بغیر باپ کے صرف اللہ کے

تھم سے پیدا ہوئے اور روح اللہ (اللہ کی روح) انہیں شرف و عزت کے طور پر کما گیا ہے 'جیسے او نٹنی کی اور خانہ کعبہ کی نبیت اللہ کی طرف شرف و تکریم کے طور پر کی گئی ہے 'ناقنہ اللہ بیت اللہ ' یہ اضافت تشریفی

اس حدیث ہے معلوم ہوا کہ کبیرہ گناہ کا ار تکاب ایک مومن کو ایمان سے خارج نہیں کرتا۔ جیسا کہ لبھن عمراہ فرقوں کا عقیدہ ہے' بلکہ وہ مومن ہی رہتا اور اس کا استحقاق جنت برقرار رہتا ہے۔ تاہم بیہ دخول جنت <sub>اللّٰہ</sub> کی مثیت پر موقوف ہے 'وہ چاہے تو گناہ گار مومن کے گناہ معاف فرما کر پہلے مرحلے میں ہی جنت میں واخل فرما دے اور اگر چاہے تو کچھ عرصہ بطور سزا جہنم میں رکھنے کے بعد-- گویا مومن پر جہنم کے حرام ہونے کا مطلب سے ہے کہ مومن کے لئے جنم کی سزا دائمی نہیں ہے ' بلکہ اس کے گناہوں کے مطابق عارضی ہے۔ جب وہ این گناہوں کی سزا بھکت لے گا' یا اس کے بغیر بھی جب اللہ چاہے گایا کسی کی سفارش پر اسے جہنم سے نکال کر جنت میں داخل کر دیا جائے گا۔

> ٤١٤ \_ وعن أبي ذرِّ رضي اللهُ عنه، قال: قال النَّبِيُّ ﷺ: «يقولُ اللهُ عزَّ وَجَلَّ: مَنْ جَاءَ بِالحَسَنَةِ، فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا أَوْ أَزْيَدُ، وَمَنْ جَاءً بِالسِّيِّئَةِ، فَجَزَاءُ سَيِّئَةِ مِثْلُها أَوْ أَغْفِرُ. وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِّي شِبْراً، تَقَرَّبْتُ مِنْهُ ذِرَاعاً، وَمَنْ تَقَرَّبَ مِنِّي ذِرَاعاً، تَقَرَّبْتُ مِنْهُ بَاعاً، وَمَنْ أَتَانِي يَمْشِي، أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً، وَمَنْ لَقِيَنِي بِقُرَابِ الأرْضِ خَطِيئَةً لا يُشْرِكُ بِي شَيْئاً، لَقِيتُهُ بِمِثْلِهَا مَغْفِرَةً». رواه مسلم.

٢ / ١١٣ . حفرت ابو ذر را المن سے روایت ہے ، نی الله عن الله عز وجل فرماتا ہے ، جس نے ایک نیکی کی' اس کے لئے وس گنا اجر ہے یا اس سے بھی زیادہ میں دوں گا اور جس نے برائی کی' اس کا بدلہ اس کی مثل ہو گا۔ (زیادہ نہیں) یا میں (بخش (ہی) دول گا۔ جو مجھ سے ایک باشت کے برابر (نیکیوں کے ذریعے سے) قریب ہو گا' میں اس سے ایک ہاتھ قریب ہوں گا اور جو مجھ سے ایک ہاتھ قریب ہو گا' میں اس سے دو ہاتھ قریب ہوں گا' جو میرے پاس چل کر آئے گا' میں اس کی طرف دوڑتا ہوا آؤل گا اور جو مجھ سے زین (جر) برائی لے کر ملے گا (لیکن) وہ میرے ساتھ کی کو شریک نہ ٹھہرا تا ہو' تو میں اس سے ای قدر بخشش لے کر ملول گا۔ (مسلم)

طل لغات: من تقرب کے معنی ہیں 'جو میری طاعت کے ذریعے سے میرے قریب ہو او س این زَادَ زِدْتُ، «فَإِنْ أَتَانِي يَمْشَي» وَأَسْرَعَ في رحمت ك ساته اس ك قريب موتا مون؟ اكر وه ميركا طاعَتي ﴿أَتَيْنَهُ هَرْوَلَةً ﴾ أَيْ: صَبَبْتُ عَلَيْهِ طاعت مِن سرگرمی سے حصہ لیتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑتا ہوا آتا ہوں لیتنی میں اس پر رحم<sup>ے کا دریا</sup> المَشْي الْكَثِيرِ في الوُصُولِ إلى الْمَقْصُودِ، بما ويتا اور رحمت كے ساتھ اس كى طرف پيش قدى كرتا

معنى الحديث: «مَنْ تَقَرَّبَ» إليَّ بطاعَتي «تَقَرَّبْتُ» إلَيْه برَحْمَتي، وَإنْ الرَّحْمَةَ، وَسَبَقْتُهُ بها، وَلَمْ أُحْوجْهُ إلى

وَ«فُرَابُ الأرْضِ» بضمِّ القافِ ويُقال: بكسرها، والضمّ أصح، وأشهر، ومعناه: مَا يُقَارِبُ مِلاَّهَا، واللهُ أعلم.

ہوں اور اسے مقصود حاصل کرنے کے لئے زیادہ چلنے کی تكليف نهيس ديتا اور قـراب الارض' قاف ير پيش' بعض کے نزدیک قاف پر زیر ہے ' کیکن پیش زیادہ صحیح اور مشہور ہے۔ اس کے معنی ہیں 'جو قریب قریب زمین کو بھروے۔ واللہ اعلم

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الذكر والدعاء والتقرب إلى الله

ہم ہم۔ فوائد: اس میں اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کے اس فضل و کرم کی وسعت کا بیان ہے جس کا اظہار اس ی طرف ہے اپنے اطاعت گزار بندوں کے لئے ہو تا رہتا ہے اور قیامت والے دن بطور خاص ہو گا اور وہ ایک ایک نیکی بر کم از کم دس دس گنا اجر ضرور دے گا اور اس سے زیادہ بھی جتنا وہ چاہے گا' حتیٰ کہ سات سو گنا بلکہ اس سے زیادہ تک۔ اس کا مفادیہ ہے کہ مومن اس کے عفو و مغفرت کی امید رکھے اور اس کی مغفرت سے

> ٤١٥ \_ وعن جابر رضيَ الله عنه،. قالَ: جاءَ أَعْرابيُّ إلى النَّبِيِّ عَيَّكِيُّ ، فقال: يا رَسُولَ اللهِ! ما المُوجبَتَان؟ فَقالَ: «مَنْ مُسلم.

۳۱۵/۳ معرت جابر بناتیز سے روایت ہے کہ ایک ديهاتي نبي التهايم كي خدمت مين حاضر موا اور عرض كيا'يا رسول الله طلي إ وو واجب كرنے والى چيزيس كيا بس؟ مَاتَ لا يُشْرِكُ باللهِ شَيْئاً دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَنْ آپُ في ارشاد فرمايا ، جو شخص اس حال مين مرے كه مَاتَ يُشْرِكُ بِهِ شَيْسًا، دَخَلَ النَّارَ» رواهُ وه الله ك ساتھ كى كو شريك نهيں ٹھراتا تھا، وہ جنت میں جائے گا اور جس کو اس حال میں موت آئی کہ وہ الله کے ساتھ کسی اور کو شریک ٹھہرا تا تھا' تو وہ جہنم میں جائے گا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل علي أن من مات لا يشرك بالله شيئا دخل الجنة.

۱۹۵۹ - فوا کد: اس کا مطلب بھی میں ہے کہ مومن و موحد بالآخر جنتی ہے 'چاہے وہ ابتدا میں ہی جنت میں چلا جائے یا سزا بھگت کر۔ وہ ہمیشہ جہنم میں نہیں رہے گا۔ خلود فی النار (دوزخ میں ہمیشہ رہنے) کا مستحق صرف کافر اور

٤١٦ - وَعَن أَنَس رضي اللهُ عنه، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ، وَمُعَاذٌ رَديفُهُ عَلَى الرَّحْل قَالُ: «يَا مُعَاذُ»، قال: لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللهِ! وَسَعْدَيْكَ، قَالَ: «يا مُعَادُ»، قالَ: لَبَيْكَ نَع عرض كيا يا رسول الله حاضر مول آب ن فرمايا

٣١٨ - حضرت انس بخالفر سے روایت ہے ' بے شک نی کریم ملٹی ایم نے 'جب کہ حضرت معاذ رہالتہ آپ کے چھے سواری یر سوار تھ' ارشاد فرمایا۔ اے معاذ! انہوں

في كُتْمِ هذا العِلْمِ.

يَا رَسُولَ اللهِ! وَسَعْدَيْكَ، قَالَ: الم معاذ! انهول نے عرض كيا واضر بول يا رسول الله " بَا مُعَاذُه "، قَالَ: لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللهِ! تَيْنَ مُرْتِبِهُ آبٌ كُمْ انْبِيلَ بِكَارا اور معاذ نے لبيك و وَسَعْدَيْكَ، ثَلاثاً، قالَ: «ما مِنْ عَبْدِ يَشْهَدُ سعديك كما ـ (اس كے بعد) آپ من ارشاد فرمايا ، جو أَنْ لا إلْه َ إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ بنده اس بات كي كوابي دے كه الله ك سواكوئي معبور وَرَسُولُهُ صِدْقاً مِنْ قَلْبِهِ إِلَّا حَرَّمَهُ اللهُ عَلَى نَهِي اور محمد ( مَلْقَالِم ) اس كى بندے اور رسول ہیں۔ النَّارِ"، قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ! أَفَلا أُخْبرُ بها بشرطيك بير كوابى ول كى سجائى سے مو و تو الله اس كو جمنم النَّاسَ فَيَسْتَبْشِرُوا؟ قال: «إذاً يتَّكِلُوا» كَي آكَ بِر حرام فرما ويتا ہے۔ حضرت معاذ " نے عرض ا فَأَخْبَرَ بِهِا مُعَاذٌ عِنْدَ مَوْتِهِ تَأَثُّماً. متفقٌ كيا الله كرسول كيابه بات مين لوگول كونه بتلاؤل؟ عليه. وَقوله: «تَأَثُّماً » أي: خَوْفاً مِنَ الإنمِ تَاكه وه خوش مو جائين ؟ آپ من فرمايا "تبوه اي ير بھروسہ کر لیں گے (اور عمل سے غافل ہو جائیں گے) چنانچہ حفرت معافر نے (اس بات کو اینے تک محدود ر کھا اور) اپنی موت کے وقت گناہ سے بیخے کے لئے اس فرمان نبوی کو بیان فرمایا به (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب من خصَّ بالعلم قوما دون قوم \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل علي أن من مات علي التوحيد دخل الجنة قطعاً-حديث رقم۳۲.

۱۲۱۲- فوائد: امام طیبی فرماتے ہیں کہ دل کی سچائی سے کا مطلب ہے استقامت اور توحید و رسالت کی گواہی کے تقاضوں کا اہتمام' حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ امام طیبی کا مقصد اس وضاحت سے اس اشکال کو دور کرنا ہے جو حدیث کے ظاہر الفاظ سے نکاتا ہے۔ اس لئے کہ حدیث میں عموم ہے کہ جو بھی توحید و رسالت کی گواہی وے گا' وہ جہنم میں نہیں جائے گا' جب کہ اہل سنت کے نزدیک ویگر ولائل قطعیہ سے ثابت ہے کہ گناہ گار مومن جہنم میں بطور سزا جائیں گے اور پھر شفاعت سے نکالے جائیں گے۔ جس سے معلوم ہو تا ہے کہ حدیث کا ظاہری مفہوم مراد نہیں ہے۔ بلکہ دوسرے دلائل کو سامنے رکھتے ہوئے اس کا مفہوم متعین ہو گا اور وہ یہ ہے کہ اس کا عموم اعمال صالحہ کے ساتھ مقید ہے۔ لینی جو توحید و رسالت کی گواہی کے ساتھ احکام و فرائض اسلام کی پابندی اور ایمان و تقوی کے تقاضوں کا بھی اہتمام کرے گا' وہ جہنم میں نہیں جائے گا۔ بعض کے نزدیک اس حدیث سے ایسے لوگ مراد ہیں جنہوں نے کفرو شرک سے تائب ہو کرسیے دل سے توحید و رسالت کا اقرار کر لیا' لیکن اس کے فوراً بعد انہیں موت آگئ اور انہیں عمل کا موقع ہی نہیں ملا۔ یہ لوگ یقیناً جنتی ہوں گے اور بعض کے نزدیک' جنم پر حرام ہونے کا مطلب میہ ہے' کہ ہمیشہ کے لئے جنم میں رہنا ان کے لئے حرام ہے' مطلقاً جہنم میں داخل ہونا حرام نہیں۔ مومن اپنے گناہ کی وجہ سے (اگر اللہ چاہے گاتو) عارضی طور پر جہنم میں جائے گا اور پھرات نکال لیا جائے گا۔

اس سے ایک مسکلہ میہ بھی معلوم ہوا کہ عام لوگوں کے سامنے ایسی چیزیں بیان نہیں کرنی چاہئیں جن کا صحیح طور پر سمجھنا ان کے لئے مشکل ہو اور اپنی نافنمی کی وجہ سے وہ انہیں اپنی بے عملی اور بدعملی کے لئے وجہ جواز بنالیں - (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو فتح الباری - باب مذکور)

۵ / ۱۲۸ - حفرت ابو هريه اور حضرت ابو سعيد خدري و ان میں سے کسی ایک) سے روایت ہے۔ راوی الرَّاوي، وَلَا يَضُرُّ الشَّكُ في عَين في عَين في كا اظمار كيا ب اور صحابي كي تعيين مين (صحابي الصَّحَابِيِّ؛ لأَنهُم كُلَّهُمْ عُدُولٌ \_ قال: لَمَّا ص روايت كرنے والے راوى كا) شك مُعْرَني ہے۔ کیونکه صحابی کوئی بھی ہو' سب عدول ہیں (لیعنی روایت حدیث میں معتربیں)۔ روایت یہ ہے کہ جب غزوہ تبوک ہوا' تو اس موقعے پر صحابہ الاکو سخت بھوک لگی' انہوں نے 'عرض کیا' یا رسول اللہ! اگر آپ اجازت مرحمت فرمائيں تو ہم اپنے اونٹ نحر (ذبح) كرليں اور ان کا گوشت کھائیں اور چرتی حاصل کریں۔ رسول اللہ ملتَّ لِيَّا نِے فرمایا (ٹھیک ہے) کر لو۔ اتنے میں حضرت عمر مِنْ اللَّهُ آگئے اور انہوں نے (بیہ بات سن کر) کما! یا رسول الله' آپ اس طرح كريس كے تو سوارياں كم ہو جائيں گی۔ البتہ آپ ہے کریں کہ ان سے ان کے بیچے کھیے کھانے کا سامان منگوا لیں ' پھر ان پر ان کے لئے اللہ تعالی سے برکت کی دعا فرما دیں۔ شاید (اس طرح) اللہ تعالی ان کے لئے اس میں برکت ڈال دے۔ رسول اللہ ملتی ای فرایا ان میک ہے۔ چنانچہ آپ نے چمڑے کا ایک دستر خوان منگوایا اور اسے بچھا دیا' پھر آپ نے صحابہ ان کے بچے کھیے زاد راہ منگوائے۔ پس کوئی مکئی کی ایک مٹھی لایا' دو سرا کوئی تھجور کی مٹھی اور کوئی روٹی کا مکڑا لایا' یمال تک کہ دستر خوان پر اس سے كچھ چيزيں جمع ہو گئيں۔ پھر رسول الله طالبيا في بركت کی دعا فرمائی اور پھر فرمایا' اپنے (اپنے) برتنوں میں ڈال لو۔ پس صحابہ انے اینے اینے برتنوں میں ڈالنا شروع کیا' یمال تک کہ لشکر میں انہوں نے کوئی برتن ایسا نہیں

٤١٧ \_ وعَنْ أبي هريرةً \_ أَوْ أبي سَعِيدٍ الخُدْرِيِّ، رضي الله عنهما، شَكَّ كَانَ غَزْوَةُ تَبُوكَ، أصابَ الناسَ مَجَاعَةٌ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ! لَوْ أَذِنْتَ لَنَا فَنَحَرْنَا نَــوَاضِحَنــا، فَــأكُلْنـا والَّهَنَّــا؟ فَقَــالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «افْعَلُوا»، فَجَاءَ عُمَرُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، فقالَ: يا رَسُولَ اللهِ! إِنْ فَعَلْتَ قَلَّ الظهْرُ، وَلٰكِنِ ادْعُهُمْ بِفَضْل أَزْوَادِهِمْ، ثُمَّ ادْعُ اللهَ لَهُمْ عَلَيْهَا بِٱلبَرَكَةِ لَعَلَّ اللهَ أَنْ يَجْعَلَ فِي ذَٰلِكَ البَرَكَةَ. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْنَ : «نَعَمْ»، فَدَعَا بِنطْع فَبَسَطَهُ، ثُمَّ دَعَا بِفَضْل أَزْوَادِهِمْ، فَجُعَلَّ الرَّجُلُ يَجِيءُ بكَفِّ ذُرَّةٍ، وَيَجِيْءُ الآخَرُ بِكُفِّ تَمْرِ، وَيَجِيءُ الآخَرُ بِكِسْرَةٍ حَتَّى اجْتَمَعَ عَلَى النَّطْعِ مِنْ ذَٰلِكَ شَيْءٌ يَسِيْرٌ، فَدَعَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ بِالبَرَكَةِ، ثُمَّ قَالَ: «خُذُوا فِي أَوْعِيَتِكُمْ، َ فَأَخَذُوا فِي أَوْعِيَتِهِمْ حَتِّي مَا تَرَكُوا فِي العَسْكَر وِعاءً إلَّا مَلَؤُوهُ، وَأَكَلُوا حَتَّى شَبِعُوا وَفَضَلَ فَضْلَةٌ، فقالَ رَسُولُ اللهِ عَلِي : ﴿ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلْهَ إِلَّا اللهُ ، وَأُنِّي رَسُولُ اللهِ، لا يَلْقَى اللهَ بِهِمَا عَبْدٌ غَيْرُ شُاكٌّ، فَيُحْجَبَ عَنِ الجَنَّةِ» رواًهُ مسلم.

چھوڑا جسے نہ بھرا ہو (علاوہ ازیں) سب نے کھایا 'یمال تک کہ وہ سیر ہو گئے اور کچھ نچ بھی گیا۔ رسول اللہ کا مالئے نے ارشاد فرمایا 'میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور بیہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ ہو بندہ بھی کلمہ توحید و رسالت کے ساتھ اللہ کو ملے اس حال میں کہ اسے کوئی شک و شبہ نہ ہو' پھر اسے جنت میں جانے ساتھ الیا نہیں ہو گا' میں جانے سے روک دیا جائے؟ (یعنی ایسا نہیں ہو گا' میں جائے گا)۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل علي أن من مات علي التوحيد دخل الجنة قطعا، حديث رقم ٣٢.

کا ۱۲- فوائد: اس میں نبی ملتی کے معجزے کا اور آپ کی دعاکی تاثیر اور برکت کا بیان ہے کہ تھوڑا سا کھانا پورے لشکر کو کافی ہو گیا۔ غزوہ تبوک کے شرکاء کی تعداد کتنی تھی؟ کسی مستند روایت میں بیہ تعداد بیان نہیں ہوئی ' حافظ ابن حجر نے "فتح الباری " میں سیرو مغازی کی بعض روایات کے حوالے سے ۱۳۰۰ اور ۲۰۰۰ ہزار تک کی تعداد بیان کی ہے۔ یہ روایات اگرچہ محت ہیں۔ تاہم صحح بخاری کی روایت سے اتنا تو ضرور معلوم ہو تا ہے کہ اس کے شرکاء کی تعداد بہت زیادہ تھی۔ روایت بخاری کے الفاظ ہیں۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مففول (غیرافضل) شخص اپنے سے افضل اور برتر شخص کو مشورہ دے سکتا ہے۔ اس طرح افضل شخص کو اپنے سے کم رتبہ لوگوں کے مشورے بھی سننے چاہئیں۔ ممکن ہے اس میں بمٹری کا زیادہ پہلو ہو۔ اس سے نہ افضل کے رہبے میں کمی آتی ہے اور نہ اسے مففول کی طرف سے افضل کی شان میں گتاخی قرار دیا جا سکتا ہے۔

۲۱۸ - وَعَنْ عِتْبَانَ بِنِ مَالَكِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

اللهِ عَلَيْهُ، فقلتُ له: إنِّي أَنْكُرْتُ بَصَري، وَإِنَّ الوَادِيَ الَّذِي بَيْنِي وَبَيْنَ قَوْمي يَسِيلُ إِذَا يَّاءَت الْأَمْطِارُ، فَيَشُتُّ عَلَى عَلَى اجْتِيَازُهُ، نَهِ دَدْتُ أَنَّكَ تَأْتِي، فَتُصَلِّي في بَيْتِي مَكَاناً أَتَّخِلَهُ مُصَلِّي، فقيال رسُولُ الله عَلَيْةِ: «سَأَفْعَلُ»، فَغَدا عليَّ رَسُولُ اللهِ، وأَبُو بَكْر رَضِيَ اللهُ عنه ، بَعْدَ ما اشْتَدَّ النَّهارُ ، وَاسْتَأْذَنَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْقِ، فَأَذِنْتُ لَهُ، فَلَمْ يَجْلِسْ حَتَّى قالَ: «أَيْنَ تُحِبُّ أَنْ أُصَلِّى مِنْ لا يُحِبُّ اللهَ وَرَسُولَهُ، فقالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لا تَقُلْ ذٰلِكَ، أَلا تَرَاهُ قالَ: لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ، يَنْتَغِي بِذَٰلِكَ وَجْهَ اللهِ تَعالَى؟!». فَقَالَ: اللهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ، أَمَّا نَحْنُ فَوَاللهِ! مَا نَرَى وُدُّهُ، وَلا حَدِيثَهُ إلَّا إلى المُنَافِقِينَ! فقالَ مَنْ قَالَ: لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ، يَبْتَغِي بِذَٰلِكَ وَجْهَ اللهِ» متفتقٌ عليه.

اسے پار کر کے ان کی مسجد تک جانا میرے کئے دشوار ہوتا۔ چنانچہ میں رسول الله الله الله علی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ سے عرض کیا کہ میری نگاہ کمزور ہو گئی ہے اور وہ نالہ' جو میرے اور میری قوم کے درمیان ہے ' بارش آنے کی وجہ سے بہتا ہے اور اسے پار کرنا میرے لئے دشوار ہو تا ہے۔ پس میری خواہش ہے کہ آب میرے گھر تشریف لائیں اور وہاں کسی جگہ پر نماز يرها دين عين اسے جائے نماز بنا لوں گا۔ رسول الله مَاتُهُ مِنْ فَرَمَا يَا وَيُهَا مِنْ عَنْقُرِيبِ (اليها) كرول كاليس بَيْتِكَ؟» فَأَشَرْتُ لَهُ إلى المَكَانِ الَّذِي أُحِبُ (ووسرے دن) صبح كے وقت ، جب كه سورج خوب أَنْ يُصَلِّيَ فيه، فَقَامَ رَسُولُ اللهِ عَلِيْنِ ، فَكَبَّرَ جُرْه چِكا تَهَا وسول الله طَلَّمَايَام اور ابو بكر رائلتُه تشريف وَصَفَفْنَا وَرَاءَهُ، فَصَلَّى رَكْعَتَيْن، ثُمَّ سَلَّمَ للسَّد رسول الله طلَّيْمَ في اندر آني كي اجازت طلب وَسَلَّمْنَا حِيْنَ سَلَّمَ، فَحَبَسْتُهُ عَلَى خَزيرَةً فرمائي سي في آپ كواجازت دے دى آپ بيٹے بھى تُصْنَعُ لَهُ، فَسَمِعَ أَهْلُ الدَّارِ أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ نهي اور فرمايا ، تم الله على سے س جگه كو ميرے في بَيْتِي، فَشَابَ رَجَالٌ مِنْهُم حَتَّى كَثُرَ نَمَاز يِرْصِن كَ لِتَ بِبند كرتے ہو؟ میں نے اس جگہ كی الرِّجَالُ في البَيْتِ، فَقَالَ رَجُلٌ: مَا فَعَل طرف اشاره كيا جس ميں ميں بي بيند كرتا تھا كه آپ" مَالِكٌ لا أَرَاهُ! فَقَالَ رَجُلٌ: ذلكَ مُنَافِقٌ مُماز يرْهيں۔ چنانچه رسول الله طَيْمَايُم كُمْرِ مِه وس اور آپ یے اللہ اکبر کما اور ہم نے آپ کے پیچے صف باندھ لی' آپ ؑ نے دو رکعتیں پڑھائیں' پھر سلام پھیر ویا' ہم نے بھی آپ کے سلام کے ساتھ سلام پھیرویا۔ یں میں نے آپ کو اس خزیرہ (ایک مخصوص کھانا) کے کئے روک لیا جو آپ کے لئے تیار کیا گیا تھا' آس یاس رسولُ الله ﷺ: «فَإِنَّ اللهُ قَدْ حَرَّمَ على النَّارِ كَ كُر الول في الله عليم الله عليم ميرك گھر تشریف فرما ہیں ' پس ان میں سے لوگ آنے شروع ہو گئے 'حتیٰ کہ گھر میں بہت سے لوگوں کا جوم ہو گیا۔ ایک آدمی نے کما' مالک کو کیا ہوا کہ میں اسے (یمال) نہیں دکھے رہا؟ ایک دوسرے شخص نے کما' وہ تو منافق ہے وہ اللہ اور اس کے رسول سے محبت نہیں رکھتا۔ رسول الله ملی کیا نے فرمایا ' یہ بات مت کمو ' کیا تم نے

کے ذریعے سے وہ اللہ کی رضا مندی کا طالب ہے۔ اس نے جواب دیا' (حقیقت تو) اللہ اور اس کا رسول بهتر جانتے ہیں' جہاں تک ہمارا تعلق ہے' ہم تو اللہ کی قتم اس کی محبت اور اس کی بات چیت منافقین ہی کے ساتھ ویکھتے ہیں۔ رسول اللہ ملٹھ کیا نے فرمایا 'جس نے اللہ کی رضا کے لئے لا الله الا الله پڑھ لیا اللہ نے اس کو جہنم کی آگ پر حرام کر دیا ہے ' (بخاری و مسلم) عتبان عین پر کسرہ ' تاء ساکن اور اس کے بعد باء المُعْجَمَةِ، وَالسَزَّايِ: هَي دَقيقٌ يُطْبَخُ مِ- الخزيره وَالعَ اور زاء كم ساته الريك آثُ بِشَخْمٍ. وقوله: ﴿ ثَابَ رِجَالٌ ﴾ بِالنَّاءِ اور چربي سے بنائی ہوئی وُش - ثاب رجال ' ثاء کے ساتھ'معنی ہیں' لوگ آئے اور جمع ہو گئے۔

نبیں ویکھا کہ اس نے لا الله الا الله کما ہے؟ اس

و «عِتْبَان» بكسر العين المهملة، وإسكان التاء المُثَنَّاة فَوْقُ وبَعْدَها باءٌ مُوحَدةٌ. وَ «الخَزيرةُ» بالخاء ٱلمُثَلَّثَةِ ، أَيْ: جَاؤُوا وَاجْتَمَغُوا.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلوة، باب المساجد في البيوت، وغيره من الكتب ـ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل علي أن من مات علي التوحيد دخل الجنة

١٨٠٨ - فواكد: (١) وادى دو بياروں يا چانوں كے درميان نشيى جگه كو كما جاتا ہے ، جو برساتى اور سياني پانى ك گزرگاہ ہوتی ہے۔ مالک سے مراد' مالک بن دخشن یا دخیشن ہے۔ جیسا کہ مسلم کی دوسری روایت میں ہے۔ ابن قتیبہ نے کہا ہے کہ خزیرہ 'وہ کھانا ہے کہ گوشت کے چھوٹے چھوٹے کلڑے کرکے انہیں پکایا جاتا ہے 'جبوہ گل جاتے ہیں تو اس میں باریک آٹے کی آمیزش کر دی جاتی ہے۔ اگر یہ گوشت کے بغیر ہو تو اسے عصیدہ کہا جاتا ہے۔ بعض روایات میں اس کے لئے جشیشہ کالفظ آیا ہے' اسے دشیشہ بھی کما جاتا ہے۔ اس کا طریقہ بھی خزیرہ کی طرح ہی ہے۔ اس مدیث سے معلوم ہوا کہ عذر شرعی کی وجہ سے آدمی گھریر بھی نماز پڑھ سکتا ہے۔ (۲) اس کے لئے گھر میں ایک جگہ مخصوص کر لینا بھی بہتر ہے۔ (۳) محض شہے کی بنا پر کسی مومن کے بارے میں بدمگانی كرنا جائز نهيں۔ (٨) مومن بالآخر جنتى ہے۔ اس آخرى تكتے كى وضاحت ہم يہلے كر آئے ہيں 'اسے دوبارہ ملاحظہ فرماليا جائے۔

> ٤١٩ \_ وعن عمر كبن الخطّاب رضيَ اللهُ عنه، قال: قَدِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ بسَبْيَ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْي تَسْعَىِ، إذْ وَجَدُّتْ صَبِيًّا في السَّبْيِ أَخَذَتْهُ، فَأَلَّزَقَتْهُ بِبَطْنِهَا، فَأَرْضَعَتْهُ، فقالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ:

ے / ۱۹۹ ۔ حضرت عمر بن خطاب رخالتنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی ایم کے پاس کچھ قیدی آئے۔ پس (آپ م نے دیکھا کہ) ان میں سے ایک عورت (اپنے بچ ک<sup>ا</sup> تلاش میں) دو رقی پھرتی ہے۔ جب قیدیوں میں وہ کو<sup>ل</sup>ی بچہ پاتی تو اسے بکڑ کر اپنے سینے سے چمٹا لیتی اور اسے

﴿أَتَرَوْنَ هٰذِهِ الْمَرْأَةَ طَارِحَةً وَلَدَهَا في النَّارِ؟» قُلْنَا: لا وَالله! فَقَالَ: ﴿لَلَّهُ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هٰذِهِ بِوَلَدِهَا» متَّفَقٌ عليه.

دودھ بلانے لگتی۔ رسول اللہ طلق نے فرمایا 'تمہارا کیا خیال ہے کہ یہ عورت اپنے بچے کو آگ میں پھینک دے گی؟ ہم نے کہا 'نہیں' اللہ کی قتم۔ آپ نے ارشاد فرمایا' یقینا اللہ تعالی اپنے بندول پر اس سے کہیں زیادہ مہران ہے جتنی یہ عورت اپنے بچے پر ہے۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته ـ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى.

۱۹م- فوائد: (۱) حافظ ابن جر فرماتے ہیں کہ مند اساعیلی کی روایت میں مزید یہ الفاظ ہیں۔ (تلاش کرتے کرتے) اس نے اپنا بچہ بھی یالیا اور پھراس نے اسے پکڑ کراینے سینے سے جمٹالیا۔ حافظ ابن حجرٌ مزید فرماتے ہیں کہ سیاق مدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بچہ تو اس عورت سے گم ہو گیا تھا لیکن اس کے بیتانوں میں دودھ جمع ہونے کی وجہ سے اسے تکلیف ہو رہی تھی' اس لئے جو بچہ بھی اسے ملتا وہ اسے دورھ پلانے لگ جاتی' تا کہ دودھ کی تخفیف سے اس کی تکلیف گھٹ جائے۔ پھر جب اس کا اپنا بچیہ مل گیا تو اسے اپنے سینے سے چمٹالیا اور دودھ بلایا۔ اس سے معلوم ہوا کہ قیدی عورتوں کی طرف (بقدر ضرورت) دیلھنا جائز ہے۔ (۲) جن چیزوں کا عقل اور حواس کے ذریعے سے ادراک ممکن نہیں' انہیں سمجھانے اور انسانی فعم کے قریب کرنے کے لئے مثال دین جائز ہے۔ جیے ٹی ملی اللہ کی رحمت کی وسعت کو سمجھانے کے لئے ، جس کو عقلاً سمجھنا ممکن نہیں ہے ، اس عورت کی عالت کو بطور مثال پیش فرمایا۔ (۳) اس میں اخف الضررین (دو نقصان دہ چیزوں میں سے کم تر نقصان دہ چیز) کو اختیار کرنے کا بھی جواز ہے۔ کیونکہ اس عورت کو نبی سائیا ہے بچوں کو دودھ پلانے سے منع نہیں فرمایا ،جب کہ یہ احمال موجود تھا کہ برے ہو کریہ آپس میں رشتہ ازدواج میں مسلک ہو جائیں۔ اس کئے کہ یہ صرف احمال ہی تھا' جب کہ عورت کے دودھ میں تخفیف' اس کی فوری ضرورت تھی اور اس کا فائدہ بقینی تھا۔ (۳) اس میں "بندول" كالفظ عام ہے جس میں مومن اور كافر دونوں شامل ہیں۔ ليكن قرآن كريم نے اس كى وضاحت كر دى ہے کہ اللہ کی رحمت دنیا میں عام ہے جس سے مومن و کافر دونوں ہی بکسال فیض یاب ہو رہے ہیں۔ لیکن آخرت میں یہ رحمت صرف اہل ایمان کے لئے خاص ہو گی اور کافر عذاب ہی سے دو چار ہول گے ' کیونکہ عدل كا تقاضا يى م- ورحمتى وسعت كل شئى فساكتبها للذين يتقون الايه" (الاعراف '١٥٦) فتح الباري-

٤٢٠ وعن أَبِي هريرة رضيَ اللهُ م ٢٠٠٠ - حفرت ابو جريه بظائد سے روايت ہے ، عنه قال: قال رسُولُ اللهِ ﷺ: «لَمَّا خَلَقَ رسول الله اللهِ اللهِ عَلَيْ جب الله تعالى نے مخلوق کو اللهُ وَيَا كَهُ مِيرِي رحمت ميرے غصے فَوْقَ العَرْشِ: إنَّ رَحْمَتِي تَعْلِبُ غَضَبِي ». پاس عرش پر ہے الله ويا كه ميرى رحمت ميرے غصے فَوْقَ العَرْشِ: إنَّ رَحْمَتِي تَعْلِبُ غَضَبِي ». پاس عرش پر ہے الله ويا كه ميرى رحمت ميرے غصے الله اللهُ الل

### ير غالب ہو گی۔

اور ایک اور روایت میں ہے۔ میرے غفے وفبي روايـةٍ: «غَلَبَتْ غَضَبِي». وفي (غضب) پر غالب ہے۔ ایک اور روایت میں ہے رواية: «سَبَقَتْ غَضَبِي» متفقٌ عليه. میرے غضب پر سبقت لے گئی ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب ﴿ويحذّركم الله نفسه ﴾ وكتاب بدء الخلق، باب ﴿ وهو الذي يبدأ الخلق ثم يعيده ﴾ وغيرهما من الكتب \_ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى.

< ٢٠- فوائد: امام خطائي فرماتے ہیں كه كتاب سے مراد يا تو الله تعالى كا فيصله بے جو اس نے كيا ہوا ہے۔ جيے كتب الله لا غلبن انيا ورسلي (المجادله '٢١) مين كتب بمعني قفي ہے۔ يا پھراس سے مراد لوح محفوظ ہے ' جس میں اس نے سب کھ لکھ رکھا ہے۔ اللہ تعالی عرش پر ہے اور بیہ کتاب بھی اس کے پاس ہے' اس کی حقیقت و کیفیت کو جانے سے ہم قاصر ہیں ' تاہم استواء علی العرش کی کیفیت جانے بغیراس پر ایمان رکھنا ضروری ہے۔ (فتح الباري- كتاب التوحيد "باب و كان عرشه على الماء)

> ١٢١ \_ وعنه قال: سَمعْتُ رَحْمَةً وَاحِدَةً بَيْنَ الحِنِّ وِالْإِنْسِ وَالْبَهَائِمِ مُهَجِّدٍ وَالْهَوامِّ، فَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ، وَبِهَا يَتَرَاحَمُونَ، وَبِهَا تَعْطِفُ الوَحْشُ عَلَى وَلَدِهَا، وَأَخَّرَ اللهُ تَعَالِي تِسْعاً وتِسْعِينَ رَحْمَةً يَرْحَمُ بِهَا عِبَادَهُ يَوْمَ القِيَامَةِ" متفقُّ

٩ / ٢١١ - الني حفرت ابو بريره وفالله سے روايت ب رسُولَ اللهِ عَلَيْةِ يقول: «جَعَلَ اللهُ الرَّحْمَةَ كَم مِين في رسول الله طَلِّقَالِيم كو فرمات بوع ساكم الله مِائَةَ جُزْءٍ، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ، تَعَالَى في رحمت كي سو عص كن ان مين سي نااوك وَأَنْزَلَ فِي الأرْضِ جُزْءاً وَاحِداً، فَمِنْ ذَلِكَ اللهِ إِلى محقوظ ركم لتح اور ايك حصد زمين مين اثارا-الجُزْءِ يَتَرَاحَمُ الْخَلائِقُ حَتَّى تَرْفَعَ الدَّابَّةُ اسى ايك صفى كى وجه سے اللہ كى تمام مخلوق ايك حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةً أَنْ تُصِيبَهُ اللهِ وفي ووسرے بر رحم كرتى ہے يمال تك كه ايك جانور جى روايةٍ: «إِنَّ يِنَّهِ تَعَالَى مِائَةَ رَحْمَةٍ أَنْزَلَ مِنْهَا إِنَّا كُمِرا بِيْ فِي سِي مِثَالِينًا م كركبين السي "كليف

ایک اور روایت میں بے کہ اللہ کے پاس سو ر ممتیں ہیں' اس نے ان میں سے ایک رحمت جنول' انسانوں عیابوں اور کیڑے مکوڑوں کے درمیان اتاری ہے۔ ایس ای ایک حصہ رحمت کی وجہ سے وہ ایک دو سرے یہ نری کرتے اور رحم سے پیش آتے ہیں اور اسی کی وجہ سے وحشی جانور اپنے بیچ پر مہرانی کرتا ہے اور اللہ نے نانوے رحمیں چھے رکھ چھوڑی ہیں جن ك ساته وه قيامت والے دن اين بندول ير رحم فرمائے گا۔ (بخاری ومسلم)

ورواهُ مسلم أيضاً من رواية سَلْمَانَ الفَارسيِّ رضي اللهُ عنه قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكِ: َ «إِنَّ لِلهِ تَعَالَى مِائَةَ رَحْمَةٍ فَمِنْهَا رَحْمَةٌ لِيَوْمِ القِيَامَةِ». وفي روايةٍ: «إنَّ الله تَعَالَى خَلَقَ يَوْمَ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ مِائَةً قَامِت كُون كَ لِيَ (مَحْفُوظ) بين -رَحْمَةٍ كُلُّ رَحْمَةٍ طِبَاقُ مَا بَيْنَ السَّماءِ إلى الأَرْض، فَجَعَلَ مِنها في الأرْض رَحْمَةً، فَبِهَا تَغُطِفُ الوَالِدَةُ عَلَى وَلَدِهَا، وَالْوَحْشُ وَالطَّيْرُ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضِ، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ القِيَامَةِ ، أَكْمَلَهَا بِهِذِهِ الرَّحْمَةِ ».

اور اس کو مسلم نے بھی حضرت سلمان فارسی مظافتہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ ملٹی کیا نے فرمایا 'ب شک اللہ تعالی کے پاس سو رحمتیں ہیں۔ ان ہی میں سے يَسُرَاحَمُ بِهَا الْخَلْقُ بَيْنَهُمْ، وَتِسْعٌ وَتِسْعُونَ ايك وه رحمت ہے جس كى وجہ سے مخلوق آپس میں ایک دو سرے پر رحم کرتی ہے اور ننانوے رحمتیں

اور ایک روایت میں ہے ' بے شک اللہ تعالی نے ' جس روز آسانول اور زمین کو پیدا فرمایا' سو رخمتیں پیدا کیں۔ ہر رحمت (اگر اس کا جسمانی وجود ہو تو اتنی ہے کہ) آسان و زمین کے درمیان خلا کو پر کر دے۔ پھران میں سے ایک رحمت کو اس نے زمین میں رکھ دیا' پس اسی کی وجہ سے مال اینے بیچ پر اور وحشی جانور اور پرندے ایک دو سرے پر شفقت کرتے ہیں ' پس جب قيامت كا دن مو گاتو الله تعالى اپني رحمت كو اس (دنيوي) رحمت کے ساتھ ملا کر مکمل فرمائے گا (اور پھراس کے ساتھ اینے بندول پر رحمت کرے گا)

تَخْرِيجٍ: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب جعل الله الرحمة مائة جزء، وكتاب الرقاق، باب الرجاء مع الخوف \_ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب في سعة رحمة الله تعالى.

المهم- فواكد: (١) اس سے معلوم ہوا كه ايك دوسرے پر رحم و شفقت كا معامله كرنا الله كو پند بھى ہے اور اس كا ففنل وكرم بكى - اى لئے اس نے رحمت كابير ايك حصد ونيا ميں نازل فرمايا ہے اور جو شخص اتنا سنگ ول ہو کہ وہ رحم وشفقت کے جذبات سے ہی ناآشنا ہو تو بیر ایک نمایت ہی ناپندیدہ چیز ہے 'علاوہ ازیں اللہ کے فضل و كرم سے محروى كى علامت بھى ہے۔ (٢) الله تعالى قيامت والے دن سور حمول كے ساتھ اپنے بندول سے معاملہ فرمائے گا' اس میں یقیناً بندوں کے لئے بڑی امید اور زبروست خوش خبری ہے لیکن جو اس بنیاد پر اس کی مخالفت کو اُپنا شیوہ اور اس کی حدود کی پامال کو اپنا وطیرہ بنا لے' اس کے لئے اس کا غضب بھی اس روز نهایت شدید ہو گا۔ اس کئے ٹرک فرائض اور اعراض و انتکبار کے ساتھ رحت اللی کی امید مختم حظل کی کاشت کر کے کسی ثمر ترك كى بيداداركى اميد ركف ك مترادف ب-

١٠ / ٢٢٣ - ويي حضرت ابو جريره رفايَّة نبي طلَّ يلم عد الله ٢٢٤ - وعنه عن النَّبِيِّ عَلَيْكُو، فِيما تعالیٰ کا قول نقل فرماتے ہیں کہ کوئی بندہ گناہ کر کے پھر يَحكِي عَنْ رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، قال: «أَذْنَبَ عَبْلًا ذَنْباً، فقالَ: اللَّهُمَّ اغفِرْ لَي ذَنبي، فقالَ كي الله ميراكناه بخش دے والله تارك وتعالى

وَيَتُوبُ أَغْفِرُ لَهُ ، فَإِنَّ التَّوبةَ تَهْدِمُ مَا قَبْلَها .

اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدِي ذَنْباً، فَعَلِمَ فراتا ہے، میرے بندے نے گناہ کیا اور وہ جانا ہے کہ أَنَّ لَهُ رَبّاً يَغْفِرُ الذَّنْب، وَيَأْخُذُ بالذَّنْب، ثُمَّ اللَّ أنب، ثُمَّ اللَّ أنب، ثُمَّ اللَّ أنب مج جو كناه بخشًا م اور كناه كي بإداش مين عَادَ فَأَذْنَبَ، فقالَ: أَيْ رَبِّ! اغْفِر لِي موافذه بهي كرتا ہے۔ پھروه گناه كاار تكاب كرتا ہے اور كهتا ذَنْبِي، فقالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ عَبْدِي ﴿ وَ اللَّهِ مِيرَ عَبْدِي ﴾ الله معاف فرما و \_ \_ الله ذَنْبَاً، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبّاً يَغْفِرُ الذَّنْبَ، وَيَأْخُذُ تِبارك وتعالى فرماتا ہے میرے بندے نے گناہ کیا ہے اور بالذَّنْبِ، ثُمَّ عَادَ فَأَذْنَبَ، فقالَ: أَيْ رَبِّ! استعلم م كه اس كارب م جو كناه معاف كرتا مواور اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، فقالَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: أَذْنَبَ كَناه كي وجه ع كرفت بهي فرما تا ہے۔ پروه كناه كرتا ہے عَبْدِي ذَنْباً ، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبّاً يَغْفِرُ الذَّنْبَ ، اور كمتاب المصرك رب! ميرا كناه معاف كروك الله وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ، فَذْ غَفَرْتُ لِعَبْدِي فَلْيَفْعَلْ تِبارك و تعالى فرماتا ہے ميرے بندے نے گناہ كيا اور وہ مَا شَاءَ» متفقٌ عليه. وقوله تعالى: «فَلْيَفْعَلْ جانتا ہے كه اس كارب ہے جو گناه كو بخش بھي ديتا ہے اور مَا شَاءَ ﴾ أَي: مَا دَامَ يَفْعَلُ هِكَذَا، يُذْنِبُ إِس كى وجه سے رفت بھى كرتا ہے ' يقيناً ميں نے اپنے بندے کو بخش دیا'یں وہ جو چاہے کرے۔ (بخاری ومسلم) "يس جو چاہے كرے"كامطلب ہے كہ جب تك وہ اس طرح کرے گا کہ گناہ کرکے توبہ کرتا رہے تومیں اسے بخشار ہوں گا۔ اس لئے کہ توبہ 'اپنے ما قبل کے گناہ کو ختم کردی ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى: ﴿ يريدون أن يبدُّلُوا كلام الله - وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكرّرت.

میں اعراض اور انتکبار سے پاک ہے ' تاہم اس سے بار بار گناہ کا ارتکاب ہو جاتا ہے اور وہ ہر دفعہ گناہ کے بعد بارگاہ الی میں گڑ گڑا تا اور استغفار کرتا ہے' تو اللہ تعالی اسے معاف فرما تا رہتا ہے۔ کیونکہ وہ توبہ و استغفار کر کے اصرار سے گریز کر رہا ہے اور مواخذہ اللی سے لرز رہا ہے۔ جس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ کی عظمت و جلالت سے اس کا دل لبریز ہے اور اس کے سامنے اظہار بندگی میں اسے کوئی عار نہیں ہے اور بندے کی بیہ خوبی ایس ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے پند فرماتا ہے۔ اس لئے وہ فرماتا ہے کہ بندہ جب تک عاجزی سے میرے سامنے جھکتا رہے گا' میں اسے معاف کرتا رہوں گا۔

اس کے برعکس ایک بندہ وہ ہے جو بار بار گناہ کا ارتکاب کرتا ہے ' پھرنہ توبہ و استغفار کرتا ہے اور نہ اللہ کے مواخذے کا کوئی اندیشہ اس کے دل میں ہے۔ ظاہر ہے کہ بیہ شخص مذکورہ بندۂ مومن سے یکسر مختلف ہے' اس کے ساتھ اللہ کا معاملہ بھی اس سے مختلف ہو گا۔ پہلا کردار ایک بندہ مومن کا ہے جس پر اللہ تعالیٰ گناہ کے باوجود' اپنی خوشی کا اظهار فرما تا ہے اور دو سرا کردار ایک باغی اور سرکش کا ہے جس کے لئے اس نے سخت عذاب تياركر ركها -- جعلنا الله من الاولين-

٤٢٣ \_ وعنه قال: قال الم ٣٢٣ - سابق راوي بي سے روايت ہے ' رسول رسولُ اللهِ عَلَيْ : «وَالَّذِي نَفْسي بِيكِهِ! لَوْ لَمْ الله طَيْرَا فِي فرمايا ، قسم ب اس ذات كى جس كم باتص تُذْنِبُوا، لَذَهَبَ اللهُ بِكُمْ، وَلَجَاءَ بِقَوْم مِن ميرى جان ہے اگر تم گناه نہ كرو ، تو اللہ تعالی تمہيں يُذْنَبُونَ، فَيَسْتَغْفِرُونَ اللهَ تَعَالَى، فَيَغْفِرُ خَمْ كرك ايسے لوگ بيدا فرمائ كاجو كناه كريں كے ' پھر الله تعالی سے گناہوں کی معافی مانگیں کے اور وہ انہیں معاف فرما دے گا۔ (مسلم)

لَهُمْ» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب سقوط الذنوب بالاستغفار توبة، حديث رقم ۲۷٤٩.

سوم م فوائد: اس كا مطلب بھى يى ہے كه گناه كرك گناه پر اصرار كرنے كى بجائے توبہ و استغفار كو الله تعالى پند فرہا اے حتیٰ کہ اگر ایسے لوگ ناپید ہو جائیں کہ جن سے نہ گناہ کا صدور ہو اور نہ وہ توبہ کریں تو اللہ تعالی ایے لوگ پیدا فرما دے گاجو اس طرح کریں گے۔ اس کا یہ مطلب قطعاً نہیں ہے کہ وہ گناہوں کو پہند فرما تا ہے اور گناہ گار اس کے محبوب ہیں' بلکہ وہ توبہ و انابت کو پیند فرماتا ہے اور ایسے ہی لوگ اسے محبوب ہیں اور کی اس مدیث کا مفاد ہے۔

> ٤٢٤ \_ عن أبي أيُّوبَ خَالدِ بنِ زيد رضي الله عنه، قال: سمعت رسولَ اللهِ ﷺ يقول: «لَوْلا أَنَّكُمْ تُذْنِبُونَ، لَخَلَقَ اللهُ خَلْقاً يُذْنِبُونَ، فَيَسْتَغْفِرُونَ، فَيَغْفِرُ لَهُمْ» رواه مسلم.

۱۲ / ۲۲۳ \_ حضرت ابو ابوب انصاری مخالفته سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طالی کو فرماتے ہوئے سا کہ اگر تم گناہ نہ کرتے تو اللہ تعالی ایسی مخلوق پیدا فرما تا جو گناه کرتی اور استغفار کرتی' پس وه انهیں بخش دیتا۔ (مسلم 'باب مذکور)

رقم ۲۷٤۸.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب سقوط الذنوب بالاستغفار توبة، حديث

٤٢٥ ـ وعن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: كُنَّا قُعُوداً مَعَ رسولِ الله ﷺ، مَعَنَا أَبُو بِكُرٍ وَعُمَرُ، رضي الله عنهما، في نَفَرٍ، فَقَامَ رَسُولُ اللهِ ﷺ، مِنْ بَيْنِ أَظْهُرِنَا، فَأُبْطَأُ عَلَيْنَا، فَخَشينَا أَنْ يُقْتَطَعَ دُوِنَنَا، فَفَرِعْنَا، فَقُمْنَا، فَكُنْتُ أَوَّلَ مَنْ فَرَعَ، فَخُرَجْتُ أَبْتَغِي رسولَ اللهِ ﷺ، حَبَّى أَتَيْتُ حَائِطاً لِلأَنْصَارِ - وَذَكَرَ الحَديثَ بِطُوله إلى قُوله: ـ فقال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «اذْهَبْ فَمَنْ لَقِيتَ وَرَاءَ هٰذَا الحَائِطِ يَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلَّا

۱۳ / ۳۲۵ ۔ حفرت ابو ہررہ رہائٹر سے روایت ہے کہ ہم رسول اللہ ملتھ کے ساتھ بیٹے ہوئے تھے۔ ہارے ساتھ حضرت ابو بکرو عمر ﷺ بھی لوگوں کی ایک جماعت میں موجود تھے ' پس رسول اللہ ملتھ لیا ہمارے در میان میں سے اٹھ کر تشریف لے گئے اور ہمارے پاس واپس آنے میں دریہ لگا دی میں اندیشہ ہوا کہ کمیں ہاری غیر حاضری میں (دسمن نے) آپ کو نقصان نہ پہنچایا ہو' چنانچہ ہم گھبرا کر اٹھ کھڑے ہوئے 'گھبرانے والول میں میں سب سے پہلا شخص تھا' پس میں رسول الله طاتیام کی

مسلم.

اللهُ، مُسْتَيَقِناً بِهَا قَلْبُهُ فَبَشَّرْهُ بِالجَنَّةِ» رواه تلاش میں لکلا' یمال کک کہ میں انصار کے ایک ہاغ میں آگیا۔ پھرانہوں نے کمبی حدیث ذکر فرمائی 'جس میں ابو ہرریہ منالقہ سے فرمایا' جاؤ! اس باغ کے باہر جو بھی تہمیں ملے جو ول کے یقین کے ساتھ لاالـه الاالـله کی گواہی دے ' تو تم اسے جنت کی خوش خبری سا دو۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل علي أن من مات علي التوحيد دخل الجنة قطعاً.

بھگت کر۔ (۲) رہنماانی جماعت سے بوقت ضرورت اٹھ کر جا سکتا ہے یہ کوئی اخلاق کے منافی نہیں۔ (۳) ہے جو نبی كريم طاليل ك بارك مين حاضر ناظر كا مسكه بنايا مواب صحيح نهين - (٣) صحابه أكو آنخضرت طاليل كي بابت تشويش رہتی تھی اور بید ان کی آپ سے بے پناہ محبت کی دلیل ہے۔ (۵) آدمی اپنے علاوہ دوسرے کو بھی تبلیغ و اشاعت كاكمه سكتا ہے۔ (٢) لا اله الا الله كى برى نفيلت ہے۔

> ٤٢٦ ـ وعن عبدِ الله بنِ عَمْرِو بنِ يَدَيْهُ وقال: «اللَّهُمَّ! أُمَّتِي أُمَّتِي» وَبَكَى، «فقال الله عَزَّ وَجَلَّ: يَا جبريلُ! اذْهَبْ إلى مُحَمَّدٍ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ، فَسَلْهُ مَا يُبْكِيهِ؟ "فَأَتَّاهُ جبْريلُ، فَأَخْبَرَهُ رسولُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ بَمَا قال وَهُوَ أَعْلَمُ، «فقالِ اللهُ تعالى: يَا جبريلُ! اذْهَبْ إلى مُحَمَّدِ فَقُلْ: إِنَّا سَنُرْضِيكَ في أُمَّتكَ وَلا نَسُو وَٰكَ » رواه مسلم.

١١ / ٢٦١ . حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص شي العاص رضي الله عنهما، أنَّ النبيَّ عِلَيْ تلاً على روايت م كم في كريم طَلْهَيْم في الله تعالى ك قَوْلَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ في إبراهيم ﷺ: ﴿ رَبِّ قُولَ كَي تلاوت فرماني جو ابراجيم عَلِيتُم كَ بارے سُن ب إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ فَنَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ كُو "الله والله بتول في بهت سے لوگول كو ممراه كر مِنِي ﴾ [ابراهيم: ٣٦]، وَقُولَ عيسى على: ويا يس جس في ميرى بيروى كى وه مجھ سے ہے" الّابيّ ﴿ إِن تُعَدِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُّ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ (سورةَ ابراجيم "٣٦) اور حضرت عبيلي عَالِلَهُ كَا قُول "أَكُر لُوْ ٱلْعَزِيدُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [المائدة: ١١٨]، فَرَفَعَ انهيل عذابُ وے تو يہ تيرے بندے ہيں اور اگر اُو انبیں بخش وے تو تو یقینا غالب عصت والا ہے" (الماكده كال) اس ك بعد آب في الي باته (دعاك لئے) اٹھائے اور فرمایا 'اے اللہ! میری امت! میری امت! اور آپ کی آنکھول سے آنسو روال ہو گئے۔ الله عرو جل نے فرمایا' اے جبریل محمد ( اللہ ایم) کے پاس جا اور تيرا رب خوب جانا ہے اور ان سے يوچو و و كيول روتے ہیں؟ پس جریل آپ کے پاس آئے کی رسول الله طَلْمَالِيم في المبيل وه بتلايا جو آب في الني المت ك

بارے میں) فرمایا تھا' حالانکہ اللہ اسے خوب جانتا ہے۔ الله تعالى نے فرمایا 'اے جبریل '! محمد ( اللہ ایم) کی طرف (پر) جا اور ان سے کہ کہ ہم آپ کو آپ کی امت ك بارے ميں خوش كرويں كے، آپ كو ناراض نميں كرس كي - (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب دعاء النبي عَيَالِيَةٍ لأمته وبكائه شفقة عليهم.

٢٢٧- فوائد: اس ميں ايك تو اس شفقت و رحمت كابيان ہے جو نبي النہيا كے دل ميں ايني امت كے لوگول كے لئے تھی اور جس کا کامل اظمار قیامت والے دن ہو گا۔ دو سرا' اللہ کی اس محبت کا تذکرہ ہے جو اللہ کو اینے آخری پنیمبر سن سی سے ہے اور ان دونول باتوں کا فائدہ امت محرب کے اہل ایمان کو ہو گا کہ قیامت والے دن وہ اس کی وجہ سے اللہ کی رحمت و مغفرت سے شاو کام ہول گے۔ جعلنا الله منہم

> ٤٢٧ ـ وعن مُعَاذِ بنِ جَبَلِ رضي الله عنه، قال: كُنْتُ ردْفَ النبيِّ عِلَيْ على حمار فَقَال: «يا مُعَاذُ! هَل تَدري مَا حَقُّ الله عَلى العِبَاد أَن يَعْبُدُوهُ، وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيئاً، وَحَـقَّ العِبَاد عَلى اللهِ أَنْ لا يُعَـذَّبَ مَـنْ لا يُشركُ به شَيئاً»، فقلتُ: يا رسولَ الله! أَفَلا أُبشِّرُ النَّاسَ؟ قال: «لا تُبشِّرُهُمْ فَيَتَّكِلُوا" متفقٌ عليه.

١٥ / ٢٢٧ - حفرت معاذين جبل بناتيز سے روايت ہے ك ين كده ير ني النايم ك يتي موار تا أي ن فرمایا اے معاذ! کیا تم جانتے ہو اللہ کا حق اس کے عباده ، وَمَا حَتُّ الْعبَاد عَلى الله؟ » قلت: الله مندول يركيا عب؟ اور بندول كاحق الله يركيا عب؟ مين وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قال: "فَإِنَّ حَقَّ اللهِ عَلى في كما الله اور اس كارسول بمترجانة بين - آپ في ارشاد فرمایا ' بے شک بندوں پر اللہ کا حق بیر ہے کہ وہ (صرف) اس کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کی کو شریک نہ ٹھرائیں اور اللہ بر بندول کا حق بہ ہے کہ وہ اس کو عذاب نہ دے جو اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھمراتا ہو۔ میں نے عرض کیا یا رسول اللہ! کیا میں لوگوں کو خوش خری نہ دول؟ آپ منے فرمایا 'انسیں خوش خبری مت دو وه چراسی (ایمان) پر بھروسہ کر لیس گے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب ما جاء في دعاء النبي علي أمته إلى توحيد الله - وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل علي أن من مات علي التوحيد دخل الجنة قطعا.

٢٢٧- فوائد: مطلب يہ ہے كہ عام لوگ ،جو بات كو اپنے سياق و سباق كے مطابق سجھنے سے بالعموم قاصر موتے ہیں 'وہ یی سمجھ لیں گے کہ نجات کے لئے توحید و رسالت کا زبانی اقرار کرلینا ہی کافی ہے 'ان کے عملی تقاضول کو بروئے کار لانا ضروری نہیں اور پھروہ اس پر اعتاد کر کے عمل سے غافل ہو جائیں گے۔ حالانکہ اقرار

باللمان سے ایک مومن کو یہ تحفظ تو یقیناً حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ ہمیشہ جنم میں نہیں رہے گا اور بالآخر وہ جنت میں چلا جائے گا۔ لیکن عام لوگ یہ سمجھ لیتے ہیں کہ مومن چاہے کتنا بھی بے عمل یا بدعمل ہو' سرے سے جنم میں ہی نہیں جائے گا اور پہلے مرحلے میں ہی وہ مومنین کاملین کی طرح جنت میں چلا جائے گا۔ جب کہ دیگر دلائل ٰ شرعیہ کی رو سے ایبا سمجھنا صحیح نہیں ہے۔ جیسا کہ اس کی وضاحت پہلے بھی گزر چکی ہے۔ بہرحال اس قتم کی احادیث میں مومن کے جہنم میں جانے کی نفی سے مراد' خلود فی النار (جہنم میں ہمیشہ رہنے) کی نفی ہے' مطلق عذاب اور دخول جهنم کی نفی نہیں۔

رضي الله عنهما عن النبيِّ ﷺ، قال:

٤٢٨ \_ وعسن البَواءِ بن عازب ١٦ / ٢٢٨ - حضرت براء بن عاذب وي الاست ہے' نبی کریم ملی اللہ نے فرمایا' مسلمان سے جب قبریں «المُسْلِمُ إِذَا سُئِلَ في القَبْرِ يَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ سوال كياجاتا ج تووه كوابى ويتا ب كه الله ك سواكوكي إِلَّا الله ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رسُولُ الله ، فذلك معبود شيس اوربيك محمد ( طَنَّ الله ك رسول بين اور قولُه تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِن مطلب الله كه اس قول كابھى آئ "الله تعالى الل بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا وَفِ ايمان كو دنيا كى زندگى ميں بھى مضبوط بات كے ساتھ ٱلْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] متفقٌ عليه. فابت قدم ركه الله اور آخرت مين بهي ركه كا" (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، تفسير سورة إبراهيم - صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها، باب عرض مقعد الميت من الجنة أو النار عليه.

٣٢٨- فواكد: يعنى بير مديث الله تعالى ك فرمان يشبت الله الذين امنوا الاية (سورة ابراجيم ٢٤٠) كى تفیر ہے۔ دوسری بات اس حدیث میں بہ ہے کہ اس میں کلمہ اسلام کے دونوں جزء اسمے بیان ہوئے ہیں۔ لینی لا المه الا المله اور محمد رسول الله - بسرحال قبر مين سوال جواب حق ہے اور مومن الله كى توفيق سے صحيح جواب اور توحید و رسالت کی گواہی دے گا۔

٤٢٩ ـ وعن أنسِ رضي الله عنه عن ١٤ / ٣٢٩ ـ حضرت انس بنائلي سے روايت ہے ، رسول رسولِ اللهِ عَلَيْ قال: «إِنَّ الكَافِرَ إِذَا عَمِلَ الله طَلَّيْ الله طَلْقَالِمُ فَ فَرَهُ إِنَّ الكَافِرَ إِذَا عَمِلَ كُرْتًا حَسَنَةً، أُطعِمَ بها طُعمةً مِنَ الدُّنْيَا، وَأَمَّا مِ تواس اس كابدله ونياكي يجم لذتول مين سے وے المُؤْمِنُ، فَإِنَّ اللهُ تَعَالَى يَدَّخِرُ لَهُ حَسَنَاتِهِ ولا جاتا ، (لِعِني آخرت مين اس اس كاكوئي صله نمين فِي الْآخِرَةِ، وَيُعْقِبُهُ رِزْقاً فِي الدُّنْيَا عَلَى مِلْ كَا) ليكن مومن كامعامله بير ب كه وه اس كي نيكيول طَاعَتِهِ». وفي رواية : «إِنَّ الله لا يَظْلِمُ كا وَخِيرهِ آخرت مِن (صله دينے كے لئے) كر ليتا ہے اور مُؤْمِناً حَسَنَةً يُعْطَى بِهَا في الدُّنْيَا، وَيُجْزَى ونا مِن الله نيًا، وَيُجْزَى ونا مِن الله وني الله في الدُّنْيَا، وَيُجْزَى

بَحَسَنَاتِ مَا عَمِلَ لِلهِ تعالى في الدُّنْيَا حَتَّى ۗ يُجْزَى بهَا» رواه مسلم.

بِهَا فِي الْآخِوَةِ، وَأَمَّا الكَافِرُ، فَيُطْعَمُ إِس كَى نَكَى كَ معاطى مِين ظلم نبين كرتا اسے اس كى نیکی کا صلہ دنیا میں ہی دیا جاتا ہے اور آخرت میں بھی إَذَا أَفْضَى إلى الآخِرَةِ، لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَةٌ اسے بدله دیا جائے گا۔ لیکن کافر کو اس کی ان اچھائیوں كاصله 'جو وہ اللہ كے لئے كرتا ہے ' دنيا ميں بھى دے ديا جاتا ہے' یمال تک کہ جب وہ آخرت میں پہنچے گا تو اس کے پاس کوئی نیک عمل ایسا نہیں ہو گاجس پر اسے بدله ديا جائے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب جزاء المؤمن بحسناته في الدنيا والآخرة.

ہے ' تو اللہ تعالی ان حنات کا صلہ انہیں دنیا کے مال و اسباب کی صورت میں یا ان سے کوئی اہتلاء ٹال کر دے دیتا ہے' کیونکہ اخروی اجر و نواب کے لئے تو ایمان ضروری ہے اور کافر ایمان سے محروم ہوتا ہے اس کئے وہ آخرت کے تواب سے بھی محروم رہے گا۔ اس سے معلوم ہوا کہ ایمان اور عقیدہ ہر عمل کی بنیاد اور عنداللہ تبولیت کے لئے شرط اور مدار ہے۔

۱۸ / ۲۳۰ . حضرت جابر رفائش سے روایت ہے ' رسول ٤٣٠ \_ وعن جابرِ رضي الله عنه الله ملتا نیم نے فرمایا یانچوں نمازیں (یڑھ کینے) کی مثال قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ مَثَلُ الصَّلُواتِ الخَمْسِ كَمَثَل نَهْرِ جَارِ غَمْرِ عَلى بَابِ اللاالب جارى شركى طرح ہے جوتم ميں سے كسى كے دروازے پر ہو' اس سے روزانہ پانچ مرتبہ عسل کرے۔ أَحَدِكُمْ يَغْتَسلُ مِنْهُ كُلَّ يَوْم خَمْسَ مَرَّاتٍ رواه مسلم. «الْغَمْرُ»: الْكَثْيِرُ.

غمر' ممعنی کثیرہے

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب المشى إلى الصلوة تمحي به الخطايا وترفع به الدرجات.

\* اس میں پابندی سے پنج وقتی نماز پڑھنے کے فوائد کا بیان ہے کہ جس طرح روزانہ پانچ مرتبہ نمانے والے کا جسم میل کچیل سے پاک رہتا ہے۔ اس طرح نمازی کے بھی صغیرہ گناہ نماز سے معاف ہو جاتے ہیں اور كبيره گناه سے توب كر لے تو وہ بھى معاف ہو جاتے ہيں۔ اول تو نماز وغيرہ فرائض كا پابند كبيره گناه كا ارتكاب نمیں کرتا اور اگر بھی ارتکاب ہو جائے تو اس پر اصرار اور دوام نہیں کرتا' بلکہ فورا توبہ و استغفار کرلیتا ہے اور صغیرہ گناہ اس کے نماز سے معاف ہوتے رہتے ہیں۔

٢٣١ \_ وعن ابنِ عباسِ رضي الله ١٩ / ٢٣١ \_ حضرت ابن عباس ري الله عباس روايت ب عنهما، قال: سمعت رسولَ اللهِ على كم من في رسول الله ملي كو فرمات بوع سا جو

يقول: «مَا مِنْ رَجُلِ مُسْلِمٍ يَمُوتُ فَيَقُومُ مسلمان آدمى مرجائ اور ايسے جِاليس آدمى اس كى مُماز عَلَى جَنَازَتِهِ أَرْبَعُونَ رَجُلًا لًا يُشْرِكُونَ بِاللهِ جَنَازِه بِرْهِين جو الله ك ساتھ كى كو شريك تُصران والے نہ ہوں تو اللہ تعالی میت کے حق میں ان کی شَيئاً إلَّا شفَّعَهُمُ الله فيهِ» رواه مسلم. سفارش قبول فرما تاہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب من صلّى عليه أربعون شفعوا فيه.

اسوم- فوائد: (١) شفاعت قبول كرنے كا مطلب ب كه وہ ميت كى مغفرت كے لئے جو دعاكرتے ہيں الله تعالى ، ان کی دعا قبول فرماتا اور اس کو بخش دیتا ہے۔ بشرطیکہ میت بھی شفاعت کے قابل ہو۔ (۲) جنازے میں موحدین کی جتنی کثرت ہو گی' اتنی ہی زیادہ میت کے بارے میں اچھی امید کی جا سکتی ہے۔

٤٣٢ \_ وعن ابنِ مسعودٍ رضي اللهُ ٢٠ / ٢٣٢ . حضرت ابن مسعود رفالتُّور سے روایت ب عنه قال: كُنَّا مَعَ رسولِ اللهِ عَلَيْ في قُبَّةٍ كه بهم تقريباً جاليس آدمى ايك خيم ميں رسول الله طاليل نَحواً مِنْ أَرْبَعِينَ، فقال: «أَتَرضَوْنَ أَنْ كَ ساته تَهِ "آبِ " في (وبال) ارتثاد فرمايا "كياتم پيند تَكُونُوا رُبُعَ أَهْلِ الجَنَّةِ؟ » قُلْنَا: نَعَمْ، قال: كرتے ہوكہ تم اہل جنت كا چوتھا حصہ ہو؟ ہم نے كما ا «أَتَرْضَوْنَ أَنْ تَكُونُوا ثُلُثَ أَهْلِ الجَنَّةِ؟» بال- آب عن فرمايا كياتم يسند كرتے ہو كہ تم الل قُلْنَا: نَعَم، قال: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدِ جنت كا تمائى حصه بو؟ بهم نے كما بال - آب عَے فُرامایا ، بِيدِهِ! إِنِّي لأَرْجُو أَنْ تَكُونُوا نِصْفَ أَهْل فَتُم م اس ذات كى جس كم الته مين محمد (النَّهُيُّم) كى الْجَنَّةِ، وَذَلِكَ أَنَّ الْجَنَّةَ لا يَدْخُلُهَا إلَّا جان م عن يقينًا اميد ركتا مول كم تمهاري تعداد الل نَفْسٌ مُسْلِمَةٌ ، وَمَا أَنْتُمْ في أَهْل الشَّرْكِ إِلَّا جنت مِن آدهي موكى اوربي اس لَّتَ كم جنت سُن كَالشَّعْرَةِ البَيْضَاءِ في جِلْدِ التَّوْرِ الأَسْوَدِ، مسلمان ہى واخل ہوں كے اور تم مشركين كے مقالم على الشَّعْرَةِ البَّهِ اللهِ على اللهِ على اللهِ اللهُ على اللهِ اللهُ على اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا أَوْ كَالشَّعْرَةِ السَّوْدَاءِ في جِلْدِ التَّوْدِ مِن ايسے بى بوجيے كالے بيل كى كھال ميں سفيد بال يا سرخ بیل کی کھال میں سیاہ بال ہوں۔ (بخاری و مسلم)

الأحْمَرِ» متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب كيف الحشر؟، وكتاب الأيمان والنذور، باب كيف كان يمين النبي ﷺ؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون هذه الأمة نصف أهل الجنة.

کثرت سے ہوں گے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں بھی اس حقیقت کو بیان کیا گیا ہے۔ (۲) دوسری امتول کے مقابلے میں امت محری کے مسلمان جنت میں زیادہ ہوں گے۔ حتیٰ کہ ان کی تعداد' اہل جنت میں نصف ہو گی۔ اس سیس امت محرید کے لئے خوش خبری بھی ہے اور ان کی توقیرو عزت بھی۔ جعلنا الله منهم

۱۳۳ ـ وعن أبي موسى الأشعري ۲۱ / ۳۳۳ . حفرت ابو موسىٰ اشعریٰ بنائت سے روایت رضي الله عنه، قال: قال رسولُ اللهِ عِينَ : ج وسول الله ملي الله ملي عنه، قال: قال رسولُ اللهِ على الله عنه الله الله عنه "إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ دَفَعَ اللهُ إِلَى كُلِّ مُسْلِمٍ يَهُودِيّا أَوْ نَصرَانِيّا فَيَقُولُ: هٰذَا فِكَاكُكَ مِنَ النَّارِ ". وفي رواية عنه عن النبيِّ ﷺ قال: "يَجْيِءُ يَوْمَ القِيَامَةِ نَاسٌ مِنَ المُسْلِمِينَ المُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ اللهُ لَهُم "رواه مسلم". قوله: "دَفَعَ إلى كُلِّ مُسْلِم يَهُودِيّا أَوْ نَصْرَانِيّا فَيَقُولُ: هٰذَا فِكَاكُكَ مِنَ النَّارِ " مَعْنَاهُ مَا جَاءَ في حديث أبي هريرة مَعْنَاهُ مَا جَاءَ في حديث أبي هريرة رضي الله عنه : "لِكُلِّ أَحِد مَسْزِلٌ في النَّارِ ، فَالمُؤْمِنُ إِذَا لَجَنَّةِ ، وَمَنْزلٌ في النَّارِ ، فَالمُؤْمِنُ إِذَا لَجَنَّةِ ، وَمَنْزلٌ في النَّارِ ، فَالمُؤْمِنُ إِذَا لَجَنَّةِ ، وَمَنْزلٌ في النَّارِ ، فَالمُؤْمِنُ اللهُ تعالَى قَدَّرَ " فَكَاكُكُ ؛ لِأَنَّ اللهُ تعالَى قَدَّرَ " وَهَذَا وَخَلَهَا الكُفَّالُ اللهَ تعالَى قَدَّرَ اللهَارِ عَدَدا يَمْلَوُهَا ، فَإِذَا دَخَلَهَا الكُفَّالُ اللهَ كُنْ وَلَهُ أَكُنُ والله أَعلَم . اللَّالِ عَدَدا يَمْلَوُهَا ، فَإِذَا دَخَلَهَا الكُفَّالُ اللهَ كَاكُ لَلْمُسْلِمِينَ ، والله أعلم . الفِكَاكُ لِلمُسْلِمِينَ ، والله أعلم .

تو الله تعالی ہر مسلمان کے 'ایک یہودی یا عیسائی سپرد فرمائے گا اور کیے گا کہ بیہ تیرا آگ سے فدیہ ہے (یعنی تیری جگہ جنم کاعذاب بھگتے گا)

اللہ تعالی ہر مسلمان کے 'ایک یہودی یا عیمائی'
سپرد فرمائے گا . . . . کے معنی وہ ہیں جو ایک دو سری
حدیث ابی ہریرہ " میں بیان ہوئے ہیں کہ ہر شخص کا
ایک مقام جنت میں اور ایک مقام جہنم میں ہے۔ پس
مومن جب جنت میں چلا جائے گا' تو کافر جہنم میں اس کا
جانثین ہو گا' اس لئے کہ وہ اپنے کفر کی وجہ ہے اس کا
مستحق ہو گا اور "تیرا فدیہ" کا مطلب ہے' کہ تو جہنم
میں داخل کرنے کے لئے پیش کیا گیا تھا اور یہ (کافر) تیرا
فدیہ ہے۔ اس لئے کہ اللہ تعالی نے آگ کے لئے ایک
تعداد مقرر کی ہے کہ جن سے وہ اس آگ کو بھرے گا'
پس جب کافر اپنے کفر اور گناہ کی وجہ سے آگ میں
داخل ہوں گے تو وہ ایسے ہوں گے کہ گویا وہ مسلمانوں
کے لئے جہنم سے رہائی کا ذریعہ بن گئے۔ واللہ اعلم

تخریج: صحیح مسلم، کتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن کثر قتله. ساس مرک کا انجام بدیان کیا گیا ہے۔

فَيُعطَى صَحِيفَةَ حَسَنَاتِهِ» متفقٌ عليه.

ہوں۔ اللہ تعالی فرمائے گا' میں نے دنیا میں بھی تیرے ان گناہوں پر پردہ ڈالے رکھا اور آج میں تیرے ان گناہوں کو معاف کرتا ہوں' پھر اسے اس کی نیکیوں کا دفتردے دیا جائے گا۔ (بخاری ومسلم) كنفه ' كے معنى ہيں اس كى پردہ پوشى اور اس

«كَنَفُهُ»: سَتْرُهُ وَرَحْمَتُهُ.

کی رحمت۔

تخریج: صحیح بخاري، تفسیر سورة هود \_ وصحیح مسلم، کتاب التوبة، باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله.

سم الله الله خوا كله: اس مين ايسے ابل ايمان كا تذكرہ ہے كه ان كے ساتھ الله خصوصی فضل و كرم كا معامله فرائ گااور ان کے گناہ معاف فرما کر پہلے مرحلے میں ہی انہیں جنت میں بھیج دے گا۔ جعلنا الله منهم

٤٣٥ \_ وعن ابن مسعودٍ، رضي الله عنه، أنَّ رَجُلًا أَصَابَ مِن امْرَأَةٍ قُبْلَةً، فَأَتَى قال: «لِجَمِيع أُمَّتي كُلِّهِمْ» متفقٌ عليه.

سم / ۲سم عضرت ابن مسعود بخالف سے روایت ب کہ ایک شخص نے ایک عورت کا بوسہ لے لیا' پھروہ النَّبِيَّ عَيْكُمْ، فأخبرَه، فأنزل الله تعالى: نبي النَّهَ يَلِم كي خدمت مين حاضر بوا اور آپ كو بتلايا ، جس ﴿ وَأَقِيدِ ٱلصَّكَوْةَ طَرَفِي ٱلنَّهَادِ وَذُلَفًا مِّنَ ٱلَّيْلِ إِنَّ يَرِ الله نے بيه آيت نازل فرما دى "اورتم نماز قائم كرو ٱلْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّاتِ ﴾ [هود: ١١٤] ون كے دونوں سرول پر (لینی صبح و شام) اور رات كے فقال الرجل: ألى هذا يا رسولَ الله؟! كي حص مين - بي شك نيك كام برے كامول كو مثا وستے ہیں" (سورہ ہود' ۱۱۱۷) اس آدمی نے کما' اے اللہ کے رسول! کیا یہ تھم میرے لئے (خاص) ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا (نہیں' بلکہ) میری تمام امت کے لئے ہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب مواقيت الصلوة، باب الصلاة كفّارة، وكتاب التفسير، تفسير سورة هود، باب ﴿وأقم الصلاة﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب "إن الحسنات يذهبن السيئات".

ہی ہو' کیکن اس کا حکم عام ہو تا ہے۔ (۳) گناہ گار کی پردہ پوشی ضروری ہے۔

٣٦ - وعن أنَسِ، رضي الله عنه، ٣٣١ / ٣٣٦ - حضرت انس رفائتي سے روايت ہے كہ قال: جَاءَ رَجُلٌ إلى النبيِّ عَلَيْهُ فقال: الك آدمي نبي طلَّه إلى خدمت مين عاضر موا اور كما كيا يا رسولَ اللهِ! أَصَبْتُ حدّاً، فِأَقِمْهُ عَلَيَّ، رسول الله! مجھ سے ايبا جرم سرزو ہو گياہے جس پر میں وَحَضَ رَبِ الصَّلَةُ، فَصَلَّى مَع مَرا كالمستحق موكيا مول "آب وه سزا مجم ير نافذ فراسي

رسولِ اللهِ ﷺ، فَلَمَّا قَضَى الصَّلاةَ قال: يا رسولَ اللهِ! إنِّي أُصَبْتُ حدّاً، فأَقمْ فيَّ مَعْصِيَةً تُوجِبُ التَّعْزِيرِ ، وَلَيْسَ الْمُرَادُ الحَدَّ الشَّرْعِيَّ اَلحَقيقِيَّ كَحَدِّ الزِّنَا والخمر آپُّ نے فرمایا تیراگناه معاف کر ویا گیا ہے۔ وَغَیْرِهِمَا، فإنَّ هٰذِهِ الحُدودَ لا تَسْقُطُ بِالصلاةِ، ولا يجوز لِلإمام تَرْكُهَا.

(اتنے میں) نماز کا وقت ہو گیا اور اس نے رسول اللہ النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل كَتَابَ اللهِ. قال: «هَـلْ حضَـرْتَ مَعَنَـا تواس في (يمر) كما يا رسول الله! مجه سے قابل سزا جرم الصَّلاةَ» قال: نَعم. قال: «قد غُفِرَ لَكَ» كا ارتكاب موكيا ب "آب ميرے بارے ميں الله كى متفقٌ عليه. وقوله: «أَصَبْتُ حَدّاً» معناه: كتاب (كا تحم) نافذ فرما تين - آپ من ارشاد فرمايا كيا تونے مارے ساتھ نماز بڑھی ہے؟ اس نے کما' ہاں۔ (بخاری و مسلم)

اصبت حدا کے معنی ہیں 'مجھ سے ایبا گناہ ہو گیا ہے جو موجب تعزیر ہے۔ اس سے مراد حقیق حد شرعی نہیں ہے۔ جیسے زنا اور شراب نوشی وغیرہ کی حد ہے۔ اس کئے کہ یہ حدیں نماز سے معاف نہیں ہوتیں' نہ حاکم وقت ہی کو بیہ اختیار ہے کہ وہ ان کا نفاذ ترک کر دے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المحاربين، باب إذا أقر بالحد ولم يبين هل للإمام أن يستر عليه؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب ﴿إن الحسنات يذهبن السيئات﴾.

۲۵ / ۳۳۷ ۔ سابق راوی حضرت انس رفالٹنہ ہی سے رسولُ الله ﷺ: «إنَّ الله لَيَرْضَى عن الْعَبْدِ روايت ہے، رسول الله طَلَّيْكِمْ نے فرمايا۔ بے شک الله أَنْ يَأْكُلَ الأَكلَةَ، فَيَحْمَدُهُ عَليها، أَوْ تعالى بندے كى اس اداير خوش موتا ہے كہ وہ كھانا يَشْرَبَ الشَّرْبَةَ، فَيَحْمَدُهُ عَليها» رواه كهائ اور اس ير الله كى حمد كرے يا پانى چيئ تو اس ير

الواحدةُ مِنَ الأكل كَالْغَدوَةِ والْعَشْوَةِ، والله الكه مزوير زبر-بيايك مرتبه كهان كوكت بين بجيع صبحيا شام كأكهانا والثداعكم

أعلم. تخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب استحباب حمد الله تعالى بعد الأكل والشرب.

كسام - قوائد: كهانے يا يانى وغيره پينے كے بعد الحمدلله كمنا چاہئے۔ بمتر ب كه كوئى مسنون دعا پڑھ لى جائے جيے التحمدلله الذي اطعم وسقى وسوغه وجعل له مخرجا ' (سنن ابو داؤد) يا يه دعا' الحمدلله كثيرا طيبا مباركا فيه غير مكفى ولا مودع ولا مستغنى عنه ربنايا المحمدلله الذي كفانا واروانا غير مكفى ولا مكفور (صحح بخاري كتاب الاطعمت باب مايقول

٤٣٧\_ وعنه قال: قال مسلم. «الأَكْلَةُ»: بفتح الهمزة وهي المرة الله كي حمد كرد. (مسلم) اذا فرغ من طعامه) لا مكفوراى غير جحود فضله ولا تنكر نعمته

اس باب میں اس کے لانے سے مقصد خوف اور رجاء (امید)دونول باتوں کا استحفار (ذہن میں موعود کرنا) ہے۔ کھاتے یہتے وقت اللہ کو یاد رکھو گے تو اللہ کی رضا مندی کی امید ہے۔ علاوہ ازیں سے خوف بھی وامن گیر رہے کہ وہ اللہ بی سب کچھ دینے والا ہے 'وہ اگر جاہے تو تم سے یہ نعتیں سلب کر لے یا نعتوں کی فراوانی کے باوجود تمهيس كھانے پينے كى قوت سے محروم كروے - جيسے بعض باريوں ميں ايبا ہوتا ہے - اعداذا الله منها ٤٣٨ ـ وعن أبي موسى، رضي الله ٢٦ / ٣٣٨ ـ حضرت ابو موكى بظائمتر سے روايت ہے، عنه عن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: "إنَّ الله تعالى، نبي كريم النَّايِمِ نه فرمايا ، به شك الله تعالى رات كو اينا يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيْلِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَارِ ، باتھ وراز فرماتا ہے تاکہ ون کو برائی کا ارتکاب کرنے وَيَبْسُطُ يَدهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيلِ والاتوب كرك يمال تك كه سورج مغرب سے طلوع حتى تَطْلُعَ الشمسُ مَنْ مَغْرِبها » رواه بو- (مملم) مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب وإن تكرّرت.

٣٣٨- فواكد: يه حديث يمل بهي كزر جل ب ويكفي رقم الحديث ١٤- باته يحيلانا كنايه ب قبول توبه يد يي کسی چیز کولینا ہو تو ہاتھ پھیلائے جاتے ہیں اور نہ لینا ہو تو قبض کر لئے جاتے ہیں۔ رہی یہ بات کہ اللہ تعالیٰ این ہاتھ کس طرح پھیلاتا ہے' سواس کی کیفیت ہم نہیں جان کتے۔ تاہم اس میں اللہ کی صفت ید کابیان ہے' جس پر بغیر کسی تاویل یا تثبیہ کے ایمان رکھنا ضروری ہے 'جس طرح اس کی دو سری صفات پر ایمان ضروری ہے ' ہی ا سلف کا غد ہب ہے۔ اللہ تعالی کی طرف سے ہاتھ پھیلانے یعنی قبول توبہ کا سلسلہ جاری رہے گا' یہاں تک کہ قیامت کے قریب جب سورج مشرق کی بجائے مغرب سے طلوع ہو گاتو یہ سلسلہ موقوف ہو جائے گااور اس کے بعد کسی کا ایمان لانا اور توبہ کرنا قبول نہیں ہو گا۔ اس لئے انسان کو توبہ کرنے میں تاخیر نہیں کرنی جاہے اور توبہ بھی وہ جو صحیح توبہ ہو۔

> ٤٣٩ \_ وعن أبي نَجِيحِ عَمرِو بنِ عَبَسَةَ \_ بفتح العين والباء \_ السُّلَمِعِيُّ، رضيَ اللهُ عنَّه، قال: كنتُ وَأَنَا فَي الجَاهليَّة أَظُنُّ أَنَّ النَّاسَ عَلى ضَلالَةٍ، وَأَنَّهُمْ لَيْسُوا على شيءٍ، وَهُمْ يَعْبُدُونَ أَخْبَاراً، فَقَعَدْتُ عَلَى رَاحِلَتِي، فَقَدِمْتُ عَلَيْه، فإذا رسولُ اللهِ ﷺ، مُسْتَخْفِياً جُرَآءُ عليهِ قَوْمُهُ، فَتَلَطَّفْتُ حَتَّى دَخَلْتُ عَلَيْهِ

٢٧ / ٣٣٩ - حضرت ابو نجيج عمرو بن عبسه رعين اور باء یر زبر) سکمی رہائٹہ سے روایت ہے کہ میں (اسلام سے قبل) زمانہ جاہلیت میں گمان کر تا تھا کہ لوگ گمراہی پر میں اور وہ کسی دین پر نہیں ہیں اور بتوں کی عبادت كرتے ہيں۔ پھر ميں نے ايك آدمى كى بابت ساكه وہ الأَوْتَانَ، فَسَمِعْتُ برَجُل بمَكَّةَ يُخْبِرُ كَي مِين (بتوں كے خلاف) كچھ باتيں كرتا ہے۔ چِنائچہ میں اپنی سواری پر بیٹھا اور اس شخص کے پاس کھے آیا تو و یکھا کہ رسول اللہ ملٹھائیم چھپ کر اینا تبلیغی کام کر رہے ہیں اور آپ ہر آپ کی قوم دلیرہے۔ پس میں نے

چوری چھے آپ سے ملنے کی تدبیر کی حتیٰ کہ میں کے میں آپ کے پاس پہنچ گیا' میں نے آپ سے کما' آپ اُ کون ہیں؟ آپ نے فرمایا' میں نبی ہوں' میں نے کہا' نبی کون ہو تا ہے؟ آپ فے فرمایا (جے اللہ اینے احکام رے کر بھیج) اور مجھے اللہ نے بھیجا ہے۔ میں نے کما' آپ کو اللہ نے کس چیز کے ساتھ بھیجا ہے؟ آپ کے فرمایا 'مجھے بھیجا ہے کہ میں صلہ رحمی کا تھم دول' بتوں کو توڑ دوں اور بیہ کہ ایک اللہ کی عبادت کی جائے' اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھمرایا جائے۔ میں نے کما' اس کام پر آپ کے ساتھ کون (کون) ہے؟ آپ نے فرمایا' ایک آزاد شخص اور ایک غلام اور اس وقت آپ کے ساتھ حضرت ابو بکر اور حضرت بلال رہی شا تنقے۔ میں نے کہا' میں (بھی) آپ کا پیرو کار ہوں۔ آپ اُ نے فرمایا' تم آج اس کی ہرگز طاقت نہیں رکھتے' کیا تم ميرا اور لوگوں كا حال نہيں ديكھ رہے؟ للذاتم (ابھی) الذي قدِم المدينة؟ فقالوا: النَّاسُ إليهِ سراعٌ اليُّ اللهِ عراعٌ اللهِ على عرف لوث جاوً ، جب تم ميرى بابت سنو کہ میں غالب آگیا ہوں تو پھر میرے پاس آنا۔ چنانچہ میں اپنے گھر والوں کے پاس آگیا اور رسول اللہ ملڑایم يا رسولَ الله! أَتَعرفُني؟ قال: «نَعم أَنتَ (باللا خر مكه چمور كر) مدينه تشريف لے آئے اور مين اپنے الَّذي لَقيتني بِمكةً» قال: فقلتُ: يا رسولَ گروالول مين تھا۔ پس مين نے خبروں كى جبتجو شروع كر دی اور جس وقت آپ مینه آگئے تو میں (آپ کی بابت) لوگوں سے پوچھا۔ یماں تک کہ کچھ لوگ الصُّبح، ثُمَّ أَقْصُرْ عَن الصَّلاةِ حَتَّى تَرْتَفَعَ بِاشْدِكَانِ مِينه مِن عِن آئِ تومِين في كما اس آدمي كا الشَّمْسُ قِيدَ رُمْحِ، فَإِنَّهَا تَطْلُعُ حِيْنَ تَطْلُعُ بَيْنَ كَيا حال ہے جو (کے سے ہجرت کر کے) مدینے آیا ہے؟ انہوں نے کما' لوگ اس کی طرف تیزی سے آرہے ہیں' اس کی قوم نے تو اسے قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا' کین وہ ایبا نہیں کر سکے۔ چنانچہ میں مدینے آیا اور آپ ً کی خدمت میں حاضر ہوا' میں نے کما' اے اللہ کے رسول! کیا آپ مجھے پہانتے ہیں؟ آپ نے فرمایا 'ہاں۔

مَكَّةً، فقلتُ له: ما أَنتَ؟ قال: «أَنَا نَبِيٌّ» قَلتُ: وما نبيٌّ؟ قال: «أَرْسَلَني اللهُ» قِلْتُ: وبِأَيِّ شَمِيْءِ أَرْسَلَك؟ قَال: «أَرْسَلني بِصِلَةِ الأَرْحام، وكَسْرِ الأَوْتَانِ، وَأَنْ يُوَحَّدُ اللهُ لا يُشْرَكُ بَهِ شَيْءٌ» قَلتُ: فَمَن مَعَكَ عَلَى هَذا؟ قال: «حُرٌّ وَعَبْدٌ» ومعه يَوْمَئِذٍ أبو بكرٍ وبِلالٌ، رضي الله عنهما، قلت: إنِّي مُتَّبِعُكَ، قال: «إنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ ذلكَ يَوْمَكَ هٰذا؛ أَلاتَرَى حَالى وحالَ النَّاس؟ ولٰكِن ارْجعْ إلى أَهْلِكَ فَإِذَا سَمِعْتَ بي قَد ظَهَرْتُ فَأْتِني " قال: فَذَهَبْتُ إلى أَهْلِي، وَقَدِمَ رسولُ اللهِ ﷺ المَدِينَةَ، وكنتُ في أَهْلي، فَجَعَلْتُ أَتَخَبَّرُ الأَخْبَارَ، وَأَسْأَلُ النَّاسَ حينَ قَدِمَ المدينةَ ، حَتَّى قَدِمَ نَفَرٌ مِنْ أَهْلَى المدينةَ ، فقلتُ : مَا فَعَلَ هذا الرَّجُلُ وَقَدْ أَرَادَ قَوْمُه قَتْلَهُ، فَلَمْ يَسْتَطِيعُوا ذلك، فَقَدِمتُ المدينَةَ، فَدَخَلتُ عليهِ، فقلتُ: الله! أَخْبِرْنني عمَّاعَلَّمَكَ اللهُ وَأَجْهَلُهُ، أخبِرْني عَن الصَّلاةِ؟ قال: «صَلِّ صَلاَّة قَرْنَي شيْطَانِ، وَحينَئِذ يَسْجُد لها الكُفَّارُ، ثُمُّ صَلِّ، فَإِنَّ الصَّلاةَ مشهودةٌ مَحْضورَةٌ حتى يستَقِلَّ البِظِّلُّ بِالرُّمحِ، ثُمَّ اقْصُر عن الصَّلاةِ، فإنه حينئذِ تُسْجَرُ جَهَنَّمُ، فإذا أقبل الفَيءُ فَصَلٌّ، فإنَّ الصَّلاَة مَشهودةٌ مَحضورةٌ حتى

تم وہی ہو جو مجھے کے میں ملے تھے ' پس میں نے کہا' اے اللہ کے رسول ملٹھایم! آپ مجھے وہ باتیں بتلائس جو الله نے آپ می کو سکھلائی ہیں اور میں ان سے ناواقف ہوں۔ مجھے نماز کی بابت بتلائے! آپ ؓ نے فرمایا' تم صبح کی نماز بڑھو' پھر سورج کے ایک نیزے کی مقدار بلند ہونے تک نمازے رکے رہو'اس لئے کہ جب تک سورج طلوع ہو تا ہے تو وہ شیطان کے دو سینگوں کے وجهَهُ كما أُمَرَهُ اللهُ، إلَّا خرّت خطايا وجههِ ورميان نكلتا م اور اس وقت كافر اس حجره كرتے مِنْ أَطرافِ لَحْيَتِهِ مع الماءِ، ثم يغسِل يديه بين عبرتم نماز يراهو اس لئ كه نماز مين فرشة كواه إلى المِرفَقَيْن، إلَّا خرّت خطايا يديه من موتے اور لكھنے كے لئے ماضر موتے ہيں عمال تك كه أَنَامِلِهِ مِعِ المَاءِ، ثم يَمسحُ رَأْسَهُ، إلَّا خَرَتْ سابي (كم ہوتے ہوتے) نيزے كے برابر ہو جائے (بي خَطَايَا رَأْسِهِ مِن أَطْرَافِ شَعْرِهِ مع الماء، ثُمَّ فَصف النهار لِعِنى زوال كا وقت ہے) پھر (اس وقت) نماز يَغْسِلُ قَدَمَيْهِ إلى الكَعْبَيْن، إلا خَرَّتْ خطايا على رك جاؤ اس لئے كه اس وقت جنم بحر كائى جاتى رِجْلَيه من أنامِلِهِ مع الماءِ، فإن هو قامَ ہے۔ پرجب سايہ برصے لگ (يه ظرك وقت كا آغاز فُصلَّى، فحمِدَ الله تعالى، وأَثنَى عليه به إلا تو نماز يرهو اس لَّح كه نماز مين فرشة كواه اور وَمَجَّدَهُ بِالذي هوله أَهلٌ ، وفَرَّعَ قلبه للهِ (الكيف ك ليَّ) حاضر ہوتے ہيں عمال تك كه تم عصر تعالى، إِلَّا انصَرَفَ من خطيئتِهِ كَهَيْئتِهِ يومَ كي نماز رِرْهو۔ پھر (نماز عصر کے بعد) تم نماز سے رک وَلَدَتْهُ أُمُّهُ ﴾. فحدَّثَ عَمرُو بن عَبَسَةَ بهذا جاو كيال تك كه سورج غروب بوجائ اس لئے كه سورج شیطان کے دو سینگوں کے درمیان غروب ہوتا ہے اور اس وقت اسے کافر سجدہ کرتے ہیں۔ میں نے کما' اے اللہ کے نبی! وضو کی بابت بھی مجھے بتلائیے۔ آپ منے فرمایا'تم میں سے جو شخص بھی وضو کا پانی اینے قریب کرے تو (ہاتھ وھونے کے بعد) کلی کرے اور ناک میں یانی ڈالے' اور ناک جھاڑ کر صاف کرے تو اس کے چیرے' منہ اور ناک کے گناہ گر جاتے (جھڑ جاتے) ہیں۔ پھرجب وہ اپنا منہ دھو تا ہے' جیسے اسے اللہ نے تھم دیا ہے تو اس کے چرے کی غلطیاں اس ک واڑھی کے کناروں سے یانی کے ساتھ گر جاتی ہیں۔ پھر اینے دونوں ہاتھ کمنیوں تک دھوتا ہے تو اس سے

تُصَلِّيَ العصرَ، ثم اقْصُرْ عن الصلاةِ حتى تَغرُبَ الشمسُ ، فإنها تَغرُبُ بين قَرنَي شيطانٍ، وحينئذِ يسجدُ لها الكُفَّارُ» قال: فقلتُ: يا نَبِيَّ الله! فالوضوءُ حدّثني عنه؟ فقال: «ما مِنْكُمْ رجُلُّ يُقَرِّبُ وَضُوءَهُ، فَيَتَمَضْمَ ضُ ويسْتَنْشِقُ فَيَنْتَفِرُ ، إلَّا خَرَّتْ خطايًا وجهه وفيهِ وخياشيمِهِ، ثم إذا غَسَلَ الحديثِ أَبَا أُمَامَة صاحِبَ رسولِ الله ﷺ فقال له أبو أُمَامَة: يا عَمْرُو بنَ عَبَسَةَ! انظُر ما تقولُ! في مقام وَاحِدٍ يعطى هذا فَقال عَمْرُ و : يا أَبَا أَمامة! لقد كبرَتْ سِنِّي، ورَقَّ عَظمِي، وَاقْتَرَبَ أَجَلي، وما بيْ حَاجَةٌ أَنْ أَكْذِبَ عَلَى اللهِ تَعَالَى، ولا عَلَى رسولِ اللهِ عَيَيْةِ، لولم أَسْمَعْهُ مِن رسولِ الله ﷺ إلَّا مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْن أَو ثلاثاً ـ حتَّى عَدَّ سبعَ مَرَّاتٍ مَا حَدَّثتُ أَبداً بهِ، ولكنِّي سمِعتُهُ أَكثر من ذلك. رواه مسلم. قوله:

مُستطيلونَ غيرُ هائِبينَ. هذه الرواية خُطاياً هو بالخاء المعجمة: أَيْ سقطَت، بالخاءِ وهو رواية الجُمهور. وقوله: «فَيَنْتَثِرُ» أَيْ: يَستَخرِجُ ما في أَنفِهِ مِنْ أَذًى والنَّثرَةُ: طَرَفُ الأنف.

«جُرَآءُ عليهِ قومُه»: هو بجيم مضمومة باتهول كى خطائين اس كى انگيول سے پانى كے ساتھ نكل وبالمد على وذنِ عُلماء، أي: جاسِرُونَ جاتى ہيں۔ پھروہ اپنے سركامسح كرتا ہے تو اس كے سر کی غلطیاں اس کے بالوں کے کنارے سے یانی کے ساتھ المشهورةُ، ورواه الحُمَيْدِيُّ وغيرهُ: ثكل جاتى بين- پهروه اين وونول پير مُخنول تك وهو تا «حراءٌ» بكسر الحاء المهملة ، وقال: م تو اس كے بيروں كے گناه اس كى انگيوں سے يانى معناه: غِضابٌ ذَوُو غَمَّ وهمَّ، قدعِيْلَ كم ساته نكل جاتے ہيں- پس (اس كے بعد) اگر وہ كھڑا صبرُهُمْ به، حتى أَثَرَ في أجسامِهمْ، من موا اور نماز برهي كس الله كي حمد و ثاء اور بزرگي اس قَوْلِهِم: حَرَى جِسمُهُ يَحْرِي، إذا نَقَصَ مِنْ طرح بيان كي جس طرح وه اس كاحق ركمتا ب اور ايخ أَلَم أَوْ غمَّ ونحوهِ، والصَّحيحُ أَنَّهُ بالجيم. ول كو الله كے لئے فارغ كر ديا (يعني خثوع و خضوع كا قوله ﷺ: «بین قَرنَي شیطانِ» أَيْ: ناحیتي اجتمام کیا) تو وه گناہوں سے اس طرح پاک صاف ہو کر رأسه، والمرادُ التَّمثيلُ، معناهُ: أنه حينئذِ ثكلتا ہے جيسے وہ اس وقت تھا جب اس كى مال نے اسے يَتَحَرَّكُ الشَّيطانُ وشِيعتهُ، وَيَتَسَلَّطُونَ. جناتها ليس بيه حديث عمرو بن عبسه في حضرت ابو الممه وقوله: «يُقَرِّبُ وَضُوءَه» معناه: يُحْضِرُ رسول الله ملي الله ملي الله عناي --- سے بيان كى تو ان سے ابو الماءَ الذي يَتَوَضَّأُ به. وقوله: «إلَّا خَرَتْ المامه راللهُ عن فرمايا الم عمرو بن عبسه! ويكمو تم كيا بيان کر رہے ہو؟ ایک ہی جگہ پر 'اس آدمی کو بیہ مقام دے ورواه بعضُهُم «جرَتْ» بالجيم، والصحيح ولا جائے گا؟ (ليني صرف آيک وضوء کرنے پر ہی تم سارے گناہوں سے پاکیزگی کا مقام عطا ہونے کی بات کر رے ہو؟) حضرت عمرو فی نے فرمایا 'اے ابو امامہ فی ! میری عمر بردی ہو گئی' میری ہڈیاں کمزور ہو گئیں اور میری موت قریب آگئ ہے اور مجھے کوئی ضرورت بھی نہیں ہے کہ میں اللہ تعالی پر اور رسول الله طالی پر جھوٹ بولوں۔ اگر میں نے یہ حدیث رسول الله ملی اللہ سے ایک مرتبه' دو مرتبه تین مرتبه' حتیٰ که سات مرتبه تک نه سی ہوتی' تو میں تبھی ہے حدیث بیان نہ کرتا' کیکن میں نے تو یہ حدیث اس سے بھی زیادہ مرتبہ سی ہے۔

جراء عليه قومه عن جراء عليه كي پيش اور مد کے ساتھ' علماء کے وزن پر ہے۔ آپ کی قوم آپ یر جمارت اور وست درازی کرنے والی اور آپ سے بے خوف ہے۔ نیمی مشہور روایت ہے اور امام حمیدی

وغیرہ نے اس کو بیان کیا ہے۔ (بعض کے نزدیک) پہ جراء' حائے مکسورہ کے ساتھ ہے۔ اس کے معنی وہ بیان کرتے ہیں۔ غضب ناک'غم اور فکر والے کہ جن کے صبر کا پیانہ لبریز ہو چکا' حتیٰ کہ اس کا اثر ان کے جسموں یر ہو گیا ہو۔ جب کسی کا جسم دردیا غم وغیرہ سے ملکان ہو جائے تو کتے ہیں حری جسمہ یاحدی۔ ای قول سے حراء ہے۔ لیکن صحیح یہ ہے کہ یہ جیم کے ساتھ ہے۔ بیہن قرنی شیطان شیطان کے سر کے دونوں کناروں کے درمیان اور مراد تمثیل ہے' اس کے معنی ہیں کہ شیطان اور اس کا ٹولہ اس وقت حرکت کرتا اور غلبہ و تسلط اختیار کرتا ہے' (لیکن اے تمثیل کی بجائے حقیقی معنوب لینی ظاہر پر محمول کرنا زیادہ صحیح ہے کو ہم اس کی حقیقت سے ناآثنا ہیں) یقرب وضوء ہ کے معنی ہیں' اس بانی کو این قریب کرے جس سے وہ وضوء کرے۔ الا خرت خطایاه 'میں خرت ' فائے سیم کے ساتھ ہے ' جمعنی گرنا اور بعض نے اسے جرت 'جیم کے ساتھ روایت کیا ہے اور صحیح خاء کے ساتھ ہے اور یمی جمهور کی روایت ہے۔ فیستنشر' ناک سے گندگی جھاڑ کر صاف کرنا۔ نثرہ' ناک کے کنارے کو کہتے ہیں۔

تخریج: صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین وقصرها، باب إسلام عمرو بن عبسة رضى الله عنه، حدیث رقم ۸۳۲.

۱۹۳۹ فوائد: (۱) اس میں ایک تو دعوت و تبلیغ کی حکمت اور اس کے اسلوب کابیان ہے کہ جب وائی کمزور اور اس کے مخالفین طاقتور ہوں تو اپنی افرادی قوت کی حفاظت ضروری ہے تاکہ حاصل شدہ قوت تو ضائع نہ ہو۔ اس لئے آپ نے حضرت عمرو بن عبسہ کو تاکید فرمائی کہ ابھی تم اپنے اسلام کو مخفی رکھو اور اپنے گھریں ہی جاکر رہو۔ (۲) حالات کتنے ہی نامساعد ہوں اور مخالفت کتنی ہی زیادہ ہو۔ تاہم داعی الی اللہ کو اللہ کی طرف سے مد کی اور فتح و غلبہ کی امید رکھنی چاہئے۔ چنانچہ اس امید پر آپ نے حضرت عمرو کو فرمایا 'جب تہمیں میرے غلبہ کی اور فتح و غلبہ کی امید رکھنی چاہئے۔ چنانچہ اس امید پر آپ نے حضرت عمرو کو فرمایا 'جب تہمیں میرے غلبہ کی خبر پنچ تو میرے پاس آنا۔ (۳) یہ آپ کی نبوت کی دلیل بھی ہے کہ جس طرح آپ نے فرمایا 'اس طرح ہوا۔ (۳) نماز کے وقت فرشتے بھی حاضر ہوتے ہیں جس کا تقاضا سے ہے کہ آدمی نماز اطمینان اور حشوع و خضوع مور (۵) نماز کے مردہ او قات کا بیان اور وہ ہیں 'کے ساتھ ادا کرے تاکہ اس کی نماز کی رپور ننگ (اطلاع) صبح ہو۔ (۵) نماز کے مردہ او قات کا بیان اور وہ ہیں '

نماز فچر کے بعد طلوع شمس تک۔ زوال کے وقت 'عصر کے بعد غروب شمس تک اور عین طلوع و غروب کے وقت۔ (۲) وضوء اور نماز 'یہ صغیرہ گناہوں کا گفارہ ہیں اور اسی مناسبت سے یہ روایت اس باب میں ذکر کی گئی ہے۔ (۷) اہل عرب بالعموم بادیہ نشین تھے اس لئے نصف النہار (زوال) کا وقت معلوم کرنے اور سورج کے طلوع کا اندازہ کرنے کے لئے ان کے بال اس کا استعال تھا۔ اب فلکیات کے کا اندازہ کرنے تمام او قات طلوع و غروب اور زوال وغیرہ کی تعیین کر علم نے تمام سیاروں کی رفتار کا ٹھیک ٹھیک اندازہ کرکے تمام او قات طلوع و غروب اور زوال وغیرہ کی تعیین کر دی ہے۔ تاہم شہول سے دور 'پیاڑوں اور جنگلات وغیرہ میں رہنے والوں کے لئے اب بھی یہ بیانے مفید ہیں اور وہ اللہ کے اندازہ کر کے تمام اور صبح الفطرت لوگ بتوں کی عبادت کو گمراہی ہی اور وہ اللہ سے کام لیتے ہیں۔ (۸) زمانہ جابلیت میں بھی نیک اور صبح الفطرت لوگ بتوں کی عبادت کو گمراہی ہی

رضي الله عنه، عن النّبيّ عَلَيْهُ، قال: «إذا رضي الله عنه، عن النّبيّ عَلَيْهُ، قال: «إذا أراد الله تعالى رحمة أُمّة، قبض نبيّها قبلَها، فجعَله لها فرطاً وسلّفاً بين يَدَيها، وإذا أَراد هَلَكَةَ أُمّة، عذّبها ونبيّها حَيٌّ، فأهْلكَها وهو حَيٌّ ينظُرُ، فأقرَّ عيْنَه بِهَلاكِها حين كذّبوه وعَصوا أَمْرَهُ وواه مسلم.

۲۸ / ۲۷۰۰ - حضرت ابو موسیٰ اشعری رہائی سے روایت ہے 'بی کریم طائی ہے فرمایا' جب اللہ تعالیٰ کسی امت پر رحمت کرنے کا ارادہ فرما تا ہے تو امت سے پہلے اس امت کے بی کی روح قبض فرما لیتا ہے۔ بیس نبی کو اس کے لئے پیش رو اور میر سامان بنا دیتا ہے۔ (یعنی پہلے جا کر انظام کرنے والا) اور جب کسی امت کی ہلاکت کا ارادہ کرتا ہے تو نبی کی زندگی میں ہی اس پر عذاب نازل فرما دیتا ہے اور نبی ان کی ہلاکت کا آئکھوں سے مشاہرہ فرما دیتا ہے۔ بیس اس امت کو ہلاک کرئے جب وہ اس کی تکھوں کو ٹھنڈا کی تکھوں کو ٹھنڈا

تَحْريح: صحيح مسلم، كتاب فضائل النبي عَلَيْق، باب إذا أراد الله تعالى رحمة أمة قبض نبيها قبلها.

قال الله تعالى إخباراً عن العبدِ الله تعالى نے ایت نیک بندے كى بابت خرویة الصّالح: ﴿ وَأُفْرَضُ أَمْرِى إِلَى اللَّهِ أَلِكَ اللَّهَ مَوتَ اس كا قول نقل فرمایا میں اپنا معاملہ الله كى طرف

سونیتا ہوں' یقینا اللہ بندوں کو دیکھنے والا ہے' پس اللہ نے اسے ان برائیوں سے بچالیا جس کی تدبیریں (اس کے مخالفین نے) کیں۔

فائدہ آیات: یہ نیک آدمی وہ ہے جے قرآن نے 'آل فرعون سے ایک مومن 'کما ہے 'اس نے فرعونیوں کو حضرت موسیٰ عَلِائلًا کے خلاف کسی قتم کی کارروائی سے اجتناب کرنے کا مشورہ دیا تھا۔ اس مشورے پر اسے این جان كا بھی خطرہ لاحق تھا' اس لئے اس نے اپنی تقریر کے آخر میں یہ الفاظ كے' جس میں اس نے اپنے معاملے كو اللہ کے سپرد کر دینے کا اعلان کر کے اللہ سے اچھی امید وابستہ کی۔ چنانچہ اللہ نے بھی اس کی امید کے مطابق اس

اب چند احادیث ملاحظه مول:

کی مدد فرمائی اور فرعونیوں کے کید و مکرسے اسے بیالیا۔

بَصِيرٌ بِٱلْعِبَادِ شَ فَوَقَلُهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا

مَكُرُواْ ﴾ [غافر: ٤٤ ـ ٤٥].

٤٤١ ـ وعن أبي هريرة، رضيَ الله عنه عن رسولِ اللهِ ﷺ، أنَّهُ قال: «قال اللهُ، عَزَّ وجلَّ: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدى بِي، وأنا مَعَهُ حَيْثُ يَذْكُرُني، وَاللهِ! كَلْهُ بَاعاً، وإذا أَقْبَلَ إِلَيَّ يَمْشِي، أَقبَلتُ إِلَيه أُهَرْولُ» متفقٌ عليه

ا/ ۱۲ معرت ابو ہررہ و مناشر سے روایت ہے اسول الله طنی لے ارشاد فرمایا که الله عز و جل فرماتا ہے، میں اینے بندے کے گمان کے مطابق ہوں (لیعنی اس کے ساتھ معاملہ کرنے میں) اور میں اس کے ساتھ ہوں أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِكُمْ يَجِدُ ضَالَّتَهُ جَمَالَ بَهِي وَهُ مِحْ عِيادَ كُرَدِ الله كي قتم عنها الله تعالى بِالْفَلَاةِ، وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ شِبْراً، تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ النِي بندے كى توبہ ير اس آدى سے بھى زيادہ خوش ذِرَاعاً، وَمَنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ ذِراعاً، تَقَرَّبْتُ إليه موتا ، جو جنگل میں اپنی می شدہ چیز کو پالیتا ہے (اور اس پر خوش ہو تا ہے) اور جو میرے ایک بالشت قریب ہوتا ہے' تو میں اس کے ایک ہاتھ قریب ہوتا ہوں' جو میری طرف ایک ہاتھ قریب آتا ہے تو میں اس کے دو ہاتھ قریب ہو تا ہوں اور جب وہ میری طرف چاتا ہوا آتا ہے تو میں اس کی طرف دوڑتا ہوا آتا ہول-(بخاری و مسلم)

اور یہ مسلم کی روایات میں سے اس کی ایک روایات مسلم. وتقدَّم شرحه و الباب روایت کے الفاظ ہیں۔ اس کی شرح اس سے ما قبل کے قبله. وروي في الصحيحين: «وأنا معه باب مين گرر چكي ، (ويمو باب الرجاء ، رقم الحديث ال حينَ يذكُرُني » بالنون ، وفي هذه الرواية ٣١٣) اور تحيين مين مروى الفاظ وانه معه حين یذکرنی 'نون کے ساتھ ہیں'جب کہ اس روایت میں سے ثاء کے ساتھ اور دونوں (لیعنی حین' نون کے ساتھ یا حیث' ٹاء کے ساتھ) صحیح ہیں (کیونکہ دونوں

وهذا لفظ إحدى «حَيْثُ» بالثاء وكلاهما صحيح.

### صورتوں میں معنی صحیح ہیں 'جہاں بھی' یا جس وقت بھی مجھے یاد کرے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، باب قول الله تعالى ﴿ويحذّركم الله نفسه﴾ وصحيح مسلم، كتاب التوبة، باب في الحض على التوبة والفرح بها.

ا الماماء فوا كد: اس ميں توبه كى نضيلت كے علاوہ الله كے ساتھ حسن ظن ركھنے كى ترغيب ہے۔ ليكن جس طرح بغیر ال چلائے اور بیج بوئے ، فصل کی پیداوار کی امید رکھنا حماقت ہے ، اس طرح اعمال صالحہ کے بغیراللہ سے اچھی امید وابستہ کرنا بھی نادانی ہے۔ یہ گویا بالواسطہ عمل کی ترغیب ہے اکیونکہ عمل کے بغیر کسی بھی چیز کی امید نہیں کی جا ستی۔ اور بید ایک فطری بات ہے کہ اچھے عمل کرنے والا اللہ سے اچھی ہی امید وابستہ کرے گا اور برے عمل كرنے والا برى اميد- اور اسى كے مطابق الله كا معامله بھى اپنے بندول كے ساتھ ہو گا، اچھى اميد ركھنے والول سے اچھا اور بری امید رکھنے والول سے برا۔ کیونکہ دونوں کی بنیاد ان کے اینے اسنے عمل بر ہوگی اور انہی عملول کے مطابق انچی یا بری جزاء ہو گ۔

٤٤٢ \_ وعن جابر بن عبد الله ، رضي ٢ / ٣٣٢ - حضرت جابر بن عبدالله رسي الله وايت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ملٹھایام کو وفات سے تین اللهُ عنهما، أنَّهُ سمعَ النَّبِيُّ عَلَيْةً، قَبْلَ مَوْتِهِ بِثْلَاثَةِ أَيَّام يقولُ: «لَا يَمُوتَنَّ أَحَدُكُم إلَّا وَهُوَ ون قبل بيه فرمات موئ سنا مم مين سے كسى شخص كو موت نہ آئے گراس حال میں کہ وہ اللہ عز و جل کے يُجْسنُ الظُّنَّ باللهِ عَزَّ وجلَّ»رواه مسلم. ساتھ اچھا گمان رکھتا ہو۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة، باب الأمر بحسن الظن بالله تعالي عند الموت.

المام، فوائد: اس كا مطلب بھی ہی ہے كہ انسان كو ہروقت اچھے عمل ہی كرنے چاہئيں كونكه موت كاكوئى پتہ نہیں کس وقت آجائے 'جب کہ موت کے وقت انسان کو اللہ کے ساتھ عفو و رحمت کی امید رکھنی چاہئے 'جو ایمان و عمل صالح کے بغیر ممکن نہیں۔ گویا اس حدیث کا وہی مطلب ہے جو قرآن کریم کی آیت ولا تسموتین الا وانت مسلمون (آل عمران '۱۰۲) "تهيس موت نه آئے گراس حال ميں كه تم مسلمان هو" كا ہے۔

٤٤٣ \_ وعن أنسٍ، رضي الله عنه ٣/٣٣٠ - حفرت انس بناليَّة سے روايت ہے كہ ميں قال: سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ ، يقول: في رسول الله طَيْ يَمْ اللهُ عَلَيْكِم كُو فرمات موسعَ سَاكه الله تيارك "قسال الله تعسالي: يَا ابْنَ آدَمَ! إنَّكَ وتعالى فرماتا هـ اسان! جب تك تو محص يكارتا مَا دَعَوْتَني وَرَجَوْتَني غَفَرْتُ لَكَ عَلى رہے گا اور مجھ سے (اچھی) امید رکھے گا' میں تجھے بخشا مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أَبَالَى، يَا ابْنَ آدَمَ! لَوْ رَبُول كَا عِلْتِ تِيرِ عَمَل كَيْكِ بِي بُول اور مِين يروا بَلْغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السماءِ، ثم اسْتَغْفَرْتَني شيس كرول كار اح ابن آوم! اگر تيرے كناه آسان كى غَفَرتُ لَكَ، يَا ابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ لَو أَتَيْتَنِي بلنديوں تك بہنج جائيں ' پھر تو مجھ سے بخشش طلب كرے تو ميں تحقي بخش دوں گا۔ اے آدم كے بيٹے! اگر

بِقُرابِ الأرْضِ خطايا، ثُمَّ لَقِيْتَني لا تُشرِكُ

بي شَيْئاً، لأَنَيْتُكَ بقُرَابِهَا مَغْفِرَةً» رواه الترمذي. وقال: حديث حسن. «عَنَانُ منها، أَى: ظَهَرَ إِذَا رَفَعْتَ رَأْسَكَ، كر آؤل گاد (ترندي بي مديث حسن م) وأشهر، وهو: ما يُقاربُ مِلاً هَا، والله أعلم.

تو میرے پاس زمین بھر گناہوں کے ساتھ آئے اور تہ مجھے اس حال میں ملے کہ تو میرے ساتھ کسی کو شر کی السماءِ » بفتح العين ، قيل: هو مَا عَنَّ لَكَ مُنيس تُهمراتا هو كا تو مين تيرك ياس زمين بحر بخشش ل

وقيلَ: هو السَّحَابُ. و ﴿قُرَابُ الأرضِ ﴾ عنان السماء عين ير زبر- بعض كے نزويك اس كے بضم القاف، وقيلَ: بكسرِها، والضم أصح معنى بين ، جو تيرے لئے اس سے ظاہر ہو لعنى جب اپنا سر اٹھا کر دیکھے اور بعض کے نزدیک معنی ہیں ' ہاول۔ قراب الارض' قاف یر پیش اور بعض کے نزد یک زر اور پیش ہی صحیح اور مشہور ہے' وہ چیز جو قریب قریب زمین بھرہو۔ واللہ اعلم

تخريج: سنن مرمذي، أبواب الدعوات، باب غفران الذنوب مهما عظمت.

سام مم - فوائد: (۱) اس کا مطلب سے نہیں ہے کہ انسان گناہ آلود زندگی کو اپنا شیوہ بنا لے ، کیونکہ ایسا شخص لا پھر توبہ و انابت الى الله كى توفيق سے ہى بالعموم محروم رہتا ہے۔ بلكہ اس كا صحيح مطلب سے كہ انسان سے نادانى اور غفلت میں کتنے بھی گناہ ہو جائیں' حتیٰ کہ اس کے گناہ آسان کی بلندیوں تک پہنچ جائیں۔ لیکن اسے اللہ کی رحمت سے ناامید نہیں ہونا چاہئے بلکہ خلوص ول سے توبہ کر کے اگر وہ اللہ سے مغفرت کا طلب گار ہو گا تو اللہ تعالیٰ کی آغوش رحمت اپنے لئے وا پائے گا۔ (٢) شرک ناقابل معافی جرم ہے۔ شرک کے علاوہ کیسے بھی اور کتنے بھی گناہ ہوں' ان کی مغفرت کی امید ہے۔ اللہ تعالی جاہے گا تو پہلے مرحلے میں ہی معاف فرما دے گا' ورنہ کچھ سزا کے بعد معافی ہو جائے گی۔ بہرحال گناہ گار مومن کے لئے جنم کی سزا دائی نہیں ہے' جیسے مشرک کے لئے ہے۔

۵۳ الله سے خوف اور امیر (بیک وقت ٥٣ ـ بَابُ الْجَمْعِ بِيْنَ الْخَوْفِ وَالرَّجَاءِ دونوں باتیں) رکھنے کابیان

> اعْلَمْ أَنَّ المُخْتَارَ لِلعَبْدِ في حَالِ صحَّتِه أَن يَكُونَ خائفاً راجياً، ويَكونَ خَوْفُهُ ورجاؤُه سواءً، وفي حالِ المَرَضِ يُمَحِّضُ الرَّجَاءَ. وقواعِدُ الشَّرْع مِن مُتظاهِرَةٌ على ذلك.

قال الله تعالى: ﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَلِيمُ وِنَ ﴾ [الأعراف: ٩٩]

امام نووی (مولف ریاض الصالحین) فرماتے ہیں-معلوم ہونا چاہئے' بندے کے لئے حالت صحت میں ببندیدہ بات سے کہ اس کے ول میں اللہ کے عذاب کا خوف بھی ہو اور اس کی رحمت کی امید بھی اور اس کا نُصُوص الكِتَاب وَالسُّنَّةِ وَغَيْرِ ذَلكَ خوف اور اميد برابر ہو اور بياري كي حالت ميں اميد كا پہلو غالب رکھے۔ شریعت کے اصول اور کتاب و سنت کی نصوص اور دیگر دلائل اس بات پر دلالت کرتے

وِقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّكُمْ لَا يَانِئُسُ مِن رَّوْجِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكُنفِرُونَ ﴾ [يوسف: ٨٧] وقال تِعَالَىٰ : ﴿ يَوْمَ تَنْيَثُ وُجُوهٌ وَتَسُودُ وُجُوهٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٦] وقال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ تَاميد بُوتِ بِن جُوكَافربِن -لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَفَفُورٌ رَّحِيثُ ﴾

[الأعراف: ١٦٧] وقال تعالى: ﴿ إِنَّ جِرِ رَخُوفَ عَ) سَاه مول كَ-ٱلأَبْرَارَ لَهِي نَهِيمِ ﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَمِيمٍ ﴾

[الانفطار: ١٣، ١٤] وقال تعالى:

﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلُتُ مَوْزِينُهُ ۗ إِنَّ فَهُو فِ عِيشَكُو رَّاضِكِةِ شَّ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتَ

مُؤْرِينُهُ ﴿ فَأُمُّهُمُ هَاوِيَةٌ ﴾ [القارعة: ٦ - ٩] والآيات في هذا المعنى

كثيرة. فَيَجْتَمِعُ الخوْفُ والرجاءُ في آيَتَيْن

مُقْتَرَ نَتَيْن أو آياتِ أو آية .

الله تعالى نے فرمایا: الله تعالى كى تدبير سے اللك مونے والے لوگ ہی ' بے خوف ہوتے ہیں۔

اور فرمایا اللہ تعالی نے: اللہ کی رحمت سے وہی لوگ

اور فرمایا: اس دن کئی چرے (امید سے) روش اور کئی

اور فرمایا: بلاشبہ تیرا رب جلد سزا دینے والا ہے اور وہ یقیناً بهت بخشنے والا نمایت مهربان ہے۔

اور فرمایا: بے شک نیک لوگ تعتوں میں اور کافر جنم میں ہوں گے۔

اور فرمایا: پس وہ شخص جس کے اعمال کی ترازو بھاری ہو گئی' وہ خاطر خواہ آرام میں ہو گا اور جس کی ترازو ملکی ہو گئی' پس اس کا ٹھکانا ہاویہ (بھڑ کتی آگ) ہو گا۔

اس مفهوم کی اور بهت سی آیات ہیں۔ پس دو یا زیادہ مصل آیتوں میں خوف اور امید دونوں جمع ہو جاتے ہیں۔ پاکسی ایک ہی آیت میں ان کا اجتماع ہو جاتا ہے۔

فائدہ آیات: مطلب یہ ہے کہ اللہ تبارک وتعالی نے قرآن مجید میں دونوں پہلوؤں کو ساتھ ساتھ بیان کیا ہے' کیونکہ دوٹوں ہی باتیں اپنی اپنی جگہ نمایت اہم اور ضروری ہیں۔ اس کئے کہ اللہ کے عذاب سے بے خوفی انسان کو اللہ کی نافرمانی پر دلیر کر دیتی اور اس کی رحمت سے مایوسی بے عملی کی تاریکیوں میں و کھیل دیتی ہے۔ اس کئے خوف بھی ضروری ہے اور امید بھی۔ اہل ایمان کی صفات بھی ہیں بیان کی گئی ہیں یدعون رہے ، حوف وطمعا (الم سجده) "وه اين رب كو دُرت موئ اور اس سے اميد ركھتے موئ كارتے ہيں"۔ اس كئے كما جاتا ہے۔ الایمان بین الخوف والرجاء۔ ایمان خوف اورامید کے درمیان ہے۔ اب اس سلسلے کی احادیث ملاحظہ ہول:

٤٤٤ \_ وعن أبي هريرة، رضى الله ١/ ٣٣٣ . حضرت ابو بريره رفائتُه سے روايت ہے، المُؤْمِنُ ما عِنْدَ اللهِ مِنَ العُقُوبَةِ، ما طَمِعَ عذاب كا (كماحقه) علم مو جائے جو الله كے بال (نافرمانوں بَجَنَّتِهِ أَحَدٌّ، وَلَوْ يَعْلَمُ الكافِرُ مَا عِنْدَ اللهِ كَ لِيِّ ) بَ تُو اس كى جنت كى كوئى اميد نه ركھ اور مِنَ الرَّحْمَةِ، مَا قَنِطَ مِنْ جَنَّتِهِ أَحَدُ " رواه الركافركو الله كي اس رحمت كاصحح علم مو جائے جو الله کے پاس ہے تو اس کی جنت سے کوئی ناامید نہ ہو۔

تَخْرِيجٍ: صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه.

سم الله عن الله عن الله عن الله عن عن الله عن عن الله عن عن الله عن الله الله الله الله الله الله الله عن الل اور اس کی وسعت رحمت کا بھی' تا کہ انسان اس کی مغفرت و رضا مندی کی امید بھی رکھے۔ (۲) ہیر رحمت ان ہی لوگوں پر ہو گی جو اس کے اطاعت گزار ہوں گے اور مستحق عماب وہ ہوں گے جو اس کے نافرمان ہوں گے۔

> بها؟ يَسْمَعُ صَوْتَها كُلُّ شَيْءٍ إلَّا الإِنسانَ، وَلَوْ سَمِعَهُ صَعِقَ» رواهُ البخاري.

٤٤٥ ـ وعن أبي سَعيدِ الخدريِّ ، ٢ / ٣٢٥ ـ حضرت ابو سعيد خدرى رفائق سے روايت رضيَ اللهُ عنه، أنَّ رسُولَ الله عَلِي ، قال: ج وسول الله طَنْهَا في خب جنازه (تيار كرك) «إذا وُضِعَتِ الجَنَازَةُ واحْتَمَلَهَا النَّاسُ أَو ركها جاتا ہے اور لوگ يا آدمی اسے اپنے كندهوں ير الرجالُ عَلَى أَعْنَاقِهِمْ، فَإِنْ كَانَتْ صالِحَةً المُحات بين تواكروه نيك (آدى كا) جنازه موتا ہے تو كما قَالَتْ: قَدِّمُونِي قَدِّمُونِي، وَإِنْ كَانَتْ غَيرَ ہے ، مجھے آگے لے چلو ، مجھے آگے لے چلو اور اگر وہ صَالِحَةِ، قَالَتْ: يَا وَيْلُهَا! أَيْنَ تَذْهَبُونَ بِكَارِ كَاجِنَازِه مِ تَوْكَتَامٍ وَالْكَتْ مِ السَّكَال لئے جا رہے ہو۔ انسان کے سوا اس آواز کو ہر چیز سنتی ہے اور اگر انسان اسے س لے تو (اس کی تاب نہ لا سکے اور) بے ہوش ہو جائے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب حمل الرجال الجنازة،

۳۳۵- فوائد: میت کا بولناجب که وه جنازے کی صورت میں ہوتی ہے امور غیب سے ہے جس کی خراس صحیح حدیث میں دی گئی ہے۔ یقینا مرنے والا یہ کہنا ہو گا' اس پر ایمان رکھنا ضروری ہے۔ اللہ تعالی مردہ کو بھی قوت گویائی عطاکر سکتا ہے ، جیسے وہ قبر میں عطا فرماتا ہے اور منکر نکیروہاں اس سے سوال کرتے ہیں اور وہ جواب دیتا ہے۔ اس حدیث کا مقصد لوگوں کو نیکی کی ترغیب دینا ہے تاکہ مرنے کے بعد اسے یہ نہ کمنا پڑے کہ تم مجھے کمال کے جا رہے ہو' بلکہ وہ یہ کیے کہ مجھے جلدی جلدی قبر میں پہنچا دو' تاکہ وہاں اللہ کی نعمتوں سے میں شاد کام ہوں۔

٤٤٦ ـ وعن ابن مسعود، رضي الله على ١٣٦١ ـ حفرت ابن مسعود رفاتت سي روايت م عنه قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «الجَنَّةُ رسول الله ماليًا إلى خوايا بنت تمهارے ايك شخص أَقْرَبُ إلى أَحَدِكُمْ مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ وَالنَّارُ ك اس ك جوت ك تتم سے بھى زيادہ قريب ہے مِثْلُ ذلك» رواه البخاري. اور جہنم بھی اسی طرح (قریب) ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله. ٣٣٧٦- فوائد: مطلب سي ب كه نيكي كا راسته اپنانے والے كے لئے جنت قريب اور اس كا حصول سل بے اور اس طرح جو بدی کا راستہ اختیار کرے گا' اس کے لئے جنم قریب ہے۔ اس میں نیکی کی ترغیب (شوق دلایا گیا ہے) اور بدی سے ترہیب (ڈرایا گیا) ہے۔

۵۴۔ اللہ تعالیٰ کے خوف اور اس کی ملاقات ٤٥ \_ بَابُ فَضْلِ الْبُكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ کے شوق میں رونے کی فضیلت تَعَالَى وَشَوْقاً إِلَيْهِ

قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ الله تعالى نے فرمایا: اور وہ روتے ہوئے ٹھوڑیوں کے يَنْكُونَ وَيَزِيدُهُو خَشُوعًا ﴿ ﴾ بل كر يرت بين اور بيه (قرآن) ان كو خشوع مين اور [الإسراء: ١٠٩] وقال تعالى: ﴿ أَفِينَ هَلَا بِرُهُمَا وَيَتَا بِهِ-

الْمَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ وَتَضْحَكُونَ وَلَا نَبَكُونَ ﴾ اور فرمايا الله تعالى نے : كيا تم اس قرآن سے تعجب کرتے ہو اور منتے ہو' روتے نہیں۔ [النجم: ٥٩، ٢٠].

فائدہ آیات: ان میں اہل ایمان کے رونے کا اور کافروں کا اس کے برعکس بننے کا ذکر ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ اہل ایمان کا وصف اللہ کے خوف اور اس کے شوق ملاقات میں رونا ہے اور کافراس وصف سے محروم ہوتے ہں بلکہ وہ قرآن س کر ہنتے اور استزاء کرتے ہیں-

اب اس سلسلے میں چند احادیث ملاحظہ ہول:

٤٤٧ \_ وعَن ابن مَسعودٍ، رضيَ اللهُ عنه، قالَ: قال لي النبيُّ عَلَيُّو: «اقْرأ عليَّ منْ غَيْرِي ، فقرَأتُ عليه سورَةَ النِّسَاءِ، حتى جئتُ إلى هذهِ الآية: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِنْ عَالِمِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِنْنَا بِكَ عَلَى هَتَوُلآء شَهِيدُا﴾ [النساء: ٤١] قال: «حَسْبُكَ الآنَ» فَالْتَفَتُ إلَيْهِ، فَإِذَا عَيْنَاهُ تَذْرِفَانِ. مَتْفَقَ عَلَيْهُ.

ا / ١٨٨ حفرت ابن مسعود وفالله سے روايت ہے كه مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا 'مجھے قرآن القُرآنَ» قلتُ: يا رسُولَ اللهِ! أَقْرَأُ عَلَيْكَ، يرض كر سناوً ميس نے كما يا رسول الله كيا ميس آپ كو وَعَلَيْكَ أَنْزِلَ؟! قالَ: «إني أُحِبُّ أَنْ أَسْمَعَهُ قرآن يرض كر ساؤل جب كه قرآن آپ ير اترا م؟ آپ کے ارشاد فرمایا میں اینے علاوہ دوسرے سے سننا بیند کرتا ہوں۔ چنانچہ میں نے آپ کے سامنے سورہ نساء برهی میال تک که جب میں اس آیت بر پہنجا "پس اس وقت کیا حال ہو گا جب ہم ہرامت میں سے ایک گواہ لائیں گے اور آپ کو ان سب پر گواہ بنائیں گے" تو آپ نے فرمایا 'بس اب کافی ہے۔ میں آپ کی طرف متوجہ ہوا تو دیکھا کہ آپ کی آنکھوں سے آنسو جاری ہیں۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، تفسير سورة النساء، باب ﴿فكيف إذا جئنا.. ﴾ إلى غير ذلك من كتب الصحيح \_ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب فضل استماع القرآن. . . حديث رقم٠ ٨٠ .

كمم الله على الله على الله علاوه دو سرول سے قرآن كريم سننے كا استحباب ہے تاكه انسان اس ميں مزيد غوروفکر اور تدبر کرسکے۔ نیز قرآن کریم س کر رونے کی ترغیب ہے اور یہ رفت اس صورت میں پیدا ہوتی ہے جبکہ قرآن مجید کو انہاک سے سمجھ کر بڑھا یا سنا جائے یہ کیفیت جس قدر زیادہ ہوگی قرآن مجید سننے کا اسی قدر لطف زیادہ آئے گا۔

۲ / ۲۳۸ حضرت انس بخالفه سے روایت ہے کہ ٤٤٨ \_ وعن أنس، رضيَ اللهُ عنه،

قَـالَ: خَطَـبَ رَسُـولُ اللهِ ﷺ، خُطْبَـةً ما سَمِعْتُ مثْلَها قَطُّ، فقالَ: «لَوْ تَعْلَمُونَ قال: فَغَطَّى أَصْحَابُ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَسَبَقَ بَيَانُهُ في بَابِ الخَوْفِ.

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے (ایک دفعه) ایبا خطبه ارشاد فرمایا که اس جیسامیں نے مجھی نہیں سنا' اس میں مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلًا وَلَبَّكَيْتُمْ كثيراً "آبُ في فرمايا والرقم وه باتين جان لو ، جو مين جانا مول توتم بنو تعور ااور روو زياده- (يه س كر) رسول الله وُجُوهَهُمْ، ولهُمْ خَنِينٌ، متفقٌ عليه، صلى الله عليه وسلم كے صحابة في اپنے چرول كو (كيرول سے) ڈھانے لیا اور ان کے رونے کی آواز آرہی تھی۔ (بخاري ومسلم)

باب الخوف میں اس کا بیان گزر چکا ہے۔ (دیکھو باب فد کور - رقم ۲/۲۰۸)

تخريج: سبق تخريجه في باب الخوف رقم ١٠٥.

٨٣٨- فوائد: يمال اس باب مين اس ك ذكر كرنے سے اس بات كا اثبات ہے كہ صحابہ كرام وعظ و نفيحت س كرالله كے خوف سے رويا كرتے تھے۔ اس ميں صحابہ كرام" كى اقتداء كرنے كى ترغيب ہے كہ وعظ و نفيحت س كر أنكيس يرنم بو جاني چابئين.

٤٤٩ ـ وعن أبي هريرةً، رضي اللهُ س / مم حرت ابومريره رفائن سے روايت ب عنه، قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «لاَ يلجُ رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا وه شخص جمنم النَّارَ رَجُلٌ بَكَى مِنْ خَشْيَةِ اللهِ حَتَّى يَعُودَ مِن شيس جائے گاجو الله كے ورسے رویا كال ك ك اللَّبَنُ في الضَّرْع، وَلَا يَجْتَمعُ غُبارٌ في ووده تقنول مين واليس جلا جائ اور الله كرات كا سَبيل اللهِ وَدُخانُ جَهَنَّمَ» رواهُ الترمذي غيار اور جنم كارهوال اكمها نبيل بوكا-

وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ. ( ترفذی محسن کی)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجهاد، باب ما جاء في فضل الغبار في سبيل الله. ٢٣٩ - فوائد: ظاہر بات ہے جس مخض كے ول ميں الله كا اتا خوف ہو كه وه اس كى بنا پر رو تا ہو كو وه كب الله كا نافرمان موسكتا ہے؟ يقينا اس كى زندگى بالعموم الله كى اطاعت ميں اور گناموں سے اجتناب كرتے مونے مى گزرے گی- اس لئے ایسے مخص کے بارے میں یہ کمنا بالکل سے ہے کہ اس کا جنم میں جانا ایبا ہی نامکن ہے جیے تھن سے نکلے ہوئے دورھ کا تھن میں واپس جانا ناممکن ہے۔ (۲) ای طرح اللہ کی راہ میں جماد کی بڑی فضیلت ہے۔ عباہد فی سبیل اللہ پر بھی جنم حرام ہے کیونکہ اس راہ میں مجاہد پر جو گردوغبار پڑتا ہے اس کے ساتھ جہنم کا دھوال جمع نہیں ہو سکتا۔ بشرطیکہ کبیرہ گناہوں سے وہ مجتنب رہا ہو۔

٠٥٠ ـ وعنه قسال: قسال: قسال الم ٥٥٠ مابق راوي عي سے روايت ہے ورول الله رسُولُ اللهِ عَلَيْةِ: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ في ظِلَّهِ صلى الله عليه وسلم في فرمايا عات آوى بين الله تعالى يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ: إمامٌ عادِلٌ، وشَابُّ ال كو اس ون جب كه اس كے سائے كے علاوہ كوئى

نَشَأ في عِبَادَةِ اللهِ تَعَالَى، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ في المَسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا في الله، اجْتَمَعًا عَلَيْهِ، وَتَفَرَّقًا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ دَعَنْهُ اجْتَمَعًا عَلَيْهِ، وَتَفَرَّقًا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ دَعَنْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبِ وَجَمالٍ، فَقَالَ: إنِّي المُرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبِ وَجَمالٍ، فَقَالَ: إنِّي أَخَافُ الله، ورَجُلٌ تَصَدَّقَ بَصَدَقَةٍ فَأَخْفَاها حَتَّى لَا تَعْلَمَ شمالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينه، ورَجُلٌ دَكَرَ الله خَالِياً فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» مَتَفَقٌ عليهِ.

سایہ نہیں ہوگا' اپنے (عرش) کے سائے میں جگہ دے گا- انصاف كرنے والا حكمران- وه نوجوان ، جو الله كي عبادت میں بلا بردھا (لعنی بحیین سے ہی اس کی تربیت اسلامی خطوط پر ہوئی اور جوانی کی آئکھیں کھولتے ہی وہ الله كي عبادت كو تسمجهنا تها اور پهروه اس ير كاربند رما) وه آدمی جس کا ول مسجد کے ساتھ اٹکا ہوا ہو (کہ کب اذان ہو اور وہ نماز پڑھنے کے لئے مسجد میں جائے) وہ دو آدمی جنہوں نے صرف اللہ کی رضا کے لئے ایک دوسرے کے ساتھ محبت کی' اسی بنیادیر وہ جمع ہوتے اور اس پر ایک دوسرے سے جدا ہوتے (لیمن وین کی یابدی انہیں ایک دوسرے سے وابستہ رکھتی اور دین سے انحراف انہیں باہم جدا کردیتا) وہ آدمی' جے حسب و نب اور حس و جمال والى عورت نے دعوت كناه دى ، لیکن اس نے بہ کہ کر (اسے رو کرویا کہ) میں اللہ سے ورتا ہوں۔ وہ آدمی جس نے اس طرح چھپ کر صدقہ کیا کہ اس کے بائیں ہاتھ کو بھی ہے علم نہیں ہوا کہ اس کے دائیں ہاتھ نے کیا خرچ کیا اور وہ آدی 'جس نے تنمائی میں اللہ کو یاد کیا اور (اس کے خوف سے) اس کی آنکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ (بخاری و مسلم)

تَحْوِيجٍ: سبق تخريجه في باب فضل الحب في الله برقم٣٧٦.

۵۵- الله عن روایت اس سے قبل باب ففل الحب فی الله رقم ۳۷۱ میں گرر چی ہے۔ اس باب میں اسے الله کی فوف وزیا میں الله کی الله کے فوف سے رونے کی ففیلت کے اثبات کے لئے لائے ہیں۔ یہ الله کا خوف وزیا میں الله کی نافرانی سے روکیا ہے 'جس کا صلہ آخرت میں الله کی رضامندی اور اس کی نعمتوں بھری جنت ہے۔

رضيَ اللهُ عنه، قال: أتَبْتُ رسُولَ اللهِ عَلَيْهُ، رضيَ اللهُ عَلَيْهُ، قال: أتَبْتُ رسُولَ اللهِ عَلَيْهُ، وهُو يُصَلِّي ولجَوْفِهِ أَزِيزٌ كَأْزِيزِ المِرْجَلِ مِنَ البُّكَاءِ. حديث صحيح رواه أبو داود والتَّرْمِزي في الشَّمائلِ بإسنادٍ صحيح.

۵ / ۳۵۱ حفرت عبداللہ بن شخیر رفائنہ سے روایت ہے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا' اور آپ مناز بڑھ رہے تھے (میں نے دیکھا کہ) آپ کے سینے سے رونے کی وجہ سے اس طرح آواز نکل رہی تھی جی چو لیے پر رکھی ہوئی ہانڈی سے نکلی ہے۔ رابو داود' عدیث صحیح ہے۔ امام ترمذی نے نکلی ہے۔

# اسے "الشائل" میں صحیح سندسے نقل کیاہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب البكاء في الصلاة ـ وسنن ترمذي، أبواب الشمائل المحمّدية، باب ماجاء في بكاء رسول الله ﷺ.

ا الهما الله الله الله على الله على الله عليه وسلم نماز مين الله ك خوف سے كس طرح رويا كرتے تھے۔ الله سے دونا كر الله كا باعث كرتے تھے۔ الله سے مناجات كے وقت اور الله كى بارگاہ مين حاضرى كے تصور سے رونا كرى سعادت كا باعث ہے۔ گرجس كو الله اس سے نواز دے۔ الله

#### ایں سعادت بہ زور بازو نیست تا نہ بخشد خدائے بخشدہ

۲ / ۲۵۲ حفرت انس رفائق سے روایت ہے 'رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حفرت ابی بن کعب رفائقہ سے فرمایا 'اللہ عزوجل نے مجھے عکم دیا ہے کہ میں کھے سورہ لم یکن اللہ ین کفروا پڑھ کر ساؤں۔ حفرت ابی ش نے کما 'اللہ نے میرا نام لیا ہے؟ آپ " نے فرمایا ' ہاں۔ پس حضرت ابی ش (بے اختیار) رو پڑے۔ فرمایا ' ہاں۔ پس حضرت ابی ش (بے اختیار) رو پڑے۔ (بخاری و مسلم)

الله عنه عنه قال: قالَ رسُولُ الله ﷺ، لأُبيِّ بن كَعْبِ، قال: قالَ رسُولُ الله ﷺ، لأُبيِّ بن كَعْبِ، رضيَ اللهُ عنه: "إنَّ اللهَ، عَزَّ وَجَلَّ، أَمَرَنِيْ أَلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ أَنْ أَقْرَأً عَلَيْكَ: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ أَنْ أَقْرَأً عَلَيْكَ: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ [البينة: ١]» قَالَ: وَسَمَّاني؟ قالَ: «نَعَمْ» فَبَكى أَبُيُّ، متفقٌ عليه. وفي روايةٍ: فَبَكى أَبُيُّ يَبْكي.

### ایک دو سری روایت میں ہے کہ حضرت الی رونے لگ گئے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب مناقب أبيّ رضي الله عنه ـ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب قراءة القرآن على أهل الفضل.

۳۵۲- فواکد: (۱) اس میں ایک تو حضرت ابی بن کعب رہ اللہ کی فضیلت کابیان ہے جو حفظ و قراء ت قرآن میں اشیاز کی وجہ سے انہیں حاصل ہوئی۔ (۲) فرحت و مسرت کے موقع پر رونے کا جواز 'کیونکہ یہ بھی ایک فطری چیز ہے۔ علاوہ اذیں اس میں اعتراف تفقیر بھی شامل ہوجائے تو سجان اللہ! کہ مجھ پر تو اللہ نے اتنا برا انعام کیا 'جب کہ میں نے اللہ کی نعتوں پر اس کا شکر ہی اوا نہیں کیا۔ (۳) دو سرول کو قرآن سانا بھی سنت ہے۔ (۲) علم میں تواضع اور خاکساری بہندیدہ بھی ہے اور ضروری بھی 'جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا اظہار فرمایا ورنہ یندار علم (علم کاغرور) اچھے اچھوں کو برباد کردیتا ہے۔

20۳ ـ وعنهُ قالَ: قال: أبو بَكْرِ لعمرَ، رضيَ اللهُ عنهما، بعدَ وفاةً رسُولِ اللهِ ﷺ: انْطَلِقْ بِنا إلى أُمِّ أَيْمَنَ، رضيَ اللهُ عنها، نَـزُورُها كما كانَ

2 / ۳۵۳ سابق راوی ہی سے روایت ہے کہ حضرت ابو بکر رہن گئے نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد ' حضرت عمر رہا گئے سے کما' ہمارے ساتھ حضرت ام ایمن رہی ہیں کی زیارت کریں۔

أهل الخير.

رسُولُ اللهِ عَلِيْةَ، يَزُورُها، فَلَمَّا انْتَهَيْنَا إِلَيْها جس طرح رسول الله صلى الله عليه وسلم ان سے ملاقات يَكُتْ، فَقَالا لها: ما يُبْكِيكِ؟ أَمَا تَعْلَمِينَ كَ لَحَ جايا كرتے تھے۔ پس جب مم ان كے پاس پنچ تو . أَنَّ ما عِنْدَ اللهِ تَعالى خَيْرٌ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ! وه رو برس - انهول نے كما كيوں روتى ہو؟ كيا تم نهيں قَالَتْ: إني لَا أَبْكِي أَنِّي لا أَعْلَمُ أَنَّ جَانتي كه الله ك پاس جو ہے وہ رسول الله صلَّى الله ما عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ لِرَسُولِ الله ﷺ، ولكِنِّي عليه وسلم ك لتح زياده بمترب- حضرت ام ايمن وثَاتَها أَبْكِي أَنَّ الوَحْيَ قَدِ انْقَطَعَ مِنَ السَّماءِ؛ نَ فرمايا مين اس لئة نهين رو ربى مول كه مين بي أَنْهَا عَلَى البُكاءِ، فَجَعَلاَ يَبْكِيانِ بات شين جانتى كه الله كياس جو ب وه رسول الله مَعَهَا. رواہُ مسلم وقد سبق في باب زيارۃ صلى اللہ عليہ وسلم کے لئے زيادہ بهتر ہے (يقيناً ميں بيہ جانتی ہوں) لیکن میں تو اس لئے رو رہی ہوں کہ آسان سے وحی کا سلسلہ ختم ہوگیا ہے۔ پس (اس بات نے) ان دونوں کو بھی رونے پر مجبور کردیا اور وہ بھی ان کے ساتھ رونے لگے۔ (مسلم)

(بير روايت باب 'زيارة اهل الخيرمين گزر چكى ہے)

تخريج: سبق في باب زيارة أهل الخير برقم ٢٦١

٥٥٣- فوائد: ديكھ رقم الحديث ٣٦١ يمال اسے انقطاع خير پر رونے كے جواز كے اثبات كے لئے لائے ہیں- کیونکہ نیک لوگوں کے وجود مسعود سے بہت سی بھلائیاں وابستہ ہوتی ہیں- ان کے دنیا سے اٹھ جانے سے ائل دنیا بہت سی برکات اور شمرات حسنہ سے محروم ہوجاتے ہیں۔ جس پر الله والوں کو یقیناً غم ہو تا ہے۔

٤٥٤ \_ وعن ابن عمر، رضيَ الله م م ١٥٣ حفرت ابن عمر مَيْ الله عن عمر الله عن اله عنهما، قال: لمَّا اشْتَدَّ برَسُولِ اللهِ عليه وسلم عنهما، قال: لمَّا اشْتَدَّ برَسُولِ الله عليه وسلم وَجَعُهُ، قيلَ لَهُ في الصَّلاةِ، فقالَ: «مُرُوا كي تكليف زياده شديد بوكَّى تو آپ سے نماز (باجماعت) أبا بَكْرِ فَلْيُصَلِّ بالنَّاسِ» فقالتْ عائشةُ، كى بارك مين يوجِها كيا- آب فرمايا 'ابو بكر واللهُ سے رضِيَ اللهُ عنها: إنَّ أَبَا بَكْرِ رَجُلٌ رَقيقٌ إذا كمو وه لوكول كو نماز برها دين- حضرت عائشه رئي تفاين قَرَأَ القُرآنَ غَلَبَهُ البُكاءُ، فقالَ: «مُرُوهُ كما ابوبكر بظافة نرم ول آدى بين جب وه قرآن برصح ہیں تو ان پر گریہ طاری ہوجاتا ہے۔ آپ نے پھرارشاد فرمایا' انهیں کهو که وہ نماز پڑھائیں۔

وفي روايةٍ عن عائشَةَ، رضيَ اللهُ عنها، قالَتْ: قلتُ: إنَّ أبا بَكْرِ إذا قامَ مَقَامَكَ لَمْ يُسْمِعِ النَّاسَ مِنَ البُّكاءِ. متفنٌّ

فَلْيُصَلِّ».

ایک اور روایت میں ہے جو حضرت عاکشہ ری ایک سے مروی ہے۔ وہ بیان فرماتی ہیں' میں نے کہا کہ ابو بکر مٹاٹنہ جب آپ کی جگہ پر کھڑے ہوں گے (تو ان پر گریہ و بكاء طارى موجائے گا اور) وہ رونے كى دجه سے لوگوں کو اپنی آواز سانے سے قاصر رہیں گے- (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب حد المريض أن يشهد الجماعة \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له عذر.

١٥٥٣- فوائد: (١) اس مين حضرت ابو بكر صديق رفات كى فضيلت كابيان ہے- ان كى اسى فضيلت كى وجہ سے صحابہ نے انہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد اپنا خلیفہ بنایا۔ حضرت عمر بناتُور نے فرمایا جس شخص کو نبی كريم صلى الله عليه وسلم نے ہمارے دين كے لئے پيند فرمايا كيا ہم اس كو اپنی دنيا كے لئے پيند نہيں كريں گے؟ لینی ہم اسے دین و دنیا میں اپنا امیر بنائیں گے۔ (۲) قراءت قرآن کے وقت رونے کا جواز اور حضرت ابو بکر رہائی كابير وصف خاص تفاجوان كے كمال ايمان كى دليل ہے-

> ٥٥٥ \_ وعن إبراهيم بن عبدِ الرَّحمٰن بْن عَوْفٍ أَنَّ عبدَ الرَّحمٰن بنَ صائماً، فقالَ: قُتِلَ مُصْعَبُ بِنُ عُمير، رضيَ اللهُ عنه، وَهُوَ خَيْرٌ مِنِّي، فَلَمْ يُوجَدْ لَهُ ما يُكَفَّنُ فيهِ إلَّا بُرْدَةٌ إِنْ غُطِّيَ بِهِا رَأْسُهُ بَدَتْ رْجْلاهُ، وإنْ غُطِّيَ بها رجْلاَّهُ بَدَا رأسُهُ، ثمَّ بُسطَ لَنَا مِنَ الدُّنْيا ما بُسطَ \_ أَوْ قالَ: أُعْطِينا منَ الدُّنْيا مَا أُعْطِينًا \_ قَدْ خَشِينًا أَنْ تَكُونَ حَسَنَاتُنا عُجِّلَتْ لِنَا . ثُمَّ جَعَلَ يَبْكي حتَّى تَرَكُ الطُّعامَ. رواهُ البخاري.

٩ / ٣٥٥ ايرابيم بن عبدالرحمن بن عوف رحمة الله علیہ سے روایت ہے کہ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف عَوْفٍ، رَضَيَ اللهُ عنهُ، أُتيَ بطَعام وكَانَ فَاللَّهُ كَ بِإِس (افطاري ك وقت) كھانا لايا گيا جب كه آپ اوزے دار تھے۔ حفرت عبدالرحن نے فرمایا مععب بن عمير رفائن شهيد كردي كن اور وه محم سے من تھے۔ ان کے کفن کے لئے صرف ایک چادر میسر آئی (جو اتی بڑی تھی) کہ اس سے ان کا سر ڈھانیا جاتا تو ان كے پير نگ ہوجاتے اور پير ڈھانے جاتے تو سر كلارہ جاتا۔ اس کے بعد مارے لئے دنیا فراخ کردی گئی جوتم و مکھ رہے ہویا (یہ فرمایا) کہ ہمیں دنیا اتن عطا کردی گئ ہے جو ظاہر ہے۔ ہم تو ڈر رہے ہیں کہ کمیں دنیا میں ہی ہمیں ماری نیکیوں کا جلدی بدلہ تو نہیں دے دیا گیا؟ پھر رونے لگ گئے ' یہاں تک کہ کھانا بھی چھوڑ دیا۔

((5)130)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب الكفن من جميع المال، وباب إذا لم يوجد إلا ثوب واحد، وكتاب المغازي، باب غزوة أحد.

٥٥٥- فوائد: اس مين ايك تو صحابه كرام فى تواضع اور ايك دوسرك كى تكريم و احرام كابيان ب- حضرت عبدالر حمن بن عوف عشرہ مبشرہ میں سے ہیں۔ اس لئے وہ حضرت مصعب بن عمیر سے افضل ہیں لیکن وہ حضرت مصعب کی شمادت اور اس دور کی غربت و ناداری کو یاد کرکے انہیں اپنے سے بہتر قرار دے رہے ہیں کہ انہوں نے نمایت کھن مراحل اور مشکل ترین حالات میں کفار سے عکر لی اور جام شمادت نوش فرمایا۔ دو سرے ونیا کی وسعت و فراخی سے وہ سخت اندیشہ محسوس کرتے تھے جبکہ ان کا مال لوگوں کے یا جماد کے ہی کام آتا تھا۔ آج ماری دولت کا معرف مرف سے رہ گیا ہے کہ شادی بیاہ کی فضول رسومات پر اسے اڑا دیں یا سنگ و خشت کی لقمراور اس کی آرائش و زیبائش پر اسے برباد کردیں لیکن اس کے باوجود اللہ کا کوئی خوف جمارے دلول میں نہیں ہے۔ فراوانی دولت کی کی وہ تاہ کاریاں ہیں جن سے صحابہ کرام فرتے تھے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس پر شدید تشویش اور اضطراب کا اظهار فرمایا-

٤٥٦ \_ وعن أبي أُمامةَ صُدَيِّ بن عجلانَ الباهليِّ، رضيَ الله عنه عن رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ .

١٠ ١٥١ حضرت ابو الممه صدى بن عجلان باعلى = روایت ہے ' نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالیٰ کو النبي عَلَيْ قال: «لَيْسَ شيءٌ أَحَبُ إلى اللهِ وو قطرول اور دو نشانول سے زیارہ کوئی چیز محبوب نہیں-تعالى من قَطْرَتَيْن وَأَثْرَيْن: قَطْرَةُ دُمُوع من الله ٱسووَل كا وه قطره جو الله ك خوف ع نظے اور خَشْيَة الله ، وَقَطْرَةُ دَم تُهَرَاقُ في سَبِيل الله . ووسرا وه قطرة دُون جو الله ك رائع مين بمايا جائے-وَأَمَّا الْأَثْرَانِ: فَأَثُرٌ في سَبِيلِ اللهِ تعالى، رب وو نشان (تو ان مين سے) ايك نشان تو وہ ب جو وَأَثَرٌ فِي فَرِيضَةٍ مِنْ فَرَائِضِ الله تعالى " الله كراسة مين (الرق بوت) لك اور دو سرا (نثان) وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے فرائض میں سے کوئی فرض ادا - 2 2 9 2 5

(ترفذی مدیث حس ہے)

تحريج: سنن ترمذي، أبواب الجهاد، باب ما جاء في فضل المرابط.

١٥٦ فوا كد: اس ميں خوف اللي سے رونے كى 'جماد في سبيل الله ميں بنے والے خون كى 'اسى طرح اس راہ ميں باتی رہ جانے والے زخموں کے نشانات اور فرائض کی ادائیگی میں لگنے والے نشانات کی فضیلت ہے۔

وفي الباب أحاديثُ كثيرةٌ، منها:

العيون.

امام نووی فرماتے ہیں اس باب میں اور بہت سی حدیث العرباض بن ساریة، رضی اطریث آتی ہیں۔ انہی میں سے حفرت عرباض بن ساریہ الله عنه، قال: وَعَظَنَا رسولُ اللهِ عَلَيْةِ، "كي وه مديث ع جس مين انهول في بيان فرمايا كه مَوْعِظَةً وَجِلَتْ منها القُلُوبُ، وَذَرَفَت منْهَا مِهمين رسول الله صلى الله عليه وسلم في ايبا وعظ فرمايا کہ جس سے دل ڈر گئے اور آنکھیں اس سے بہہ

فوائد: امام نووی رحمہ اللہ تعالی نے باب النمی عن البدع میں بھی اس مدیث کی طرف اشارہ کیا ہے۔ البتہ باب فى الامربالمحافظة على السنه وقم ١٥٥ مين يه مديث بيان موتى --

٥٥- بابُ فَضْلِ الزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا ٥٥- زَمِد كَي فَضِيلَت وَنِيا كُم حاصل كرنے كى تزغيب اور فقركي فضيلت

علَى التَّقَلُّلِ مِنْهَا وَفَضْلِ الْفَقْرِ

قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا كُمَايَهِ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَايِهِ فَأَخْلُطُ بِهِ، نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلأَنْفَكُ حَتَّى إِذَا آخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَٱزَّيَّـنَتَ وَظَلَّ أَهَلُهُمَّ أَنَّهُمْ قَلِدِرُونَ عَلَيْهَا أَتَلَهَا أَمَرُنَا لَيْلًا أَوْ خَالًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَّمَ تَغْنَ إِلَّا مَسِّ كَنَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَنتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ شَ ﴾ [يونس: ٢٤] وقال تعالى: ﴿ وَأَضْرِبْ لَهُمُ مَّثَلَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَٱخْلَطَ يهِ، نَبَاتُ ٱلْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا نَذْرُوهُ ٱلرِّينَةُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقْنَدِزًا ١ الْمَالُ وَٱلْبَـنُونَ زِينَةُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأْ وَٱلْبَقِينَتُ ٱلصَّلِحَاتُ خَيْرً عِندَ رَبِّكَ ثُوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ۞ ﴾ [الكهف: ٤٥، ٤٦] وقال تعالى: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّمَا ٱلْحَيَاةُ ٱلدُّنِّيَا لَعِبُّ وَلَمْقٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُا بَيْنَكُمُ وَتُكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمَوَٰلِ وَٱلأَوْلَٰدِ كَمُثُلِ غَيْثٍ أَغِبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَانُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَيْهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَمًا وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَوَنَّ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَاعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ [الحديد: ٢٠] وقال تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ النِسكة وَٱلْبَيْدِينَ وَٱلْقَنَطِيرِ ٱلْمُقَنطَرَةِ مِن الذَّهَبِ وَٱلْفِضَكَةِ وَٱلْحَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَكِمِ وَٱلْحَرَٰثِ ذَالِكَ مَتَكُ ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنِيَّا وَٱللهُ عِندُهُ مُسِنِّ ٱلْمَعَابِ ﴾ [آل عمران: ١٤] وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَّكُمُ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْكَ ۚ وَلَا يَغُرَّنَّكُم بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ [فاطر: ٥] وقال تعالى: ﴿ أَلَّهَا كُمُّ ٱلتَّكَاثُرُ ۗ ۞ حَتَّى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ ۞ كَلَّا سَوْفَ

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ونیا کی زندگی کی مثال' اس پانی کی سی ہے جسے ہم نے آسمان سے اتارا' پس اس سے زمین کا سبزہ' جس کو لوگ اور چوپائے کھاتے ہیں' خوب گنجان ہوکر نکلا۔ یمال تک کہ جب وہ زمین اپنی رونق کا پورا حصہ لے چکی اور خوب مزین ہوگئ اور زمین کے مالکول نے سمجھ لیا کہ اب ہم اس پر بالکل قابض ہوگئے ہیں تو ایس حالت میں دن میں یا رات میں اس پر ہماری طرف سے کوئی حادثہ آپڑا تو وہ ایس ہوگئی گویا کل یمال کچھ تھا ہی نمیں۔ ہم اس طرح صاف ضافیاں بیان کرتے ہیں ان لوگول کے لئے جو غورو فکر کرتے ہیں۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: اور ان سے دنیا کی زندگی کی مثال بیان کردو (وہ ایسی ہے) جیسے پانی 'جے ہم نے آسان سے برسایا۔ پس اس کے ساتھ زمین کا سبزہ ٹل گیا' پھروہ چورا چورا ہوگیا کہ ہوائیں اسے اڑاتی پھرتی ہیں اور اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔ مال اور بیٹے تو دنیا کی زندگی کی زینت ہیں اور نیکیاں جو باتی رہنے والی ہیں وہ ثواب کے لحاظ سے پروردگار کے ہاں بہت اچھی اور امید کے لحاظ سے بہت ہمتر ہیں۔

اور فرمایا: جان رکھو کہ دنیا کی زندگی محض کھیل تماشا اور زینت (و آرائش) اور تمہارے آپس میں گئر (وستائش) اور مال و اولاد کی ایک دو سرے سے زیادہ طلب (و خواہش) ہے۔ (اس کی مثال ایس ہے) جیسے بارش کہ (اس سے کھیتی آگی اور) کسانوں کو کھیتی بھلی بارش کہ (اس سے کھیتی آگی اور) کسانوں کو کھیتی بھلی گئی ہے، پھر وہ خوب نور پر آتی ہے پھر (اے دیکھنے والے!) تو اس کو دیکھتاہے کہ پک کر زرد پڑجاتی ہے پھر چورا چورا ہوجاتی ہے اور آخرت میں (کافروں کے لئے) اللہ کی طرف کے اللہ کی طرف کے بخش اور خوشنودی ہے اور دنیا کی زندگی تو مثاع نے بخش اور خوشنودی ہے اور دنیا کی زندگی تو مثاع فریب ہے۔

تَعْلَمُونَ ﴾ ثُمَّ كُلًّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ كُلًّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْمَقِينِ ﴾ [الْتكاثـر: ١-٥] وقال تعالى: ﴿ وَمَا هَلَذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا ۚ إِلَّا لَهُوُّ وَلَهِبُّ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُّ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٤] والآيات في الباب كثيرة مشهورة.

وأمَّا الأحايثُ فأكِثرُ مِنْ أَنْ تُحْصَرَ فَنُنِّهُ بِطُرَفٍ مِنها على ما سواه.

نیز فرمایا اللہ تعالیٰ نے : لوگوں کو ان کی خواہشوں کی چین اور بیٹے اور سونے چاندی کے برے برے ڈھیر اور نشان لگے ہوئے گھوڑے اور مولیثی اور کھیتی بردی زینت دار معلوم ہوتی ہیں (مگر) یہ سب ونیاوی زندگی کے سامان ہیں اور اللہ کے پاس بہت اچھا ٹھکانا ہے۔

اور فرمایا الله تعالی نے: بلاشبہ الله کا وعدہ سیا ہے کیس تہیں دنیا کی زندگی دھوکے میں نہ ڈال دے اور نہ (شیطان) فریب دینے والا تہمیں فریب دے۔

نیز فرمایا: تم کو کثرت (مال وغیرہ) کی طلب نے غافل کردیا یاں تک کہ تم نے قبریں جادیکھیں، دیکھو تہیں عنقریب معلوم ہوجائے گا' پھر دیکھو تہیں عنقریب معلوم ہوجائے گا' دیکھو اگر تم جانتے (یعنی) علم القین (رکھتے تو غفلت نہ کرتے)

اور فرمایا اللہ تعالی نے : یہ دنیا کی زندگی تو ایک تھیل اور تماشا ہے اور آخرت کا گھر' وہی ہمیشہ کا گھر ہے اگر وہ مانتے ہوتے۔

اور اس باب میں کثرت سے آیات ہیں اور مشہور

اور احادیث وہ بھی حصر و شار سے زیادہ ہیں ہم ان میں سے چند احادیث ذکر کرتے ہن:

٤٥٧ \_ عـن عَمْـرِو بـنِ عـوفِ ١ / ٣٥٧ حضرت عمرو بن عوف انصارى بناتَد سے الأنصاريِّ، رضي اللهُ عنه، أنَّ روايت م كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے رسولَ اللهِ، ﷺ، بَعَثُ أبا عُبيدةَ بنَ حضرت ابوعبيده بن جراح والله كو بحرين بهيجا كه وبال الجرَّاحِ، رَضِيَ الله عنه، إلى البَحْرَيْنِ يَأْتِي ع جزيه (وصول كركے) لائيں- چنانچه وه بحرين سے مال بَجِنْ يَتِهَا، فَقَدِمَ بِمَالٍ مِنَ البَحْرَيْن، لِ كُر آئ اور الصارات في ابوعبيده ك آف كي خرسي، فَسَمِعَتِ الْأَنصَارُ بِقُدُومِ أَبِي عُبَيْدَةً ، فَوافَوا لِي وه سب رسول الله صلى الله عليه وسلم ك ساتھ فجر صَلِاةً الفَجْرِ مَعَ رسُولِ الله عليه ، فَلَمَّا كَي نماز مِين آينيج - جب رسول الله صلى الله عليه وسلم صَلَى رسولُ الله ﷺ، انْصَرَفَ، فَتَعَرَّضُوا نِي مَاز بِرِهائي اور واپس جانے لگے تو وہ آپ کے

لَهُ، فَتَبَسَّمَ رسولُ الله ﷺ حِينَ رَآهُمْ، ثُمَّ قال: «أَظُنُّكُمْ سَمِعتُم أَنَّ أَبَا عُبَيْدَةً قَدِمَ بشَيءٍ مِنَ الْبَحْرَيْن؟» فقالوا: أَجَل يا رُسولَ الله! فقالَ: «أَبْشِرُوا وَأَمِّلُوا ما يسرُّكُم، فوالله! ما الفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ، وَلَكُنِّي أَخْشَى أَنْ تُبْسَطَ الدُّنْيَا عَلَيْكُمْ كما بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا؛ فَتُهْلِكُكُمْ كَمَا أَهْلَكَتْهُمْ» متفقٌ عَلَيْهِ .

سامنے آگئے۔ آپ ؓ نے جب انہیں دیکھاتو مسکرائے اور پھر فرمایا' میرا خیال ہے کہ تم نے س لیا ہے کہ ابوعبیدہ بحرین سے کچھ مال لے کر آئے ہیں؟ انہوں نے الندا) تم خوش ہوجاؤ اور خوش کن چیزوں کی امید رکھو۔ الله کی قشم' مجھے تمہارے بارے میں فقرسے اندیشے نہیں (کہ وہ تمہارے بگاڑ کا سبب بنے) لیکن ہیر اندیشہ ضرور ہے کہ تم پر دنیا فراخ کردی جائے جیسے تم سے پہلے لوگوں پر کی گئی تھی پھرتم اس میں اس طرح رغب کرو جیسے انہوں نے کی تھی اور یہ چیز تمہیں بھی ہلاکت میں ڈال دے جیسے اس نے ان کو ہلاکت سے دوجار کیا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فرض الخمس، وكتاب الجزية والموادعة، وغيره من الكتب \_ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

الله الله على الله علوم مواكه كسى فرديا قوم كا فقرو شك دستى مين مبتلا مونا وين كے لحاظ سے الله خطرناک نہیں ہے جنتنی مال و دولت کی فراوانی خطرناک ہے۔ اس کئے اس میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو مال و اسباب دنیا کی فروانی سے ڈرایا ہے تا کہ وہ اس فتنے کی حشرسامانیوں سے اپنا دامن بچا کر رکھے لیکن آپ و مکھ کیجئے کہ آپ نے جس چیزے ڈرایا تھا اب وہ واقعہ بن کر سامنے آگئ ہے اور دولت کی رہیں بیل نے اہل ثروت کی اکثریت کو دین ' ایمان اور ان کے تقاضوں سے یکسر غافل کردیا ہے۔ دین سے سے الحراف اور اعراض ہی وہ ہلاکت ہے جس کا آپ نے اندیشہ طاہر قرمایا تھا۔ صلی اللہ علیہ وسلم۔

> الله ﷺ، عَلَى المِنْبَر، وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ، فقال: «إِنَّ مِمَّا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِي وَزِينَتِهَا». متفقٌ عليه.

٤٥٨ \_ وعن أبي سعيد الخدريِّ، ٢/ ٢٥٨ حفرت ابوسعيد خدري بخاتف سے روايت م رَضِيَ اللهُ عنه، قبالُ: جَلَسَ رسولُ كه (ايك مرتبه) رسول الله صلى الله عليه وسلم مثيري تشریف فرما ہوئے اور ہم بھی آپ کے اردگرد بھی گئے۔ آپ کے ارشاد فرمایا میں اپنے بعد تممارے ادے مَا يُفْتَحُ عَلَيْكُمْ مِن زَهْرَةِ الدُّنْيَا مِن جَس چِيزے وُرتا ہوں وہ يہ ہے كہ تم ير ونياكى رونق اور اس کی زیب و زینت کا دروازه کھول دیا جائے

وغيرهمامن الكتب \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب تخوف ما يخرج من زهرة

الدنيا.

80٩ ـ وعنه أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: ( إِنَّ الدُّنْيَا حُلُوةٌ خَضِرَةٌ، وَإِنَّ اللهَ تعالى مُسْتَخْلِفُكُم فِيهَا، فَيَنْظُرُ كَيْفَ تَعْمَلُونَ، فَاتَقُوا الدُّنْيا وَاتَّقُوا النِّسَاءَ» رواه مسلم.

۳ / ۲۵۹ سابق راوی ہی سے روایت ہے رسول اللہ طلق کے فرمایا بے شک دنیا شیریں اور شاداب ہے (یعنی دوق و بھر دونوں کی لذت کی جامع ہے) بس یقینا اللہ تعالی اس میں تمہیں جانشین بناکر دیکھے گا کہ تم کیسے عمل کرتے ہو؟ پس تم دنیا (کے فریب) سے بچو اور عورتوں (کے فتنے اور) مکرسے بچو- (مسلم)

تخريج: تقدم في باب في التقوي برقم ٧٠.

الان المور المور

٠٤٦٠ وعن أنس، رضيَ الله عنه، ٣١٠ معرت انس رفاتُد سے روايت ہے- نبى كريم أنَّ النبيَّ ﷺ، قال: «اللَّهُمَّ لا عَيْشَ إلَّا صلى الله عليه وسلم نے فرمايا اے الله! زندگى تو بس عَيْشُ الآخِرَةِ». متفقٌ عليه. ترت بى كى زندگى ہے- (بخارى و مسلم)

تَحْرِيحٍ: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب التحريض على القتال، وكتاب الرقاق، وكتاب مناقب الأنصار، وكتاب المغازي \_ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب غزوة الأحزاب وهي الخندق.

الم الم الله الله عليه وسلم نے دو موقعوں پر بيہ ارشاد فرمايا 'ايک اس دفت جب مسلمان اپ بچاؤ کے نمايت مشكل حالات اور تنگ دستی ميں خندق کھود رہے تھے جس سے مقصد مسلمانوں کو عبر اور حوصلے کی تلقین تھی کہ ان کھن مراحل سے گھبرانے کی ضرورت نہیں ہے 'بیہ چند روزہ تکلیف اور مشقت ہے۔ اس کے بعد آخرت کی زندگ ہے اور اسل حقیقی زندگی بھی وہی ہے کیونکہ وہ دائی ہے اور اس کا آرام بھی لازوال ہے۔ بعد آخرت کی زندگ ہے اور اصل حقیقی زندگی بھی وہی ہے کیونکہ وہ دائی ہے اور اس کا آرام بھی لازوال ہے۔ دو سرے اس موقع پر جب حدمة الوداع میں آپ نے اپنے ساتھ مسلمانوں کا ایک جم غفیر دیکھا تو آپ نے سے ارشاد فرماکر مسلمانوں کو تنبیمہ فرمائی کہ اس کشت و طاقت کو دیکھ کر بے جا گھمنڈ اور خوشی میں مبتلانہ ہوجانا ' سے ارشاد فرماکر مسلمانوں کو تنبیمہ فرمائی کہ اس کشت و طاقت کو دیکھ کر بے جا گھمنڈ اور خوشی میں مبتلانہ ہوجانا ' کی اصلاح کے لئے بھرپور سعی کی مضرورت ہے۔ اس کی اصلاح کے لئے بھرپور سعی کی مضرورت ہے۔

٤٦١ ـ وعنـهُ عـن رسـولِ الله ﷺ قال: «يَتُبُعُ المَيِّتَ ثَلَاثَةٌ: أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ: فَيَرْجِعُ اثْنَانِ، وَيَبْقَى وَاحِدٌ: يَرْجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَيَبْقَى عَمَلُهُ . متفقٌ عليه .

۵ / ۱۲۷۱ انهی حضرت انس رفاشه سے روایت ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ تین چیزیں میت کے پیچھے گئی (اس کے ساتھ جاتی) ہیں- اس کے گھروالے' اس کا مال اور اس کا عمل- پھر دو چیزیں تو واپس آجاتی ہیں اور ایک باتی رہ جاتی ہے۔ اس کے گھروالے اور اس کا مال (یعنی غلام وغیرہ) واپس آجاتے ہیں اور اس کا عمل (اس کے ساتھ ہی) باتی رہ جاتا ہے۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب سكرات الموت ـ وصحيح مسلم، أوائل كتاب آلزهد والرقائق.

الهم- فوائد: اس میں مسلمانوں کو تنبیہہ ہے کہ زہر و تقویٰ والاعمل اختیار کریں' نہ کہ فسق و فجور والا کیونکہ یہ عمل ہی انسان کے ساتھ قبر میں جاتا ہے اور اس کی بنیاد پر اس کی سعادت مندی یا بد بختی کا فیصلہ ہوتا ہے۔ اگر عمل صالح کی یونجی ساتھ لے کر جائے گاتو برزخ میں آسودگی اور راحت کی زندگی سے بسرہ ور ہوگا اور اگر اس کا دامن 'عمل صالح سے خالی ہوگا تو چاہے اس نے کروڑوں اور اربوں کی جائداد اپنے پیچھے چھوڑی ہو اس کے قطعا" کوئی کام نہ آئے گی کیونکہ اس کے ساتھ جانے والا تو اس کا برا عمل ہو گا جے اس نے اختیار کئے رکھا۔ یہ برا عمل اسے برزخ میں امن اور راحت سے محروم اور عذاب میں مبتلا رکھ گا۔

> ٤٦٢ \_ وعنه قسال: قسال أَهْلِ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَيُصْبَغُ في النَّارِ صَبْغَةً، ثُمَّ يُقَالُ: يا ابْنَ آدَمَ! هَلْ رَأَيْتَ خَيْراً قَطُّ؟ هَلْ مَرَّ بِكَ نَعِيمٌ قَطُّ؟ فَيَقُولُ: في الدُّنْيَا مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، فَيُصْبَغُ صَبْغَةً في الْجَنَّة، فَيُقَالُ لَهُ: ياابْنَ آدَمَ! هَلْ رَأَيْتَ بُؤْساً قَطُّ؟ هَلْ مَرَّ بكَ شِدَّةٌ قَطُّ؟ فيقولُ: شدَّةً قَطَّه» رواه مسلم.

۲ / ۳۲۲ سابق راوی ہی سے روایت ہے ' رسول اللہ رسولُ اللهِ عَلَيْة: «يُؤْتَى بَأَنْعَم أَهْل الدُّنْيَا مِنْ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا والے والے وال جہنميول میں سے ایسے مخص کو لایا جائے گاجو دنیا میں سب سے زیادہ خوشحال رہا ہوگا' اسے جہنم میں ایک غوطہ دیا جائے گا- پھر بوچھا جائے گا- اے ابن آدم! کیا تو نے بھی لا والله! يا رَبِّ. وَيُؤْتَى بأشَدِّ النَّاس بُؤْساً بملائي (راحت) ويكمي؟ كيا يجم تجم ير فوشحالي كا كرر موا؟ وہ کے گا نہیں' اللہ کی قتم' اے میرے رب! اور جنتیوں میں سے ایک شخص کو لایا جائے گا جو دنیا میں سب سے زیادہ و کھی اور مصیبت زدہ تھا' اسے جنت میں لا وَاللهِ إِ مَا مَرَّ بِي نَبُوْسٌ قَطُّ، وَلَا رَأَيْتُ الكِي غوط ويا جائے گا پھراس سے يو چھا جائے گااے اتن آدم! کیا تو نے مجھی سختی اور تنگی دیکھی ہے؟ کیا تیرے ساتھ تجھی سختی کا گزر ہوا؟ وہ کھے گا' نہیں اللہ کی قشم! میرے ساتھ مجھی سختی کا گزر نہیں ہوا' نہ مجھی میں نے

## سختی اور تکلیف ہی دیکھی۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب صبغ أنعم أهل الدنيا في النار برقم۲۸۰۷.

١٢٠٥- فوائد: اس ميس بھي آخرت كي زندگي كي ترغيب ہے كه دنيا كي بيد نعتيں 'جن كے حصول كے لئے انسان شریعت کے ضابطوں کو پامال کرتا ہے جہنم کے ایک غوطے سے ہی فراموش ہوجائیں گی- اس لئے کیوں نہ انسان ایمان و عمل صالح کی زندگی اختیار کرے تا کہ آخرت کی دائمی نعمتوں اور اس کی مسرتوں سے وہ ہمکنار ہو-

٤٦٣ ـ وعن المُسْتَوْرِدِ بنِ شدَّادٍ ٤/٣٧٠ حضرت مستورد بن شداد بخاتَة سے روایت رَضَىَ الله عنه ، قال : قالَ رسولُ الله ﷺ : «مَا ج ، رسول الله صلى الله عليه وسلم نے قرمايا ، آخرت الدُّنْيَا في الآخِرَةِ إلَّا مِثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ كَ مقالِم مِن ونياكي مثال ايس بَ جيس تم ميس س أُصْبُعَهُ في اليَمِّ، فَلْيَنْظُرْ بِمَ يَرْجِعُ؟» رواه كوئى شخص ابنى انگلى سمندر ميں وُبوت اور (پيمر نكال كر) دیکھے کہ وہ سمندر کا کتنا پانی اپنے ساتھ لائی ہے؟ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمهما وأهلها، باب فناء الدنيا وبيان الحشر يوم القيامة.

١٣٧٨- فوائد: اس ميں آخرت كى نعتوں اور اس كى دائمى زندگى كے مقابلے ميں دنيا كى قدروقيت اور اس كى زندگی کا تئاسب بیان کیا گیا ہے۔ یہ تناسب اس طرح ہی ہے جیسے ایک قطرہ آب اور سمندر کے پانی کے درمیان

> ٤٦٤ ـ وعن جابِرٍ، رَضِيَ اللهُ عنهُ أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ مَرَّ بالسُّونَ وَالنَّاسُ كَنَفَتَيْهِ، فَمَرَّ بِجَدْي أَسَكَّ مَيِّتٍ ، فَتَنَاوَلَهُ ، فَأَخَذَ بِأَذْنِهِ ، ثُمَّ قَال: «أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ هٰذَا لَهُ بِدِرْهُمِ "؟ فَقَالُوا: مَا نُحِبُّ أَنَّهُ لَنَا بِشَيْءٍ وَمَا نَصْنَعُ بِهِ؟ ثم قال: «أَتُحِبُّونَ أَنَّهُ لَكُمْ؟» فَالُوا: وَاللهِ! لَوْكَانَ حَيّاً كَانَ عَيْباً، أَنَّهُ أُسَكُّ. فَكَيْفَ وَهُو مَيِّتٌ! فقال: «فَوَاللهِ! لْلدُّنْيَا أَهْوَنُ عَلَى اللهِ مِنْ هذا عَلَيْكُمْ» رواه مسلم. قوله: «كَنَفَتَيْهِ» أَيْ: عن جانبيه. و «الأسكّ» الصغير الأُذُن.

۸ ۱۲۳ حضرت جابر بناٹنہ سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم بازار سے گزرے اور آپ کے دونوں طرف لوگ تھے تو آپ کا بکری کے ایک چھوٹے کان والے مردار نیچ کے پاس سے گزر ہوا۔ آپ کے اسے اس کے کان سے پکڑا اور فرمایا تم میں سے کوئی اسے ایک درہم میں بھی لینا پند کرے گا؟ انہوں نے کما ہم تواسے (ایک درہم کیا) کسی بھی چیز کے بدلے لینا پہند نہیں کرتے اور ہم اسے لے کر کریں گے بھی کیا؟ آپ نے پھر فرمایا کیا تم پند کرو کے کہ بیہ تہیں مفت ہی مل جائے؟ انہوں نے کما اللہ کی قشم یہ (بچہ) اگر زندہ ہو تا تب بھی عیب دار تھا کیونکہ چھوٹے کانوں والا ہے۔ تو اب اسے کون کے گا جب کہ یہ مردار ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا اللہ کی قتم 'یقینا اللہ کے نزدیک دنیا اس سے بھی زیادہ حقیر ہے جتنا بکری کا بیہ مردار بچہ تمہاری نظروں میں حقیر ہے- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

١٣٧٨- فواكد: اس سے بھى دنياكى بے حيثتى واضح ہے- جس كے لئے نادان انسان كياكيا كچھ كرگزر تا ہے۔

٩ / ٣٦٥ حضرت ابوذر رہالتہ سے روایت ہے کہ میں نبی صلی اللہ علیہ و سکم کے ساتھ مدینے کی سنگ رہزے والى زمين ير چلا جار با تھا كه احد بياز جمارے سامنے آگا\_ آپ کے فرمایا۔ اے ابوذر! میں نے کما لبیک یا رسول الله (حاضر جناب) آپ ؓ نے ارشاد فرمایا مجھے پیہ بات پیند نہیں کہ میرے پاس احد بہاڑ کے برابر سونا ہو' پھر چھ ر تین ون ایسے گزر جائیں کہ اس میں سے ایک دینار میرے پاس موجود ہو (لعنی ایک دینار بھی اینے پاس رکھنا پند نہ کروں) ہاں صرف اتنا' جے میں قرض کی ادائیگی کے لئے سنبھال کر رکھ لوں۔ مگر میں اسے اللہ کے بندول میں اس طرح' اس طرح اور اس طرح تقتیم کردول' اینے دائیں' بائیں اور بیچیے کی طرف (اشارہ فرمایا)- آب من پھر آگے چلے اور فرمایا زیادہ مال و دولت والے ' وہی قیامت کے دن (اجرو ثواب میں) بہت کم ہوئگے۔ مگر وہ لوگ جو مال کو اس طرح ' اس طرح اور اس طرح 'اینے دائیں 'بائیں اور پیچیے (لوگوں پر) خرچ کریں اور ایسے لوگ بہت کم ہیں۔ پھر آپ ؓ نے مجھ سے فرمایا' اپنی جگه پر رہنا اور جب تک میں تیرے پاس نہ آؤل على سے نہ ہنا۔ پھر آپ ارات كى تاريكى ميں آگے چلے گئے' یہاں تک کہ آپ او جمل ہوگئے۔ (اچانک) میں نے ایک اونجی آواز سنی' مجھے اندیشہ ہوا کہ کوئی (دشمن) آپ کے دریے تو شیں ہوگیا؟ چنانچہ میں نے آپ کے پاس جانے کا ارادہ کیا لیکن کھے آپ کا قول یاد آگیا کہ میرے آنے تک یمال سے نہ ہٹا۔ یں میں وہیں رہا' یہاں تک کہ آپ میرے پاس

٤٦٥ ـ وعن أبي ذرِّ رَضِيَ الله عنه، قال: كُنْتُ أَمْشِي مَعَ النبيِّ ﷺ، في حَرَّةٍ بالمدينة، فَاسْتَقْبَلْنَا أُحُدُّ فقال: «يا أَبَا ذَرِّ». قلتُ: لَبَّيْكَ يا رسولَ الله! فقال: «مَا يَسُرُّني أَنَّ عِنْدِي مِثْلَ أُحُدِ هذا ذَهباً تَمْضِي عَلَّيَّ ثَلَاثَةُ أَيَّام وَعِنْدِي مِنْهُ دِينَارٌ، إِلَّا شَيْءٌ أُرْصِدُهُ لِدَيْنً، إِلَّا أَنْ أَقُولَ بِهِ فِي عِبَادِ الله هٰكَذَا وَهٰكَذًا وَهٰكَذًا» عن يَمينه وعن شماله وعَنْ خلفه، ثم سار فقال: «إِنَّ الأكثَرينَ هُمُ الأقَلُّونَ يَوْمَ القيامةِ إلَّا مَنْ قَالَ بِالْمَالِ هٰكذا وهٰكذا وهٰكذا» عن يمينه، وعن شمالهِ، ومنْ خَلْفه «وَقَليلٌ مَا هُمْ». ثم قال لي: «مَكَانَكَ لا تَبْرَحْ حَتَّى آتيكَ». ثم انْطَلَقَ في سَوَادِ اللَّيْل حتى تُوَارَى، فَسَمِعْتُ صَوْتاً قَدِ ارْتَفَعَ، فَتَخَوَّفْتُ أَنْ يَكُونَ أَحَدٌ عَرَضَ لَلنَّبِيِّ عَيَّاتُهِ فَأَرَدْتُ أَنْ آتِيَهُ فَذَكَرْتُ قولَه: «لا تَبْرَحْ حَتَّى آتيكَ» فلم أَبْرَحْ حَتَّى أَتَاني، فَقُلْتُ: لقد سَمِعْتُ صَوْتاً تَخَوَّفْتُ منه، فَذَكَرْتُ له، فقال: «وَهَلْ سَمِعْتَهُ»؟ قلت: نَعَم، قال: «ذَاكَ جبريلُ أتاني فقال: مَن مات مِنْ أُمِّتِكَ لَا يُشرِكُ بِاللهِ شَيئاً دَخَلَ الجَنَّةَ، قلتُ: وَإِنْ زَنَى وَإِنْ سَرَقَ؟ قال: وَإِن زَنَى وَإِن سَرَقَ» متفقٌ عليه، وهذا لفظ البخاري. تشریف کے آئے۔ میں نے عرض کیا' میں نے ایک آواز سنی تھی جس سے میں ڈر گیا تھا' اور ساری بات آپ م سے ذکر کی- آپ م نے بوچھاتم نے وہ آواز سی تھی؟ میں نے کما' ہاں ۔ آپ کے فرمایا وہ جربل تھے میرے پاس آئے تھے۔ انہوں نے کما آپ کی امت میں سے جو شخص مرگیا' وہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھہرا تا ہو وہ جنت میں جائے گا۔ میں نے کہا۔ اگر وہ زنا کرے اور چوری کرے؟ جربل نے کما اگرچہ وہ زنا اور چوری

(بخاری و مسلم - بیر الفاظ بخاری کے بیں)

تْحْرِيجٍ: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب المكثرون هم المقلُّون، وباب "ما أحب أنّ لى مثل أحد ذهبا" وكتاب الاستقراض، وكتاب الاستئذان ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الترغيب في الصدقة.

١٩٥٥ - فوا كد: اس كے آخرى تھے كا مطلب يہ ہے كه موحد مومن جنتى ہے- اگرچه اس سے بعض كبيره گناہوں کا ارتکاب بھی ہوجائے -اگر اللہ جاہے گا تو اپنے فضل و کرم سے اسے معاف فرما کر جنت میں بھیج دے گایا پھر سڑا بھگنے کے بعد بالآ خر جنت میں چلا جائے گایا بعض نے اسے ان افراد پر محمول کیا ہے جنہوں نے موت کے دقت خالص نوّبہ کی اور اس کے بعد انہیں مزید مهلت عمل نہیں ملی' ایسے افراد کے کبیرہ گناہ بھی اللہ تعالیٰ بغیر سرا دیے معاف فرما دے گا۔ اس کا پہلا حصہ باب سے متعلق ہے جس میں کم سے کم مال و اسباب دنیا رکھنے کی ترغیب ہے کیونکہ زیادہ مال والے اجر میں کم ہونگے۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ قرض کی ادائیگی کے لئے رقم سنبطال کر رکھنا شہ صرف جائز ہے بلکہ ضروری ہے کیونکہ نفلی صدقے سے ادائیگی قرض زیادہ ضروری ہے۔ علاوہ ازیں اس میں نی صلی اللہ علیہ وسلم کے زہد اور انفاق فی سبیل اللہ کا بھی بیان ہے۔

٢٦٤ ـ وعن أُبِي هريرةً، رضي الله عنه عِنْ رسولِ الله ﷺ قال: «لو كان لي مِثْلُ أُحُدٍ ذَهَباً، لَسَرَّني أَنْ لَا تَمُرَّ عَلَيَّ أَرْصِدُهُ لِدَينِ» متفقٌ عليه.

۱۰ / ۲۲۲ حضرت ابو مربره رفالتر سے روایت ہے رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا اگر ميرے پاس احد بيا ال کے برابر سونا ہو تو مجھے یہ بات اچھی لگتی ہے کہ میری ثَلاثُ لَيَالٍ وَعِندي منه شَيءٌ إِلَّا شَيءٌ تين راتين اِس طال مين نه گزرين كه اس مين سے میرے یاس کچھ باتی ہو' سوائے اتنے تھے کے جو میں قرض کی ادائیگی کے لئے سنبھال کر رکھ لوں۔

(بخارى و مسلم ، حواله مائے ندكور)

تخريج : صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي عِلَيْهُ "ما أحب أن لي عندي

مثل أحد ذهبا" وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب تغليظ عقوبة من لا يؤدّي الزكاة.

۱۲۲۹- فوائد: یعنی تین راتیں گزرنے سے پہلے پہلے میں اسے اللہ کی راہ میں خرچ کرکے فارغ ہوجاؤں۔ اس سے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے زہر کا اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ آپ ؓ دنیا کا مال اپنے پاس رکھنا پیند ہی نہیں فرماتے تھے۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ نیک آرزو اور خواہش کا اظہار جائز ہے۔

> ٤٦٧ \_ وعنه قال: قال عليه وهذا لفظ مسلم.

اا / ١٦٨ سابق راوى ہى سے روایت ہے۔ رسول الله رسولُ الله ﷺ: «انْظُرُوا إلى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ صلى الله عليه وسلم نے فرمايا ايسے لوگوں كى طرف ديكھو مِنْكُم وَلا تَنْظُرُوا إلى مَنْ هُو فَوقَكُم فَهُوَ جو (دنیا کے مال و اسباب کے لحاظ سے) تم سے نیچے (کمتر) أَجْدَرُ أَن لا تَزْدَرُوا نعمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ » متفق بول اور ان كي طرف مت ريكمو جو (مال و دولت مين) تم سے اور (بڑھ کر) ہوں۔ اس طرح زیادہ لائق ہے کہ پھرتم اللہ کی ان نعمتوں کی ناقدری نہ کرو جو اس کی طرف سے تم یر ہوئی ہیں۔

(بخاری ومسلم - بد الفاظ مسلم کے ہیں)

اور بخاری کی روایت میں ہے 'جب تم میں سے کوئی شخص ایسے آدمی کو دیکھے جے مال اور پیدائش میں عليهِ في المالِ وَالخَلْقِ، فَلْيَنْظُرْ إلى مَنْ اس پر فضيلت دى گئ ب توات عليه كه وه ايس شخص کو (بھی) دیکھے جو (ان چیزوں میں) اس سے نیچے

البخاري: «إذا نَظَرَ أَحَدُكُم الى مَنْ فُضِّلَ هو أَسْفَلَ مِنْهُ».

وفي رواية

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب من ينظر إلى من هو أسفل منه - وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

١٧٦٨ - فواكد: دينوى مال و اسباب ك اعتبار سے اينے سے بالا لوگوں كو ديكھنے سے في الواقع انسان الله كي تعتول کی ناقدری اور ناشکری کرتا ہے۔ جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے اس کئے اس کا بهترین علاج وہی ہے جو خود اس حدیث میں آپ کی زبان مبارک سے ہی بیان کردیا گیا ہے کہ اپنے سے کمتر لوگول کو دیکھو تمهارے پاس اگر اپنا جھوٹا موٹا مکان ہے جس میں موسم کی شختیوں سے تم محفوظ رہتے ہو تو فلک بوس عمارتوں اور عالی شان کو شیوں کی طرف مت دیکھو بلکہ ان لوگوں کو دیکھو جو بے گھر ہیں اور تھڑوں اور فٹ پاتھوں پر رات گزارتے ہیں یا جھونپر ایوں میں رہتے ہیں جو بارش میں چھلنی کی طرح ٹیکتی ہیں اور سلالی پانی کے ایک ہی رکیلے میں بہہ جاتی یا پوند زمین ہوجاتی ہیں- وعلی هذا القیاس - تاہم دین کے اعتبار سے ان لوگوں کو دیکھنا چاہیے جو زیادہ متقی اور عبادت گزار ہوں تا کہ انسان کے اندر تقویٰ اور عبادت کا مزید شوق پیدا ہو- جیسا کہ دو سری احادیث میں یہ چیز بیان فرمائی گئی ہے۔

٤٦٨ \_ وعنه عن النَّبِيِّ عِنْ ، قال: ٢١/ ٢٦٨ سابق راوى بى سے روایت ہے- نبي كريم

صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا۔ دینار و درہم اور شال و وَالْخَمِيصَةِ، إِنْ أُغْطِيَ رضِيَّ، وَإِنْ لَمْ وشاك كابنده (پرستار) بلاك موكه اسے يہ چزيں وى جائیں تو خوش اور اگر نہ دی جائیں تو ناراض ہو تا ہے۔

«تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ وَالقَطيفةِ يُعْطُ لَمْ يَرْضَ) رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب الحراسة، وكتاب الرقاق.

٨٢٨- فواكد: دنيا وينار و درجم اور جادرول كابنره مونے كا مطلب ہے كه وہ الله كے احكام و بدايات ك مقاملے میں دنیا کی ان چیزوں کے حصول کو ترجیح دیتا اور شب و روز انہی میں مگن رہتا ہے۔ گویا وہ اللہ کی بندگی کی بھائے مال و اسباب کی بندگی کرتا ہے اور یہ غیراللہ کی بندگی اس کی ہلاکت کا باعث ہے۔

> ٤٦٩ \_ وعنه، رضي الله عنه قال: لَقَدْ رَأَيْتُ سَبْعِين منْ أَهْل الصُّفَّةِ، مَا مِنْهُمْ رَجُلٌ عليه رداءٌ، إِمَّا إِزَارٌ وَإِمَّا كِسَاءٌ، قَدْ رَبَطُوا في أَعْنَاقِهم، فَمِنْهَا مَا يَبْلُغُ نِصْفَ السَّاقَيْنِ، وَمِنْهَا مَا يَبْلُغُ الكَعْبَيْن، فَيَجْمَعُهُ بِيَدِهِ كَرَاهِيَةَ أَنْ تُرَى عَوْرَتُهُ ﴾ رواه البخاري.

۱۳/ ۲۹۹ سابق راوی ہی سے روایت ہے کہ میں نے ستر اہل صفہ کو دیکھا' ان میں سے کسی کے پاس جسم کے اویر کا بورا حصہ چھیانے کے لئے چادر نہیں تھی کسی کے پاس نحلا دھڑ ڈھانکنے کے لئے ازار (یاجامہ' نہ بند اور شلوار وغیره) ہوتی یا چادر جسے وہ اپنی گردنوں میں باندھ کیتے' وہ کیڑا کسی کی نصف پنڈلی تک پہنچا اور کسی کے مخنوں تک' پس وہ اسے اینے ہاتھ سے اکٹھا کرکے رکھتے کہ کہیں ان کا قابل ستر حصہ عریاں نہ ہوجائے۔

(بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المساجد، باب نوم الرجال في المسجد.

١٩٧٨- فواكد: صفه 'چبوترے يا ديورهي كو كتے ہيں- معجد نبوى كے آخر ميں يد چبوتره تھا جو چھتا ہوا تھا- اس ميں نبی صلی الله علیہ وسلم سے علم دین حاصل کرنے والے اور جہاد کی تربیت لینے والے صحابہ وقت گزارتے تھے۔ ان کو اہل صفہ کما جاتا تھا۔ ان کی ایک متعین تعداد نہیں تھی اس میں کمی بیشی ہوتی رہتی تھی۔ یہ اسلام کا سب سے پہلا مدرسہ یا نبوی درس گاہ تھی اور معسکر بھی۔ اس میں آج کل کے طلبائے علوم دیننیہ کے لئے بردی عبرت م کے صحابہ انے کس طرح ایک چبوترے پر اپنے شب و روز گزار کر اور اسی طرح کھانے سے بے نیاز ہو کر ( كه تبهى مل كيا تو كها ليا نهيس تو فاقه) دين كاعلم حاصل كيا اور جهاد كي تربيت لي-

٤٧٠ ـ وعنه قال: قال ۱۳ / ۲۵۰ سابق راوی ہی سے روایت ہے کہ رسول رسولُ الله عليه وسلم في «الدُّنْيَا سِجْنُ المُؤْمِنِ الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا ونيا مومن ك لئ قيد وَجَنَّةُ الكَافِرِ» رواه مسلم. فانه اور كافرك لئے جنت ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

م الله عند الله مومن كے لئے جنت ميں جو نعتيں تيار بين اس كے اعتبار سے يد دنيا مومن كے لئے قيدخانه

ہے اور کافر کے لئے جو دائمی غذاب ہے' اس کے اعتبار سے دنیا اس کے لئے جنت ہے۔ یا یہ مطلب ہے کہ ایک مومن شہوات و خواہشات نفس سے بچنا ہواجس طرح مومنانہ و متقیانہ زندگی گزار تا ہے۔ وہ ایسے ہے جیسے وہ قیدخانے میں ہے اور وہ قواعد و ضوابط کے شکنج میں کسا ہوا ہے جب کہ کافر ہر قید اور ضابطے سے آزاد اور خواہشات و شہوات کی لذتوں میں منهمک رہتا ہے۔ یوں گویا دنیاس کے لئے جنت ہے۔ مقصد اس حدیث ہے مومن کو آخرت کی تیاری کی ترغیب اور دینوی لذتول سے اجتناب کی تاکید ہے۔

لِمَوْتِكَ. رواه البخاري.

قالوا في شرح بطُولِ البَقَاءِ فِيهَا، وَلا بِالاعْتِنَاءِ بِهَا، وَلا تَتَعَلَّقُ مِنهَا إِلَّا بِمَا يَتَعَلَّقُ بِهِ الْغُريبُ فِي غَيْرٍ وَطَنِهِ، وَلا تَشْتَغِلْ فِيهَا بَمَا لَا يَشْتَغِلُ بِهِ الْغَرِيبُ الَّذِي يُرِيدُ الذَّهَابَ إلى أُهْلِهِ. وَباللهِ التَّوْفِيقُ.

٤٧١ \_ وعن ابن عمر رضي الله ١٥ / ١٤ حفرت ابن عمر رفي الله عمر الله ٢٥ الم عنهما، قال: أخذ رسولُ الله ﷺ بمَنْكِبَيَّ، رسول الله صلى الله عليه وسلم ني ميرے كندهے بكر فقال: «كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرَيبٌ، أَوْ كر فرال - تم دنيا مين ايس ربو كويا تم ايك يرديي يا عَابِرُ سَبِيل». وَكَانَ ابنُ عُمَرَ رضي الله راه كير مو- اور حضرت ابن عمر فرمايا كرتے تے جب تم عنهَما، يقول: إذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ شَام كروتوضيح كا انتظار مت كرواور جب صبح كروتوشام الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ، كا انتظار مت كرو اور اين صحت مين يمارى ك لئے اور وَخُذْ مَنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ وَمِنْ حَيَاتِكَ ابِنِي زندگي مين موت كے لئے (کچھ) عاصل كراو-(بخاری)

علاء نے اس حدیث کی شرح اور اس کے معنی سے هذا الحديث: معناه لا تَركَنْ إلى الدُّنْيَا بيان كئ بين كه تم ونياكي طرف زياره مت جمكو نه وَلا تَتَّخِذْهَا وَطَناً، وَلا تُحَدِّثْ نَفْسَكَ اسے مستقل وطن بناؤ نه اینے جی میں زیادہ دیر وٹیا میں رہے اور اس پر زیادہ توجہ دینے کا پروگرام بناؤ- اس سے تم صرف اتنا ہی تعلق رکھو جتنا ایک مسافر اجنی دیس سے تعلق رکھتا ہے اور دنیا میں زیادہ مشغول نہ ہو' اسی طرح جیسے ایک مسافر' جو اینے گھر جانے کا ارادہ ركها مو ويار غيرسے زيادہ وابسكى نہيں ركھا۔ وبالله

#### التوفيق

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب قول النبي ﷺ «كن في الدنيا...» الحديث.

اكه- فوائد: جو مخص دنيا كو ايك مسافر خانه اور گزرگاه سمجهے گا' وه يقيناً زخارف دنيا سے اپنا دامن الجھانا پيند نہیں کرے گا۔ انسان کی غلطی ہی ہے۔ کہ وہ اس کی اس حیثیت کو نہیں سمجھتا اور بل کی خبرنہ ہونے کے باوجود سو برس کے سامان کی تیاری میں لگا رہتا ہے۔

جیسا کہ کسی نے کہاہے۔

ع سامان ہے سو برس کا' اور بل کی خبر نہیں

427

۱۱ / ۲۲ حضرت ابوالعباس سحل بن سعد ساعدی رہائیہ سے روایت ہے کہ ایک آدمی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیایارسول اللہ 'مجھے مجھے ایسا عمل بتلائیے' جب میں وہ کروں تو اللہ بھی مجھے سے محبت کرے اور لوگ بھی مجھے محبوب جانیں۔ آپ نے ارشاد فرمایا' دنیا سے بے رغبت ہوجاؤ' اللہ تم سے محبت کرے گا اور لوگوں کے پاس جو بچھ ہے اس سے محبت کرے گا اور لوگوں کے پاس جو بچھ ہے اس سے بے نیاز ہوجاؤ تو لوگ محبت کریں گے۔ (یہ حدیث حسن ہو ایک ماتھ ہوائ کیا ہے اس کے ساتھ میں ماجہ وغیرہ نے حسن سندوں کے ساتھ روایت کیا ہے)

تخريج: سنن ابن ماجة، كتاب الزهد، باب الزهد في الدنيا.

امام نووی کے برعکس' امام بوصیری نے اسے زوائد میں ضعیف قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ اس کی سند میں خالد بن عمرو راوی کے ضعف پر ائمہ جرح و تعدیل متفق ہیں (ابن ماجہ رقم ۱۰۲۳) تاہم بعض اور علاء نے اس کے دیگر ضعیف طرق اور مرسل شاہد کی بنا پر اسے حسن قرار دیا ہے۔ جس سے امام نووی کی تائید ہوتی ہے واللہ اعلم۔ انظرابینا ''الصحیحہ'' للالبانی رقم ۱۹۳۴۔

لاتسئل بنى آدم حاجته واسئل الذى ابوابه لاتحجب الله يغضب ان تركت سواله وابن آدم حين يسئل يغضب

لیمیٰ انسان کے سامنے اپنی ضروریات کے لئے ہاتھ مت پھیلاؤ' اس سے مانگو جس کے فضل و کرم کا دروازہ ہر وقت کھلا رہتا ہے ۔اگر بندہ اللہ سے مانگا چھوڑ دے تو وہ ناراض ہوتا اور بندے سے مانگا جائے تو وہ غضب ناک ہوتا ہے۔

٤٧٣ ـ وعـن النُّعْمَـانِ بـنِ بَشيـرِ رضـيَ الله عنهمـا، قـالَ: ذَكَرَ عُمَـرُ بْـنُ

۱۷ / ۲۵۳ حضرت تعمان بن بشیر رشی سے روایت ہے کہ حضرت عمر رہائی نے دنیا کے اس مال و اسباب کا الخَطَّاب، رضي الله عنه، مَا أَصَابَ النَّاسُ مِنَ الدُّنْيَا، فقال: لَقَدْرَأَيْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ، يَظَلُّ الْيَوْمَ يَلْتَوَي مَا يَجِدُمِنَ الدَّقَلِ مَا يَمْلاً بِهِ بَطْنَهُ. رواه مسلم. «الدَّقَلُ» بفتح الدال المهملة والقاف: رَدِيْءُ التَّمْر.

ذکر کیا (جو پہلے کے مقابلے میں زیادہ) لوگوں کو حاصل ہو گیا تھا اور پھر فرمایا میں نے رسول اللہ طاق کے وریکھا کہ آپ سارا دن بھوک کی وجہ سے اپنے بیٹ پر جھکے رہتے (تاکہ بھوک کی شدت کم محسوس ہو) آپ کو ردی تھجور بھی میسرنہ ہوتی جس سے آپ اپنا بیٹ بھر لیتے۔

(مسلم 'اوائل کتاب الزهد والرقاق) الدَّقَل' دال اور قاف بر زبر- گھٹیا اور ردی تھجور۔

تخريج: صحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

ساکہ ہم ۔ فوا کد: حضرت عمر ﷺ کے زمانے میں کثرت فقوعات کی وجہ سے لوگ پہلے کی نسبت زیادہ خوشحال اور آسودہ ہوگئے تو حضرت عمر ؓ نے لوگوں کو یاد دلایا کہ وہ بھی وقت یاد رکھو جب اسلام کے ابتدائی دور میں مسلمان نمایت کھن حالات اور فقرو فاقہ سے دوچار رہے حتی کہ پیغیبر اسلام حضرت نبی کریم ملٹائیلم تک کی یہ حالت تھی جو روایت میں بیان ہوئی ہے ۔ مقصد اس کے بیان سے لوگوں کو تنبیہہ کرنا تھا کہ کمیں مال و دولت کی فراوانی اور دینوی آسائٹوں کی کثرت تمہیں دنیا کی محبت میں اس طرح نہ پھنسا دے کہ آخرت کی زندگی کو تم بھلا بیٹھو اور غفلت کا شکار ہوجاؤ۔

الله عنها، قالتْ: تُوُفِّي رسولُ الله عَلَيْةِ، وَمَا في بَيْتِي مِنْ قَالَتْ: تُوُفِّي رسولُ الله عَلَيْةِ، وَمَا في بَيْتِي مِنْ شَيْءٍ يَأْكُلُهُ ذُو كَبِد إِلَّا شَطْرُ شَعِيرٍ في رَفِّ لِي، فَأَكُلُتُ مِنْ هُ حَتَّى طَالَ عَلَيّ، فَكِلْتُهُ فَفَنِي، فَكِلْتُهُ فَفَنِي. متفقٌ عليه. «شَطْرُ شَعِيرٍ» أَيْ: شَيْءٌ مِنْ شَعِيرٍ، كَذَا فَسَرَهُ التَّرْمذيُّ.

۱۸ / ۲۷۳ حضرت عائشہ رہی آتھ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ طاق کے فات اس حالت میں ہوئی کہ میرے گھر میں کوئی چیز ایسی نہیں تھی جو کوئی جاندار کھائے سوائے اس تھوڑے سے جَو کے جو میرے طاق میں رکھے ہوئے تھے۔ پس میں ایک مدت دراڈ تک ای میں سے (لے لے کر) کھاتی رہی (بالآ خر ایک دن) میں نے اسے ناپاتو وہ ختم ہوگیا۔ (بخاری و مسلم) شطر شعیر کے معنی ہیں تھوڑے سے جَو۔ امام ترفدی

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب نفقة نساء النبي ري بعد وفاته، وكتاب الرقاق، باب فضل الفقر ـ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

نے اس کی اس طرح تفییر کی ہے۔

کی اس زاہدانہ زندگی کا تذکرہ فرمایا ہے حالانکہ یہ آپ کی سب سے زیادہ چیتی بیوی کا گھرتھا۔ اس سے آپ کے عدل و انصاف کابھی پتہ چلتا ہے کہ حفرت عائشہ " سے شدید محبت کے باوجود آپ کے حفرت عائشہ " کے ساتھ' دو سری بیوبوں کے مقابلے میں 'کوئی ترجیحی سلوک نہیں کیا بلکہ سب کے ساتھ کیساں معاملہ فرمایا۔ اس میں علائے كرام اور ان كے اہل خانه كے لئے برا سبق ہے كه وہ اہل دنيا اور ان كو ميسر آسائشوں كى طرف نه ديكھيں بلكه پیٹیبراور آپ کی ازواج مطمرات کی زندگیوں کو سامنے رکھتے ہوئے کم سے کم آمدنی میں گزارہ کرنے کو سعادت مجھیں۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ کھانے پینے کی چیزوں کو بغیرناپے تولے استعال کیا جائے' اس میں برکت رہتی ہے اور ناپے تولنے سے برکت ار جاتی ہے۔

> ٤٧٥ ـ وعن عمرو بن الحارثِ أخِي جُوَيْرِيّةَ بِنْتِ الحَارِثِ أُمَّ المُؤْمِنِينَ رضي الله عنهمًا، قال: مَا تَركَ رسولُ اللهِ ﷺ عنْدَ مَوْتِهِ دِينَاراً، وَلا دِرْهَماً، وَلا عَبْداً، وَلا أَمَةً ، وَلا شَيْئًا إِلَّا بَغْلَتَهُ البَيْضَاءَ الَّتِي كَانَ السَّبيل صَدَقَةً. رواه البخاري.

١٩ / ٧٤٥ حفرت عمرو بن حارث حفرت ام المومنين جوریہ بنت حارث ریکا فیا کے بھائی --- سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹھایم نے اپنی موت کے وقت کوئی دینار و درہم چھوڑا' نہ کوئی غلام لونڈی اور نہ کوئی اور چیز-البته وه سفيد خچر چھوڑا جس پر آپ سوار ہوتے تھے اور يَرْكَبُهَا، وَسِلاحَهُ، وَأَرْضاً جَعَلَهَا لابْنِ اللهِ بتهار اور وه زمين بح آپ نے مافروں کے لئے صدقہ (وقف) کردیا تھا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوصايا، باب الوصايا، وكتاب الجهاد، باب بغلة النبي عَيْنِهُ البيضاء، وكتاب المغازي ، باب مرض النبي عَلَيْهُ ووفاته.

۵ کافر مرد و عورت قیدی بین غزوه بنی المصطلق موا اس مین جو کافر مرد و عورت قیدی بنے ان مین حضرت جورید رہی تھی تھیں اور یہ نی ملی اللہ کے جھے میں آئیں۔ آپ نے انہیں مسلمان کرکے ان سے نکاح کرلیا اور النيخ حرم مين شامل فرماليا- جب صحابه كرام "كو معلوم موا تو نبي مالياليا كه اس سسرولي رشته كالحاظ كرت موك انہوں نے بنوالمصطلق کے تمام قیدیوں کو' جو سو کے قریب تھے' رہا کردیا۔ ہتھیار سے مراد آپ کا نیزہ اور تلوار ہے- اور زمین سے مراد آپ کا وہ حصہ جو فدک اور خیبر وغیرہ میں آپ کو ملا تھا' اسے آپ کے صدقہ فرما دیا کیونکہ آپ کے فرمایا تھا "ہم انبیاء کی جماعت ہیں 'ہمارے مال کا کوئی وارث نہیں ہوتا' ہم جو کچھ چھوڑ جائیں' وہ صدقہ ہے"۔ وفات کے وقت آپ نے کوئی غلام اور لونڈی ایسی نہیں چھوڑی 'جس کو آپ نے آزاد نہ کردیا

۲۰ / ۲۷ حفرت خباب بن ارت رفالتر سے روایت ٤٧٦ ـ وعـن خَبَّاب بـن الأَرَتُّ رضي الله عنه، قال: هَاجَوْنَا مَعَ ہے کہ ہم نے اللہ کی رضا کی تلاش کے لئے رسول اللہ ملی کے ساتھ ہجرت کی تو ہمارا اجر اللہ پر ثابت ہو گیا۔ رِسُولِ اللهِ ﷺ نَلْتَمِسُ وَجْهَ اللهِ تَعَالَى، فَوَقَعَ یس ہم میں سے بعض وہ ہیں جو فوت ہوگئے اور اپنے أِجْرُنَا عَلَى اللهِ، فَمِنَّا مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَأْكُلْ مِنْ اجر میں سے کوئی حصہ (مال غنیمت وغیرہ کی صورت میں) أَجْرِهِ شَيْئاً، مِنْهُمْ مُصْعَبُ بن عُمَيْرِ رضي الله

عنه، قُتِلَ يَوْمَ أُحُدِ، وَتَرَكَ نَمِرَةً، فَكُنَّا إِذَا انهول نے نہیں کھایا۔ ان میں سے ایک حضرت مععب غَطَّيْنَا بِهَا رَأْسُهُ، بَدَتْ رِجْلاهُ، وَإِذَا غَطَّيْنَا بِن عمير رَفَاتُمْ بِين جو جنَّك احد مين شهيد بوت - انهون بهَا رَجُلَيْهِ، بَدَا رَأْسُهُ، فَأَمَرَنَا رسولُ اللهِ نے ایک کمبل اینے پیچھے چھوڑا تھا، جب ہم اس کے ﷺ أَنْ نُغَطِّيَ رَأْسَهُ، وَنَجْعَلَ عَلى رَجْلَيْهِ سَاتِهِ ان كَا سَر وُهَا نِيْتِ تَو ان كَ بِير نَكَ مُوجات اور شَيْئاً مِنَ الإِذْخِرِ، وَمِنَّا مَنْ أَيْنَعَتْ لَهُ جب بير وهانية تو سر كل جاتا- بي جميل رسول الله کے پیروں پر کچھ اذخر گھاس ڈال دیں اور بعض ہم میں سے وہ ہیں جن کے پھل یک گئے ہیں اور وہ اسے چن رہے ہیں (لینی ان سے فائدہ اٹھا رہے ہیں)

(بخاری و مسلم)

نمرہ اون کی دھاری دار جادر۔ اینعت کے معنی میں یک گئے اور پالئے۔ یہدبھا' یا پر زبر اور وال پر زر اور پیش ' دونوں طرح منقول ہے۔ معنی ہیں ' وہ کھل كاث اور چن رہا ہے اور يہ الله نے ان ير دنيا كے مال و اسباب کے جو دروازے کھولے اور اس پر ان کو قدرت عطا فرمائی' اس کے لئے استعارہ ہے۔

«النَّمرَةُ»: كَسَاءٌ مُلَوَّنَّ مِنْ صُوفٍ. وقوله: «أَيْنَعَتْ» أَيْ: نَضجَتْ وَأَدْرَكَتْ، وقوله: «يَهْ دُبُهُا» هُوَ بفتح الياءِ وضم الدال وكسرها، لُغَتَان، أَيْ: يَقْطِفُهَا وَيَجْتَنِيهَا، وَهذهِ اسْتِعَارَةٌ لَمَا فَتَحَ الله تَعَالَى عَلَيْهِمْ منَ الدُّنْيَا وَتَمَكَّنُوا فيهَا.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب إذا لم يجد كفنا إلا ما يواري رأسه أو قدميه غَطِّي رأسه، وكتاب فضائل الصحابة، وكتاب المغازي، وكتاب الرقاق \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب كفن الميّت.

۲۷ س- فوائد: اس میں ہجرت اور جماد کی فضیلت اور اس کے اجر و ثواب کا بیان ہے۔ یہ اجر دنیا میں مال غنیمت کی صورت میں بھی ان غازیان اسلام کو ملتا ہے جو جہاد سے بخیریت واپس آجاتے ہیں اور آخرت میں بھی طے گا اور جو لوگ میدان جماد میں ہی جام شہادت نوش کرجاتے ہیں' انہیں اس کا سارا اجر قیامت کو ہی ملے گا' دنیا میں وہ جماد کے کھل سے محروم رہتے ہیں۔

٤٧٧ ـ وعـن سَهْلِ بـن سَعْدِ ٢١ / ٢٧٧ حضرت سحل بن سعد ساعدى رفائيُّد سے الساعديِّ رضي الله عنه قال: قال روايت م -رسول الله طلَّي لم في الله عنه والرونيا كي رسولُ اللهِ ﷺ: «لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا تَعدلُ وقعت الله كے نزديك ايك مُجِمر كے برا كر بھى عِنْدَ اللهِ جَنَاحَ بَعُوضَةٍ ، مَا سَقَى كَافراً مِنْهَا ہوتی تو وہ كسى كافركو اس ميں سے ايك گونٹ پانی جمى

شَرْبَةَ مَاءٍ». رواه الترمذي وقال: حديث نه ياتا ـ (ترندي حسن صحح)

ر ہاش الصالحين (جلد اول) = 431

تَحْرِيجٍ: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ماجاء في هوان الدنيا على الله عزوجل.

ے کہ۔ فوائد: اس سے واضح ہے کہ اللہ کے نزدیک دنیا اور اس کے مال و اسباب کی قطعاً کوئی اہمیت نہیں ہے الندا اہل ایمان کے نزدیک بھی اس کی زیادہ اہمیت نہیں ہونی جاسمے اور اسے صرف آخرت کی زندگی سنوارنے ے لئے ایک ذریعہ یا کمرہ امتحان سمجھنا چاہیے۔

۲۲ / ۲۸ حفرت ابو ہریرہ رہائٹر سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طائیا کو فرماتے ہوئے سا کہ لوگو! «أَلا إِنَّ الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَا فيها، إلَّا آگاه ربو و ربيا ملعون م اور جو مجهم اس ميس م وه مجمى ذَكْرَ اللهِ تَعَالَى، وَمَا وَالاهُ، وَعَالَماً المعون م سوائے الله تعالی کے ذکر اور ان چیزوں کے وَمُتَعَلِّماً». رواه الترمذي وقال: حديثٌ جو اس سے تعلق رکھتی ہیں اور سوائے دینی علوم سے بہرہ ور اور اس کا علم حاصل کرنے والوں کے۔

٤٧٨ ـ وعن أُبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول:

(ترندی حسن)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في هوان الدنيا علي الله عزوجل.

٨ ٢ ١٥ - فوائد: اس سے مراد دنيا كامطلقاً ملعون ہونا نہيں ہے بلكہ اصل مطلب دنيا كي ان چيزوں كالمعون ہونا ہے جو انسان کو اللہ سے دور اور اس کی اطاعت سے مشغول کردیں۔ اس اعتبار سے دنیا کی کوئی چیز ندموم بھی ہوسکتی ہے اور محمود بھی۔ مثلاً مال محمود ہے۔ اگر اسے حلال طریقے سے حاصل اور حلال مصارف یر ہی خرچ کیا جائے ' بصورت دیگر میں مال مذموم و ملعون ہے۔ وعلی هذا القیاس دنیاکی دوسری چزیں ہیں۔ (۲) وہ علم بھی محمود و مطلوب ہے جو اللہ کے قریب کردے اور بندول کی ہدایت اور فیض رسانی کا ذریعہ بنے۔ بصورت دیگر یہ بھی مذموم و ملعون ہے۔ (٣) اس میں علاء اور طلبائے علوم دینیہ کی فضیلت ہے۔

٤٧٩ \_ وعن عَبْدِ اللهِ بن مَسعودِ ٢٣ / ٢٥٩ حضرت عبدالله بن مسعود بغالمة سے روایت رضيَ الله عنه، قال: قال رسولُ الله علي : ب- رسول الله علي عنه عنه، قال: قال رسولُ الله علي الله الله عنه بناوُ اس «لا تَتَخِذُوا الضَّيعَةَ فَتَرْغَبُوا في الدُّنْيَا». كا متيجه بيه موكًا كه تمماري رغبت ونيا مين براه جائ كي-رواه الترْمِذي وقال: حديثٌ حسنٌ.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب لا تتخذوا الضيعة فترغبوا في الدنيا.

ان میں اتنا عصیعته عصراد زمین صنعت و زراعت اور کاروبار ہے اور مطلب بیہ ہے کہ ان میں اتنا نیادہ انہاک اور دلچینی نہیں ہونی چاہیے کہ انسان کا مقصد زندگی رضائے اللی کی بجائے کی چزیں بن جائیں اور ال کے شب و روز اسی تک و دو میں صرف ہوں ورنہ حسب ضرورت و کفایت تو زمین کاروبار اور جائیداد وغیرہ بنانا اور رکھنا سب جائز ہے' ممنوع نہیں۔

٤٨٠ - وعن عبدِ اللهِ بن عمرِو بن ٢٣/ ٢٨٠ حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص رَيْ الله س العاصِ رضى اللهُ عنهما قال: مَرَّ عَلَيْنَا روایت ہے کہ ہارے پاس سے رسول اللہ ملتی کیا

رسولُ اللهِ ﷺ، وَنَحنُ نُعِالِجُ خُصّاً لَنَا فقال: «ما هذا؟» فَقُلْنَا: قَدْ وَهَى، فَنَحْنُ حديثٌ حسنٌ صحيحٌ.

گزرے جبکہ ہم اپنے چھپر کی مرمت کررہے تھے۔ آپ ا نے فرمایا' یہ کیا ہے؟ ہم نے کما (یہ چھپر) کمزور ہوکر نُصْلِحُهُ، فقال: «ما أَرَى الأَمْرَ إلَّا أَعْجَلَ كُرِفِ كَ قريب بوليا تها بم اسے تهيك كررہے ہيں۔ مِنْ ذَلكَ». رواه أبو داود، والترمذي آپ نے ارشاد فرمایا میں تو معالمے (موت) كو اس سے بإسناد البخاري ومسلم، وقال الترمذي: بهي زياده قريب وكيم ربا بون- (ات ابو داؤد اور ترندي نے بخاری و مسلم کی سند کے ساتھ روایت کیا ہے اور امام ترفری نے کہا ہے کہ یہ حدیث حسن صحیح ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في قصر الأمل وقال حديث حسن، حديث رقم٢٣٣٦ ـ وسنن أبي داود، كتاب الأدب، باب ما جاء في البناء، حديث رقم۲۳۲٥.

۰۸۰- فوائد: خص سے مرادیا تو چھیر ہے یا وہ گھر ہے جو لکڑی اور کانوں سے بنا ہوتا ہے اور مٹی سے اسے لیب دیا جاتا ہے وہ مٹی کی لیائی ہی میں مصروف ہول گے۔ آپ کے ارشاد کا مطلب سے نہیں ہے کہ مکان کی لیمیا یوتی نہ کی جائے بلکہ مطلب موت کی یادوہانی ہے تا کہ موت ہروقت انسان کے سامنے رہے اور کسی وقت بھی اس سے غفلت نہ برتے۔

٤٨١ \_ وعن كَعْب بن عِيسَاضِ ٢٥ / ٢٨١ حفرت كعب بن عياض بناتُر سے روايت رضي الله عنه ، قال: سمعت مح كم مين في رسول الله ما الله عنه موقع من مرات موقع من مر رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةِ فِتْنَةً ، امت كے لئے ايك فتنه موتا ہے ( يعنى ايى چيز جس كے وَفِتْنَةُ أُمَّتِي المَالُ» رواه الترمِذي قال: زريع سے اس كو آزمایا جاتا ہے۔) اور ميرى امت كے حديثٌ حسنٌ صحيحٌ. لئے فتنہ (آزمائش) مال ہے- (ترمذی مسن سیحے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء أن فتنة هذه الأمة في المال.

١٨٧- فوائد: فتن ك معنى بين آزمائش- جس كو جس چيزے آزمايا جائے وہ اس كے لئے فتنہ ہے- اس اعتبار سے قرآن مجید میں اولاد اور مال کو بھی انسانوں کے لئے فتنہ کما گیا ہے۔ درال حالیکہ بید دونوں چیزیں اللہ کی نعمتیں ہیں لیکن چونکہ ان نعمتوں کے ذریعے سے انسانوں کی آزمائش ہوتی ہے اس لئے انہیں فتنے سے تعبیر فرمایا۔ اس حدیث میں امت محدید ملتی کے لئے سخت تنبیہ ہے کہ وہ مال کی محبت میں اعتدال کو ملحوظ رکھے ورنہ وہ اس آزمائش میں ناکام ہوسکتی ہے اور بیر مال' جو نعمت اللی ہے اس کے لئے عذاب شدید کا باعث بن سکتا ہے۔

٤٨٢ ـ وعن أبي عَمْرو، ويقالُ: أبو ٢٦ / ٢٦ حضرت الوعمرو اور بعض كے نزديك البو عبدِ اللهِ، ويقال: أَبُو لَيْلِي عُثْمَانَ بن عَفَّانَ عبدالله يا ابوليلي، عثمان بن عفان بزاتُه سے روايت م رضي الله عنه ، أنَّ النبيَّ عَظِيمٌ قال: «لَيْسَ لا بْن نبي كريم النَّهَا في فرمايا ابن آدم كے لئے ان چيزول ك آدَمَ حَتُّ في سِوى هٰ فِهِ الخِصَالِ: بَيْتٌ علاوه كى چيز مين حق نهيں ہے۔ ايك گرجس ميں اس الخُبْز ، وَالمَاءُ » رواه الترمِذي وقال: حَديث سالن كے (يا موثی) روثی اور يانی -

قال الترمِذي: سَمعتُ أَبَا داوُدَ سُلَيْمَانَ بنَ سَالمِ البَلخيُّ يقولُ: سَمِعْتُ النَّضْرَ بْنَ شُمَّيْلٍ يقُولُ: الجِلفُ: الخُبزُ لَيْسَ مَعَهُ إِدَامٌ. وَقَالَ غَيْرُهُ: هُوَ غَلِيظُ الخبر. وقَالَ الهَرَويُّ: المُرَادُ بهِ هُنَا وِعَاءُ الخُبزَ،

كالجَوَالقِ وَالخُرْجِ، والله أعلم.

يَسْكُنُهُ، وَثَوْبٌ يُـوَارِي عَـوْرَتَهُ، وَجِلْفُ كَل رَبِائَشْ مِو كَبِرًا ، جس سے وہ اپنا ستر چھپالے ، بغير

ر مذی' صحیح حدیث ہے۔

امام ترفدی فرماتے ہیں۔ میں نے ابو داؤد سلیمان بن سالم بلخی ہے سا'وہ فرماتے ہیں' میں نے نفر بن شمیل سے سنا کہ جلف وہ روٹی ہے جس کے ساتھ سالن نہ ہو اور دو سرے حضرات کہتے ہیں کہ موٹی روٹی کو جلف کہتے ہیں اور امام ہروی ؓ نے کہا کہ جلف سے مراد روٹی رکھنے کا برتن ہے جیسے گون (موٹے بالوں یا رسیوں سے بنا ہوا تھیلا) یا خرجی (زنبیل 'ٹوکری' بورا وغیرہ)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ليس لابن آدم حق فيما سوي خصال ثلاث. شخ الباني نے كما ہے كه اس حديث كى سند ميں دو راوى ضعيف ہيں الاحاديث الفعيفة ' رقم ١٠٦٣ ۱۹۸۴ - فوائد: سندأیه روایت صحیح نبین ب تاہم دیگر صحیح احادیث سے یہ ثابت ہے کہ انسان کو دنیا میں ایک مافری طرح رہنا چاہیے۔ مسافر'جس طرح کم از کم سامان کے ساتھ سفرکرنا پیند کرتا ہے انسان کو بھی کم از کم سامان دنیا کے ساتھ گزارا کرنا چاہیے۔

والله اعلم-

۲۷ / ۴۸۳ حضرت عبدالله بن شخير (شين پر بھی زبر ٤٨٣ ـ وعنْ عبدِ اللهِ بنِ الشِّخِّير اور خاء پر بھی زیر اور تشدید) رہالتہ سے روایت ہے کہ ـ بكســر الشيــن والخــاءِ المشــددة میں نبی کریم طافیا کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ م المعجمتين \_ رضيَ الله عنه أنَّهُ قالَ: أَتَيْتُ الهاكم التكاثر (تهيس كثرت كى آرزون النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَهُو يَقْدِرَأُ: ﴿ ٱلَّهَا كُمُ غفلت میں ڈال دیا) تلاوت فرما رہے تھے۔ پھر آپ کے ٱلتَّكَاثُرُ ۗ ﴾ قال: «يَقُولُ ابنُ آدمَ: مَالِي، مَالِي، وَهَلْ لَكَ يَا ابْنَ آدَمَ! مِنْ فرمایا۔ انسان کہتا ہے میرا مال ' میرا مال۔ حالا تکہ اے مَالِكَ إِلَّا مَّا أَكَلْتَ، فَأَفْنَيْتَ، أَوْ لَبِسْتَ انسان تیرا مال (ایک تو وہ ہے) جو تونے کھا کر ختم کردیا یا فَأَبُلَيْتَ، أَوْ تَصَدَّقْتَ، فَأَمْضَيْتَ؟!» رواه (دو سرا) بہن کر بوسیدہ کردیا یا (تیسرا) صدقہ کرکے آگ (آخرت کے لئے) چلا دیا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

الم الم الم الم الم الله المركى ترغيب دى كئى ہے كه انسان كو الله في مال و دولت سے نوازا ہو تو اسے نیادہ سے زیادہ مستحقین پر اور اللہ کی بہندیدہ راہوں پر خرچ کرے کیونکہ یہ صدقہ کیا ہوا مال ہی آخرت کے لئے زخيرہ ہو گا جمال اس كو اس كا اجر و تواب ملے گا- باقى جو مال وہ اپنے كھانے پينے اور لباس وغيرہ پر خرچ كرے گا وہ سب اس دنیا میں ہی ختم اور بوسیدہ ہوجائے گا اور آخرت میں اس کا کوئی حصہ اس کے کام نہیں آئے گا-

كَلَّهُ عِنهُ ، قال: قال رَجُلُّ لِلنَّبِيِّ عَيَّا الله بين مُغَفَّلِ رضي الله عنه ، قال: قال رَجُلُّ لِلنَّبِيِّ عَيَّا الله ! والله ! إنِّي لأُحبُك ، فقال: «انظُرْ ماذا تَقُولُ؟» قال: وَالله ! إنِّي لأُحبُك ، ثَلاث مَرَّاتٍ ، فقال: «إنْ كُنْتَ لأحبُك ، ثَلاث مَرَّاتٍ ، فقال: «إنْ كُنْتَ تُحبُنِي فَأَعِدَ لِلفَقْرِ تِجفَافاً ، فإنَّ الفَقرَ تَجفَافاً ، فإنَّ الفَقرَ أَسْرَعُ إلى من يُحبُني مِنَ السَّيْلِ إلى مُنْتَهَاه » رواه الترمِذي وقال: حديث حسن.

«التَّجْفَافُ» بكسرِ التاءِ المثناةِ فوقُ وإسكانِ الجيم وبالفاءِ المكررة، وَهُوَ شَيْءٌ يُلْبَسُهُ الفَرَسُ، لِيُتَّقَى بِهِ الأَذَى، وَقَدْ يَلَبَسُهُ الإِنْسَانُ.

۲۸ / ۲۸ حضرت عبداللہ بن مغفل ہو تا ہوں۔ روایت ہے کہ ایک آدمی نے بی طاق ہے کہا یار سول اللہ! اللہ کی قسم میں یقیناً آپ سے محبت کرتا ہوں۔ آپ نے فرمایا۔ دیکھ تو کیا کہ رہا ہے؟ اس نے کہا۔ (پھر) اللہ کی قسم میں یقیناً آپ سے محبت کرتا ہوں 'تین مرتبہ کی قسم 'میں یقیناً آپ سے محبت کرتا ہوں 'تین مرتبہ اس نے اس طرح کہا۔ آپ نے ارشاد فرمایا اگر تو اس نے اس طرح کہا۔ آپ نے ارشاد فرمایا اگر تو رواقعی) مجھ سے محبت کرتا ہے تو فقر و غربت کا ٹائے تیار کرا اس لئے کہ فقر اس شخص کی طرف جو مجھ سے محبت کرتا ہے کہ اتنا تیز سیاب کو اس نے کہ اتنا تیز سیاب کو این بھی اپنے بہاؤ کے رخ پر نہیں جاتا ہے کہ اتنا تیز سیاب کا پانی بھی اپنے بہاؤ کے رخ پر نہیں جاتا۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في فضل الفقر.

شخ البانی نے اسے ضعیف ترمذی میں درج کیا ہے۔ رقم ۲۰۹۸۔

کو بھی مکر قرار دیا ہے۔ لیمی علاء نے ضعف سند کے علاوہ اس کے متن کو بھی مکر قرار دیا ہے۔ لینی صحیح حدیثوں کے خلاف 'کیونکہ صحیح احادیث میں مطلقاً فقر کو لیندیدہ اور اسی طرح مطلقاً مال کو ناپندیدہ قرار نہیں دیا گیا ہے۔ بلکہ نیک آدمی کے لئے مال کو بھی اچھا بتلایا گیا ہے کیونکہ وہ اسے حاصل بھی جائز طریقے سے کرتا ہے اور اسے خرچ کرنے میں بھی اللہ کی رضا کو سامنے رکھتا ہے اور اس طرح وہ مال کے ذریعے سے دو سرے لوگوں سے زیادہ اجر و قواب کمالیتا ہے۔ جیسا کہ صحیح احادیث میں اس کی تفصیل ہے۔

۱۹۵ – وعن کعبِ بنِ مالكِ رضي ۲۹ / ۲۸۵ حفرت كعب بن مالك بن الله عنه وايت الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: قال رسول الله عنه بأفسد لها جنمين بكريون كوريون كور

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في معيشة أصحاب النبي على .

٣٨٥- فوائد: مال و جاہ کی محبت کی بیہ حشر سامانیاں' جس کی نشاندہی اس حدیث میں کی گئی ہے۔ آج ہر طرف دیکھی جاسکتی ہے۔ حتیٰ کہ علماء اور مدعیان زہد و تقوی بھی' جب ان کے اندر ان چیزوں کی حرص آگئی تو وہ ان ہلاکتوں سے اپنا دامن نمیں بچا سکے۔ آج دینی جماعتیں جس انتشار اور شدید اختلافات کا شکار ہیں ان کے اسباب میں بھی مال و جاہ کی محبت سرفہرست ہے۔ جس میں علماء کی اکثریت بھی بدقتمتی سے مبتلا ہے۔ فالی الله

المشتكى

٤٨٦ ـ وعـن عبـدِ اللهِ بـن مَسْعُـودِ حسن صحيح.

۳۸۲/۳۰ حضرت عبدالله بن مسعود بخالفه سے روایت رضي الله عنه، قال: نَامَ رسولُ اللهِ ﷺ ہے كہ رسول اللہ اللهِ اللهِ مرتبہ) ايك چُمالَى ير على حصير، فَقَامَ وَقَدْ أَثَرَ فِي جَنْبِهِ. سوئ جس سے آپ کے پہلو میں (چُائی کے) نشان قُلْنَا: يَا رَسُولَ الله! لوِ اتَّخَذْنَا لَكَ وِطَاءً! بِرِحْكَ مَم في كما الله كرسول! اكر (اجازت وي فقال: «مَا لَي وَلِلدُّنْيَا؟ مَا أَنَا في الدُّنْيَا إِلَّا يَوْ) ہم آپ م کے لئے ایک نرم گدا تیار کردیں- آپ ا كَرَاكِب اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ في ارشاد فرمايا- مجھے دنیاسے كيا سروكار؟ ميں تو دنيا ميں وَتَرَكَهَا» . رواه الترمذي وقال: حديث اس سواركي طرح ہوں جو كسي ورخت كے نيچے ساميہ حاصل کرنے کے لئے ٹھہرا' پھر چل بڑا اور اس درخت کو چھوڑ دیا۔ (ترمذی۔ امام ترمذی نے کما' یہ حدیث حسن صحیح ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب "ما أنا في الدنيا إلا كراكب".

٨٨٦- فوائد: اس ميس نبي ملتيهم كے زہد كے علاوہ دنيا كى حقيقت ايك تمثيل كے ذريعے سے نهايت بليغ انداز میں واضح کردی گئی ہے۔ کاش لوگ اس حقیقت کو سمجھ کر دنیا کے ساتھ ایسا ہی معاملہ کریں جو اس حدیث کا مفاد

اس / ۸۷ حضرت ابو ہریرہ رہائٹھ سے روایت ہے کہ ٤٨٧ \_ وعن أُبي هريرةَ رضي الله رسول الله ملتي الله عن فرمايا جنت مين فقراء على دارون عنه، قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: "يَدْخُلُ الفُقَراءُ الجَنَّةَ قَبْلَ الأَغْنِيَاءِ بِخَمْسِمِائَةِ عَامٍ " سے پانچ سوسال پہلے داخل ہوں گے- (ترمذی صحیح) رواه الترمذي وقال: حديث صحيح.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء أن فقراء المهاجرين يدخلون الجنة قبل أغنياءهم.

وارول سے پہلے جنت میں جائیں گے کیونکہ مال داروں کا حساب ہوگا کہ مال کس طرح کمایا اور کس طرح خرچ کیا جبکہ فقراء سے بیر سوال نہیں ہوگا۔

> ٤٨٨ \_ وعين ابين عَبَّاسٍ، وَعَمْرَانَ بن الحُصَيْن، رضيَ الله عنهم عن النبيِّ عِينِهِ قال: «اطَّلُعْتُ في الجَنَّةِ فَرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهلِهَا الفُقَرَاءَ، وَاطَّلَعْتُ في النَّارِ فُرَأَيْتُ أَكْثَرَ أَهْلِهَا النِّسَاءَ» متفقٌ عليه من

۳۸۸ / ۳۲ حفرت ابن عباس اور حفرت عمران بن حصین و من اللہ سے روایت ہے کہ نبی کریم طاق کیا نے فرمایا میں نے جنت میں جھانکا تو دیکھا کہ اس میں زیادہ نادار لوگ (فقراء) ہیں چھر جہنم میں جھانکا تو اس میں اکثریت عورتوں کی دیکھی۔ بخاری و مسلم میں حضرت ابن عباس ً

روایة ابن عباس. ورواه البخاري أیضاً کی روایت ہے اور بخاری نے اسے حضرت عمران بن حصین " سے بھی روایت کیا ہے۔ من روايةِ عِمْرَانَ بن الحُصَيْن .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب ما جاء في صفة الجنة، وكتاب النكاح وكتاب الرقاق ـ وصحيح مسلم، كتاب الرقاق، باب أكثر أهلّ الجنة الفقراء...

٨٨ الم الله عنت اور دوزخ كابيه مثابره ' يا تو معراج ك موقع بر نبي ملي كالكيا كوكرايا كيا الشف ك زريع ہے۔ جیسے صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ نماز کسوف میں آپ کو کشف کے ذریعے سے جنت دوزخ کا مشاہدہ کرایا گیا- فقراء کی اکثریت اس لئے جنت میں جائے گی کہ وہ ایمان و عمل صالح کی پابندی مال داروں کے مقابلے میں زیادہ کرتے ہیں۔ جبکہ مال داروں کی اکثریت مال کے گھنٹہ میں ایمان و عمل کے تقاضوں کو اہمیت نہیں دیتی اور عورتوں کے زیادہ جنم میں جانے کی وجہ خود دو سری حدیث میں بیان کردی گئی ہے کہ یہ آپس میں زیادہ لعن طعن اور خاوندوں کی ناشکری کرتی ہیں۔ اس لئے عورتوں کو ان کو تاہیوں کا ازالہ کرنا چاہیے۔

النَّارِ ، متفقٌّ عليه .

وَ «الجَلُّ» الحَظُّ

وَالغِنَى. وقد سبق بيان هذا الحديث في باب فضل الضَّعَفَة .

تخريج : سبق تخريجه في باب فضل ضعفة المسلمين والفقراء والخاملين رقم٢٥٨.

٩٠ ـ وعن أبي هريرة رضي الله ٣٣٠ / ١٩٠ حفرت ابو بريره بخالفر سے روايت م، نبي عنه عن النبيِّ على قال: ﴿ أَصْدَقُ كُلِمَةٍ قَالَهَا كريم النَّهَا مِنْ مِنْ النَّبِيِّ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال شَاعِرٌ كَلِمَةُ لَبيدٍ:

ألا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلا اللهَ بَاطِلُ»

«متفقٌ عليه»

کمی 'وہ لبید (شاعر) کی بات ہے (اس نے کما) سنو اللہ کے سواجو کچھ بھی ہے باطل (بے حقیقت) ہے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب أيّام الجاهلية، وكتاب الأدب، وكتاب الرقاق وغيرها من الكتب ـ وصحيح مسلم، كتاب الشعر.

• و الله على الله علوم مواكه الجه شعر يرهنا كمنا اور ان سے استشاد كرنا جائز ہے- (٢) اس شعر بيل كل من عليها فان والا مضمون بيان كياكيا ہے۔ جس سے آخرت كى زندگى كا دوام اور دنياكى ناپائيدارى كا

٤٨٩ \_ وعسن أُسَامة بن زَيْدِ ٣٣ / ٢٨٩ حضرت اسامه بن زيد وأيت دوايت رضى الله عنهما عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ قال: وَقُمْتُ جَهُمُ كُم مِنْ كُرِيمُ مِلْهَا لِمِنْ مِنْ جَنْ كَ وروارْك عَلَى بَابِ الجَنَّةِ، وَفَكَانَ عَامَّةُ مَنْ دَخَلَهَا بِي كَمْرًا بُوا تُو (مِين في ويكما كه) اس مين واخل بونے المَسَاكِينَ، وَأَصْحَابُ الجَدِّ مَحْبُوسُونَ، والح زياده ماكين بين اور مال دار لوگوں كو (حماب غَيْرَ أَنَّ أَصْحَابَ النَّارِ قَدْ أُمِرَ بهمْ إلى كَ لَئَ) روكا ہواتھا۔ البتہ جہنمیوں كو جہنم كی طرف لے جانے کا حکم دے دیا گیا تھا۔

(بخاری و مسلم)

الجد- مال و دولت- اس حدیث کا بیان باب فضل الفعفه میں بھی گزر چکا ہے۔ (ملاحظہ ہو کے / ۲۵۸ رقم) اثات ہو تا ہے- مطلب سے کہ ہمیں آخرت کی طرف زیادہ توجہ رکھنی جاہئے

، فَعْلَ الْجُوعَ وَخُشُونَةِ ٥٦ فاقد ، تَنكَى اور كُمانَ يبين اور لباس وغيره الله عنه الله وغيره الْعَيْش وَالإِقْتِصَارَ نفسانی لذتول میں قناعت اور مرغوب چیزیں

عَلَى الْقَلِيل مِنَ الْمَأْكُولِ وَالْمَشْرُوب وَالْمَلْبُوس وَغَيْرِهَا مِنْ حُظُوظِ النَّفْس وتَرْكِ الشَّهَوَاتِ

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ فَلَكُ مِنْ بَعَلِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَّلَوةَ وَٱتَّبَعُوا الشَّهَوَاتُّ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًّا ﴿ ﴾ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَأُولَتِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ ان يريحُ ظلم نهيل كيا جائ كا-[مريم: ٥٩، ٦٠] وقال تعالى: ﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ عِن نِينَتِهِ فَقَالَ ٱلَّذِينَ يُرِيدُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا يَكَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُونِي قَنْرُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴿ وَقَالَ الَّذِيكَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثُوَابُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لِّمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ [القصص: ٧٩ ـ ٨٠] وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَبِنٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [التكاثر: ٨] وقال تعالى: ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآهُ لِمَن نُربِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصَلَنهَا مَذَّمُومًا مَّدْحُورًا ﴾ [الإسراء: ١٨].

والآياتُ في الباب كثيرةٌ مَعْلُو مَةٌ.

ترك كردين كي فضيلت

الله تعالى نے فرمایا: پس ان کے بعد کھے نالا كق لوگ ان کے جانشین ہوئے جنہوں نے نماز کو ضائع کیا' خواہشات نفسانی کے پیچھے لگ گئے 'پس عنقریب بیہ جہنم کے عذاب سے دوچار ہوں گے مگر جس نے توبہ کرلی' ایمان لایا اور عمل صالح کئے ایسے لوگ یقیناً جنت میں جائیں گے اور

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: پس وہ (قارون) این آرائش کے ساتھ اپنی قوم کے سامنے آیا تو ان لوگوں نے جو دنیا کی زندگی کے طالب تھے کما اے کاش! ہم کو بھی وہ مال اور سازوسامان ملتا جو قارون کو دیا گیا ہے۔ وہ تو برے 🕟 نصیبے والا ہے اور جن کو(دین کا) علم دیا گیا تھا انہوں نے كما على تهمارك لئ بربادي مو الله تعالى كابدله ان لوكول کے لئے بہت بہترہے جو ایمان لائے اور اچھے عمل کئے۔ اور فرمایا: پھرتم اس دن تعمتوں کے بارے میں ضرور یوچھے جاؤ گے۔

نیز فرمایا : جو دنیائے فانی کا ارادہ کرتا ہے ہم اس کو دنیا میں ہی جتنا چاہیں گے اور جس کے لئے چاہیں گے، وہ دیں گے ' پھر ہم اس کے لئے جہنم تجویز کریں گے وہ اس میں مذموم اور دھتکارا ہوا داخل ہو گا۔

اس موضوع پر کثرت سے آیات ہیں اور وہ مشہور

فوائد آیات: مطلب سے کہ ہر طالب دنیا کو بھی دنیا اتنی نہیں مل جاتی 'جتنی اس کی خواہش ہوتی ہے۔ بلکہ خواہش اور کوشش کے باوجود بھی اتنی ہی ملتی ہے جتنی اللہ کی مشیت ہوتی ہے۔ جب یہ معاملہ ہے تو کیوں نہ انسان صبرو قناعت سے کام لے اور اصل توجہ آخرت کی زندگی سنوارنے پر رکھے جو دائی اور ہر لحاظ سے بمتر

٤٩١ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها قالت: مَا شَبِعَ آلُ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ مِنْ خُبْزِ شَعِيرٍ يَوْمَيْن مُتَتَابِعَيْن حَتَّى قُبضَ. متفقٌ عليه. وفي رواية: مَا شَبِعَ آلُ مُحمَّدِ عَلَيْ ، مُنْذُ قَدِمَ (بخارى ومسلم) المَدِينَةَ مِنْ طَعَامِ البُرِّ ثَلاثَ لَيَالِ تِبَاعاً حَتَّى

ا / ۴۹۱ حضرت عائشہ ویکنیا سے روایت ہے کہ مجر ملتہ کے گھر والوں نے جو کی روٹی بھی دو دن متواتر پیٹ بھر کر نہیں کھائی' حتیٰ کہ آپ کی وفات ہو گئی۔

ایک اور روایت میں ہے محمد ( طلق کیا ) کے گر والول نے 'جب سے وہ مدینے آئے تین دن متواتر گندم کی روٹی پیٹ بھر کر نہیں کھائی' یہاں تک کہ آپ کی روح قبض کر لی گئی۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب ما كان النبي ﷺ وأصحابه يأكلون، وكتاب الرقاق، باب كيف كان عيش النبي ﷺ وأصحابه؟ \_ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق .

**۱۳۹۱ فوائد: اس میں نبی ملٹی کے زہد' استغنا و قناعت اور بے مثال سادگی کا بیان ہے۔ حتیٰ کہ آخر میں جب** آپ کے ازواج مطمرات رہی گئی کے لئے ایک سال کا نان نفقہ ذخیرہ کرکے رکھنا شروع کردیا تھا۔ آپ کا یمی حال رہا اور آپ اسے ضرورت مندول پر خرچ کردیتے تھے 'حتیٰ کہ آپ کے پاس پھر کچھ نہ رہتا۔ اس کئے ازواج مطرات وَقُالِينَ كابيه كمنا مبني برحقيقت ہے كه آل محمد كن دو دن مسلسل بيث بحركر كھانا نہيں كھايا۔ ايك دن اگر بیٹ بھر کر کھالیا تو دو سرے دن اس طرح کھانا نصیب نہ ہو تا اور یوں ہی نبی ملٹھایم کی رفاقت میں ان کی زندگی گزر گئی- رفنانین

> ٤٩٢ ـ وعن عُرْوَةَ عَنْ عائشةَ رضى الله عنها، أَنَّهَاكَانَتْ تَقُولُ: وَالله وَمَا أُوقدَ فَى أَبْيَاتِ رسولِ الله ﷺ نَارٌ. قُلْتُ: يَاخَالَةً ا فَمَا كَانَ يُعِيشُكُمْ؟ قالت: الأَسْوَدَانِ: التَّمْرُ وَالمَاءُ، إلَّا أَنَّهُ قَدْكَانَ لِرسول الله ﷺ جيرانٌ مِنَ الأنْصَار، وَكَانَتْ لَهُمْ مَنَائِحُ وَكَانُوا يُرْسلُونَ إلى رُسولِ الله عَيْكِةً مِنْ أَلْبَانِهَا فَيَسْقينَا. متفق عليه.

۲ / ۲۹۲ حضرت عروه المستح بین که حضرت عائشه رشی آپیکا فرمایا کرتی تھیں اللہ کی قشم' اے میرے بھینے! ہم جاند الهلالِ، ثُمَّ الهلالِ: ثَلاثَةَ أَهِلَةٍ في شَهْرَيْن، چاند' (ليكن) رسول ملتَّ إلى كرون مين آك نهين جلتى تھی۔ میں نے کہا' خالہ جان' پھر آپ کا گزارہ کس چیز پر ہو تا تھا؟ انہوں نے فرمایا دو سیاہ چیزوں ' کھجور اور یائی یر- البتہ رسول ملٹالیم کے بعض پڑوس انصار میں سے تھ' جن کے پاس دودھ دینے والے جانور تھ' وہ رسول ملتی کی خدمت میں (ہدیے کے طور پر) دورھ بھیج دیتے تھے وہ آپ ممیں (بھی) ملا دیتے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، وكتاب الرقاق، باب كيف كان عيش النبي بَيْطَاقُ وأصحابه؟ \_ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

٩٩٧- فواكد: حضرت عاكثم ويُهمَيْه في بي بات شكوے كے طور پر بيان نهيں فرمائي بلكه عبرت و موعظت كے لئے اسے بیان فرمایا تاکہ لوگ بھی دنیوی زندگی اس طرح سادگی کے ساتھ گزاریں۔ بالخصوص عور تیں' اپنے خاوندوں ی حلال آمدنی کو سامنے رکھتے ہوئے اپنے گھر کا بجٹ (اخراجات کا کوشوارہ) تیار کریں اور خاوندوں پر زیادہ دباؤنہ ڈالا کریں جس سے مجبور ہو کروہ آمدنی کے حرام ذرائع اختیار کریں۔

٤٩٣ \_ وَعَنْ أَبِي سَعِيْدِ المَقْبُرِيِّ عَنْ أَبِيْ ٣٧ / ٣٩٣ حضرت ابوسعيد مقبري بيان كرتے بي كه هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، أنه مَرَّ بقَوْم بَيْنَ حفرت ابو بريره وظائم ايس لوگول كي ياس سے گزرے أَيْدِيهِمْ شَاةٌ مَصْلِيَّةً ، فَدَعَوْهُ فَأَبَى أَنْ يَأْكُلَ ، جن ك سامن بهن بوئى بكرى تهى چنانچ انهول نے وقال: خَرج رسولُ اللهِ عَلَيْهُ مِنَ الدُّنيَا وَلَمْ الهِ مِررِهُ الْ كو بَعِي وعوت وي ليكن انهول في السي كهافي يَشْبَعْ مِنْ خُبْزِ الشَّعِيرِ. رواه البخاري. عا انكار كرديا اور فرمايا كه رسول الله النَّايَام ونياسے اس حال میں تشریف لے گئے کہ آپ کے جو کی روثی (بھی) پیٹ بھر کر نہیں کھائی۔ (بخاری)

«مَصْلِيَّةٌ» بفتح الميم، أَيْ: مَشْوِيَّةٌ.

مصلية 'ميم پر زبر' بعني بوئي-

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب ما كان النبي ﷺ وأصحابه يأكلون.

شرعاً جن چیزوں میں آپ کی پیروی ضروری نہیں تھی' صحابہ ان میں بھی آپ کے اتباع کا اہتمام فرماتے۔ بیہ اس غایت درجے کی محبت کا متیجہ تھا جو صحابہ او کو رسول الله ماٹھائیم کے ساتھ تھی۔ آج کل کے "عاشقان رسول" کی طرح وہ محبت کے محض زبانی کھو کھلے وعوے کرنے والے نہیں تھے 'وہ سچی محبت کرنے والے تھے 'جس کا منطق بتیجہ اتباع رسول ملٹائیا ہے۔ (٢) جن دعوتوں میں اسراف کا مظاہرہ ہو' جیسے بدقتمتی سے آج کل کی دعوتوں میں سے اسراف عام ہے (حتیٰ کہ دین دار لوگوں کی دعوتیں بھی اس سے مشتیٰ نہیں)' ان میں شرکت سے انکار کردینا چاہیے تا کہ اسراف و تبذیر کی حوصلہ شکنی ہو۔ ایسی دعولوں میں شرکت سے گریز' دعوت کا انکار نہیں بلکہ شرعی اصولوں اور اقدار کی پاسبانی اور ان کا احترام کرنا ہے جو ایک نمایت مستحن عمل ہے۔

٤٩٤ \_ وعن أنس رضي الله عنه، ٣ / ١٩٣٣ حضرت انس بخالت سے روايت ہے كہ نبي قَالَ: لَمْ يَأْكُلِ النَّبِيُّ عَلَى خِوَانِ حَتَّى مَلْمُ لِيمُ فَي وَفَاتَ تَكَ چِوكَ (يا ميز) بر كَهانا نهيس كهايا (جيسا مَاتَ، وَمَا أَكُلَ خُبْزاً مرَقَقاً حَتَى مَاتَ. كه خوشحال لوگوں كا شيوه ہے) نه باريك آلے كى چياتى رواه البخاري. وفي رواية له: وَلَا رَأَى كَلَانُ يَهَالُ تَكُ كُمْ آبُ ونيا سے كوچ كرگئے۔ (پخاری)

شَاةً سَمِيطاً بِعَيْنِهِ قَطُّ.

اور بخاری ہی کی ایک اور روایت میں ہے اور نہ

## آپ کے بھنی ہوئی بکری مجھی اپنی آئکھوں سے ویکھی۔

440 =

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب الخبز المرقق والأكل على الخوان والسفرة وباب ما كان النبي ﷺ وأصحابه يأكلون ـ والرواية الأخري في كتاب الرقاق.

کی اور فقراء کا سا رہن سمن رکھا۔ اسی طرح خوش خوراکی اور شکم سیری کی بجائے بقدر کفاف خوراک <sub>(</sub>معمولی خوراک) پر قناعت کی۔ ملی کیم

> ٤٩٥ ـ وعـن النُّعمــانِ بــنِ بشيــرِ رضي الله عنهما قال: لَقَدْ رَأَيْتُ نَبيَّكُمُّ عِيْلِيْةٍ، وَمَا يَجِدُ مِنَ الدَّقَل مَا يَمْلاُّ بِهِ بَطَّنَهُ. رواه مسلم. الدَّقَلُ: تَمْرُ رَديْءٌ.

۵ / ۴۹۵ حضرت نعمان بن بشير رفي منظ سے روايت ہے کہ میں نے تہمارے نبی ( سٹھیلم ) کو اس حال میں ویکھا که ردی تھجور بھی اتنی مقدار میں آپ کو میسرنہ تھی جس سے آپ اینا ہیٹ بھر لیتے۔ (مسلم) الدقل ردی تھجور۔ ادنیٰ قشم کی تھجور

تخريج: صحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

رضى اللهُ عنه قال: مَا رَأَى رَسُولُ اللهِ ﷺ النَّقِيَّ مِنْ حِينَ ابْتَعَثَهُ اللهُ تعالى حتَّى قَبَضَهُ اللهُ تَعالى، فَقيلَ لَهُ: هَلْ كَانَ لَكُمْ في عَهْدِ رسولِ اللهِ ﷺ مَنَاخِلُ؟ قالَ: مَا رَأَى رسولُ اللهِ ﷺ مُنْخلًا مِنْ حِينَ ابْتَعَثَهُ اللهُ تَعالى حتَّى قَبَضَهُ اللهُ تَعالى، فَقِيلَ لَهُ: كَيْفَ كُنْتُمْ تَأْكُلُونَ الشَّعِيرَ غَيْرَ مَنْخُول؟ قالَ: كُنَّا نَطْحَنُهُ وَنَنْفُخُهُ، فَيَطيرُ مَا طارَ، وما بَقىَ ثَرَّيْنَاهُ. رواهُ البخاري. قوله: «النَّقِيَّ» هو: بفتح النون وكسر القاف وتشديد الياء، وَهُوَ الخُبْزُ الحُوَّارَى، وَهُوَ: الدَّرْمَكُ. قوله: «ثَرَّيْنَاهُ» هُوَ بثاءٍ مُثَلَّقِهِ، ثُمَّ رَاءٍ مُشَدَّدَة، ثُمَّ ياءٍ مُثَنَّاة مِنْ تحت ثُمَّ نون، أَيْ: بَلَلْنَاهُ وَعَجَنَّاهُ.

١٩٦ \_ وعن سهل بن سعيد ٢ / ٢٩١ حضرت سل بن سعد رفات ب روايت ب کہ رسول اللہ طلی کیا نے اپنی بعثت (اعلان نبوت) سے این وفات تک حصے ہوئے صاف آٹے کی روٹی نہیں و کیھی۔ ان سے یو چھا گیا تم لوگوں کے پاس رسول اللہ ملتہ کے زمانے میں چھلنیاں نہیں ہوتی تھیں؟ انہوں نے جواب دیا رسول اللہ ملتی کیا نے اپنی نبوت سے اپنی وفات تک کوئی چھانی نہیں دیکھی۔ پھر ان سے بوچھا گیا تم لوگ بغیر چھنے ہوئے جَو (کی روٹی) کیسے کھاتے تھے؟ انہوں نے جواب دیا ہم جو کو پیتے ' پھراس میں پھونک مارتے پس اس میں سے جو اڑتا' وہ اڑ جاتا اور جو بائی رہتا' اسے ہم گوندھ لیتے۔ (صیح بخاری)

تقی' نون پر زبر' قاف پر زیر' یا مشدد- میدے کی روڻي- ترينا' ثاء' پھر راء مشد د' پھرياء اور نون- يعني ہم اسے بھگوتے اور پھر آٹا گوندھ لیتے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب النفخ في الشعير، وباب ما كان النبي وأصحابه يأكلون.

ے / ۴۹۷ حفرت ابو ہررہ و رہائٹہ سے روایت ہے کہ رسول الله ملی ایک دن یا ایک رات کو گھرہے باہر نکلے تو حضرت ابو بکر و عمر ہیں ﷺ سے ملاقات ہو گئی۔ آپ ا نے پوچھا' تہمیں اس وقت کس چیزنے باہر نکلنے پر مجبور کیا؟ ان دونوں نے کہا' بھوک نے یارسول اللہ! آپ ا نے ارشاد فرمایا' اس (اللہ) کی قتم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے مجھے بھی اسی چیزنے باہر نکالا ہے جس نے تہیں باہر نکالا' چلو اٹھو۔ چنانچہ وہ دونوں بھی آپ کے ساتھ چل کھڑے ہوئے۔ آپ ایک انصاری آدی کے پاس آئے' وہ اس وقت گھر میں موجود نہیں تھا۔ جب اس کی بیوی نے آپ کو دیکھا تو کما' خوش آمدید (مرحبا (انصاری) کمال ہے؟ اس نے جواب دیا وہ ہمارے لئے میٹھا پانی لینے گئے ہیں۔ اتنے میں وہ انصاری آدمی بھی آگیا۔ پس اس نے رسول اللہ ملتی اور آپ کے دونوں ساتھیوں کو دیکھا اور پھر کہا الحمدللہ' آج مجھ سے زیادہ معزز مهمانوں والا کوئی نہیں۔ پھروہ گیا اور تھجور کا ایک خوشه لایا جس میں گدری' خشک اور تر تھجوریں تھیں اور کما کھائیں اور خود اس نے چھری پکڑلی رسول اللہ النام نے فرمایا و کیھو) دورھ دینے والی بکری ذبح کرنے سے بچنا۔ پس اس نے ان کے لئے بمری ذبح کی۔ پس انہوں نے اس بکری کا گوشت کھایا اور اس خوشے سے تحجورین کھائیں اور پانی پیا' جب وہ شکم سیراور سیراب ہو گئے تو رسول اللہ ملتا کیا نے حضرت ابو بکر و عمر میں اللہ سے فرمایا ' قتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' تم قیامت والے دن ان نعمتوں کے بارے میں ضرور پوچھے جاؤ گے۔ تہیں بھوک نے تمہارے گھروں سے نکالا لیکن اب تم ان نعمتوں سے لطف اندوز ہوکر اینے گھروں کو لوٹ رہے ہو۔ (مسلم) ﴿

٤٩٧ ـ وعن أبي هُريرة رضي اللهُ عنه قال: خَرَجَ رسُولُ اللهِ عَلَيْةِ ذاتَ يَوْم أَوْ لَيْلَةٍ ، فَإِذَا هُوَ بِأَبِي بَكْرِ وَعُمَرَ رضي الله عنهما، فَقَالَ: «مَا أَخْرَجَكُمَامنْ بُيُوتِكُمَاهَذه السَّاعَةَ »؟ قَالًا: الجُوعُ يَا رسولَ الله ! قالَ: «وَأَنَا، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ! لأَخْرَجَنِي الَّذِي أَخْرَجَكُمَا. قُومَا ﴿ فَقَامَا مَعَهُ ، فَأَتَّى رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ، فَإِذَا هُوَ لَيْسَ في بَيْتِهِ، فَلَمَّا رَأَتُهُ المَوْأَةُ قَالَتْ: مَوْحَباً وَأَهْلاً. فَقَالَ لهَا رسولُ الله عَلَيْهِ: ﴿ أَيْنَ فُلانٌ؟ ﴾ قَالَت: ذَهَبَ يَسْتَعُذْبُ لنَاالمَاءَ، إذْ جَاءَ الأنْمَارِيُّ، فَنَظَر إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ وَصَاحِبَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: الحَمْدُ للهِ، مَا أَحَدُ اليَوْمَ أَكْرَمَ أَضْيَافاً مِنِّي. فَانْطَلَقَ فَجَاءَهُمْ بِعِنْقِ فِيهِ بُسْرٌ وَتَمْرٌ وَرُطَبٌ، فَقَالَ: كُلُوا، وَأَخَذَ المُدْيَةَ ، فَقَالَ لَهُ رسولُ اللهِ عَلِينَ : ﴿إِيَّاكَ وَالحَلُوبَ \* فَذَبَحَ لَهُمْ، فَأَكَلُوا مِنَ الشَّاةِ وَمِنْ ذٰلِكَ العِذْقِ وَشَرِبُوا، فَلَمَّا أَنْ شَبِعُوا وَرَوُوا قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ لأبي بَكْر وَعُمَرَ رضيَ الله عنهما: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيِّدِهِ لَتُسْأَلُنَّ عَنْ هٰذَا النَّعِيم يَوْمَ القِيَامَةِ، أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمُ الجُوعُ، ثُمَّ لَمْ تَرْجِعُوا حَتَّى أَصَابَكُمْ هٰذَا النَّعِيمُ» رواه مسلم. قَـوْلُهَا: «يَسْتَعْـذِبُ» أَيْ: يَطْلُبُ المَاءَ العَذْبَ، وَهُموَ الطَّيِّبُ. وَ "العِـذْقُ" بكسر العين وإسكان الذال المعجمة: وَهُوَ الكباسَةُ، وَهِيَ الغُصْنُ. وَ «المُدْيَةُ» بضم الميم وكسرها: هي السَّكِّينُ. وَ «الحَلُوبُ» ذَاتُ اللَّبَن. وَالسَّوَّالُ عَنْ هذا النعِيم سُؤِالُ تَعْدِيدِ النَّعَم

لا سُؤالُ تَوْبِيخِ وَتَعْذِيبٍ. واللهُ أَعْلَمُ. وهذا الأَنْصارِيُّ الَّذِي أَتَوْهُ هُوَ أَبُو الهَيْثَم بنُ التَّيُّهان رضي الله عنه، كَذَا جَاءَ مُبَيَّناً في روايةِ الترمذي وغيره.

يستعذب مينها لعنى بإكيزه خوش كوارياني طلب كرتا ہے- العذق عين كے فيج زير وال ساكن الني شاخ السمدية ، ميم يريش اور زير ، دونول طرح جائز ہے۔ چھری- حلوب کے معنی ہیں ' دورھ والا جانور- ان تعمتوں کی بابت یو چھا جائے گا' کا مطلب ہے اللہ تعالی اینی نعمتیں گنوائے گا نہ کہ بیہ ڈانٹ ڈیٹ اور عزاب کے لئے سوال ہوگا' واللہ اعلم۔ اور بیہ انصاری 'جس کے یاس آپ تشریف لے گئے تھے وہ ابوالہیم بن تیمان رہالتہ صحابی ہیں جیسا کہ ترمذی وغیرہ کی روایات میں

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب جواز استتباعه غيره إلي دار من يثق برضاه

مسلمان ابتدائی دور میں اور ہجرت کے بعد گزرے۔ (٢) ایسے ساتھیوں کے پاس طلب ضیافت کے لئے جانا جائز ہے جن کی بابت علم ہو کہ اس سے خوش ہول گے- (۳) مہمان کی عزت افزائی اور اس کی آمد پر الله کا شکر ادا کرنے کی ترغیب۔ (۴) گھر میں خاوند نہ ہو اور کسی فتنے کا اندیشہ نہ ہو' نیز خاوند کی واپسی بھی جلد ہی متوقع ہو لؤ عورت بھی اینے خاوند کے مهمانوں کا استقبال کر سکتی اور انہیں خوش آمدید کہ سکتی ہے۔

٤٩٨ ـ وعن خالدِ بن عُمَيْر العَدَوِيِّ قال: خَطَبَنَا عُتْبَةً بنُ غَزْوَانَ، وكَانَ أَميراً كَصُبَابَةِ الإِنَاءِ يَتَصَابُها صَاحِبُها، وَإِنَّكُمْ مُنْتَقِلُونَ مِنْهَا إلى دَار لا زَوَالَ لَهَا، فَانْتَقِلُوا بِخَيْر مَا بِحَضْرَتِكُمْ، فَإِنَّهُ قَدْ ذُكِرَ لَنَا أَنَّ الحَجَرَ يُلْقَى مِنْ شَفِير جَهَنَّمَ فَيَهُوي فِيهَا سَبْعِينَ عَاماً، لا يُـدُّركُ لَهَـا قَعْـراً، واللهِ لَتُمْ لأنَّ . . . أَفَعَجبنتُمْ! ؟ وَلَقَدْ ذُكِرَ لَنَا أَنَّ مَا بَيْنَ مِصْرَاعَيْنِ مِنْ مَصَارِيعِ الجَنَّةِ مَسِيرَةً

۸ / ۴۹۸ حضرت خالد بن عمیر فاعدوی بیان کرتے ہیں کہ ہمیں عتبہ بن غزوان نے خطبہ دیا اور سے بھرے کے عَلَى البَصْرَةِ، فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ اللهِ الله كل حمد و ثناء بيان كي چر قال: أَمَّا بَعْدُ؛ فَإِنَّ الدُّنْيَا قَدْ آذَنَتْ بِصُرْم، كما- الما بعد عيناً دنيا ن الين فنا اور ختم مون كالعلان وَوَلَّتْ حَذَّاءَ، وَلَمْ يَبْقَ مِنْهَا إِلَّا صُبَاَّبَةٌ كيا اور نمايت تيزى سے منه پير چلى اب درو يه جام كي طرح اس كا بالكل تهو را ساحصه ره گيا ہے جے برتن والا (آخر میں) بیتا (یا اسے ۔ سمیٹا) ہے اور تم اس (دنیائے فانی) سے ایسے گھر کی طرف منتقل ہونے والے ہو جے زوال نہیں۔ پس تم اس کی طرف اپنے پاس موجود چیزوں میں سے سب سے بہتر چیز لے کر منتقل ہو۔ اس لئے کہ ہمارے سامنے ذکر کیا گیا ہے کہ ایک پھر جٹم کے کنارے سے ڈالا جائے گا وہ اس میں ستر سال ک

أَرْبَعِينَ عَاماً، وَلَيَأْتِيَنَّ عَلَيْهِ يَوْمٌ وَهُوَ كَظِيظٌ منَ الزِّحام، وَلَقَدْ رَأَيْتُنِي سابعَ سَبْعَةٍ مَعَ رسول الله على ما لناطَعَامٌ إلَّا وَرَقُ الشَّجَر، حَتَّى قَرحَتْ أَشْدَاقُنَا، فَالْتَقَطْتُ بُرْدَةً فَشَقَقْتُهَا بَيْنِي وَبَيْنَ سَعْدِ بن مَالِكِ، فَاتَّزَرْتُ بِنصْفِهَا، وَاتَّزَرَ سَعْدٌ بِنصْفَهَا، فَمَا أَصْبَحَ اليَّوْمَ مِنَّا أَحَدٌ إِلَّا أَصْبَحَ أَمِيراً عَلَى مِصْرِ مِنَ الأَمْصَارِ. وَإِنِّي أَعُوذُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ فِي نَفْسِي عَظِيماً، وَعِنْدَ اللهِ صَغِيراً. رواهُ مسلم. قوله: «آذَنَتْ» هُوَبِمَدِّ الأَلِفِ، أَيْ: أَعْلَمَتْ. وقوله: «بِصُرْم» هُوَ بضم الصاد، أي: بانْقِطَاعِهَا وَفَنَائِهًا. وقوله: ﴿ وَوَلَّتْ حَذَّاءَ ﴾ هو بحاءِ مهملةِ مفتوحَةٍ ، ثمَّ ذال معجمة مشدَّدة، ثمَّ ألف ممدودة، أَيْ: سَريعَةً وَ «الصُّبَابَةُ» بضم الصاد المهملة: وَهِيَ البَقِيَّةُ اليَسِيرَةُ. وقوله: «يَتَصَابُّها» هو بتشديد الباء قبل الهاء، أَيْ: يَجْمَعُهَا. وَ «الكَظِيظُ»: الكَثيرُ المُمْتَلِيءُ. وقوله: «قَرِحَتْ» هُوَ بفتح القاف وكسر الراءِ، أي: صارَتْ فِيهاَ

مرتا رہے گا' پھر بھی اس کی محمرائی تک نہیں پہنچ یائے گا' الله کی قتم' وہ جہنم آدمیوں سے بھردی جائے گی' کیا حميس (اس ير) حيرت ہے؟ اوريه (بھي) ہمارے لئے ذكر کیا گیا ہے کہ جنت کے دروازے کے ایک یٹ سے دو سرے بٹ تک کی چو ڑائی جالیس سال کی مسافت کے برابر ہے اور اس پر بھی یقیناً" ایک دن ایسا آئے گا کہ وہ انسانوں کے ہجوم اور بھیڑے بھری ہوگی اور شحقیق میں نے اپنے آپ کو رسول اللہ ملی کیا کے ساتھ (ابتداء میں) سات آدمیوں میں سے ساتواں آدمی دیکھا (مارا حال اس وقت میہ تھا کہ) ہمارے پاس کھانے کے لئے درخت کے پتول کے علاوہ کچھ نہ ہو تا (جنہیں کھاتے کھاتے) ہماری باچھیں زخمی ہو گئیں۔ (انہی ایام میں) مجھے ایک چادر مل گئی تو میں نے اسے اپنے اور سعد بن مالک (سعد بن ابی و قاص ) کے درمیان بھاڑ کر دو حصول میں (لعنی آدھا آدھا) کرلیا پس اس کے آدھے جھے کی میں نے ازار باندھ کی اور آدھے کی حضرت سعد سے (ازار اس کیڑے یا چادر کو کتے ہیں جو شلوار' نة بند وغیرہ کی طرح ' نچلے جھے میں باندھی جاتی تھی) لیکن آج ہم میں سے ہر مخص کسی نہ کسی شر کا حاکم بنا ہوا ہے اور میں اس بات سے اللہ کی پناہ مائگتا ہوں کہ میں اپنے دل میں تو برا ہوں اور اللہ کے ہاں چھوٹا ہوں۔ (مسلم)

آذت الف پر مد اعلان كيا آگاه كيا- صرم صاد پر پش فنا اور ختم ہونا- ولت حذاء عاء پر زبر دال پر شد پیش فنا اور ختم ہونا- ولت حذاء عاء پر زبر دال پر شد پھر لمبا الف- تيزى ہے- العبابته صاد پر پیش بچا ہوا تھوڑا سا حصہ (جو برتن میں رہ جاتا ہے) يتصابها ہاء ہے پہلے بائے مشدد اسے سميٹن جع كرتا ہے- الك ظيظ بہت بھرا ہوا ورحت قاف پر زبر داء پر الك ظيف اس ميں زخم ہوگئے-

تخريج : صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، رقم١٤.

۱۹۹۸- فوا کد: (۱) اس میں صحابہ کرام کی ناداری اور تنگدستی کے علاوہ حسب ذیل فوا کد کا بیان ہے۔ (۲) آخرت کی یاد دہانی اور عذاب جہنم سے ڈرانے کا بیان۔ (۳) دنیا کے نمایت تیزی سے فنا و زوال پذیر ہوجائے کی وضاحت۔ (۳) جنت اور دوزخ 'دونوں کی وسعت و عظمت کا بیان۔ (۵) بعد میں صحابہ و کو حاصل ہونے والی خوشحالی کا تذکرہ 'جس سے اللہ کے اس وعدے کی شکیل ہوئی کہ وہ انہیں دنیا میں اقتدار و تمکن عطا فرمائے گا۔ (۲) صحابہ کے اخلاق کریمانہ کا بیان کہ اختیار و اقتدار سے بہرہ ور ہونے کے باوجود ان میں کوئی بڑائی 'رعونت اور نخوت بیدا نہیں ہوئی بلکہ عاجزی اور تواضع ہی ان کا شعار رہا اور غرور نفس سے اللہ کی پناہ کے طالب رہے۔ (۷) اللہ کے ہاں بڑا ہونے کی آرزو'نہ کہ محض لوگوں کی نظروں میں بڑا ہوجانا۔

٤٩٩ ـ وعن أبي موسى الأشْعَرِيِّ رضي الله عُعَائِشَةُ رضي الله عنه قال: أَخْرَجَتْ لَنَا عَائِشَةُ رضي الله عنها كِسَاءً وَإِزَاراً عَلِيظاً قَالَتْ: قُبِضَ رسولُ الله عَلَيْة فِي هٰذَيْنِ. متفقٌ عليه.

9 / 997 حضرت ابوموسی اشعری برناتش سے روایت ہے کہ حضرت عائشہ برنگ آفیا نے ہمیں (اوپر لینے والی) چاور اور (نینچ لینے والی) موٹی چاور نکال کر دکھائی اور فرمایا کہ رسول اللہ ملتی ایم وفات ان دو چادروں میں ہوئی۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب ما ذكر من درع النبي على وعصاه وسيفه، وكتاب اللباس، باب الأكسية والخمائص.

997- فوائد: اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ نبی کریم طلق کیا نے محض خوراک میں ہی قناعت سے کام نہیں لیا بلکہ لباس اور دیگر اسباب دنیا میں بھی آپ ان کے کم سے کم لباس اور سامان کے ساتھ گزارہ کیا۔ (طلق کیا) اگر ہم بھی میں طریقہ اپنائیں تو بہت سی مشکلات اور پریٹانیوں سے بچ سکتے ہیں۔

رضي الله عنه، قال: إنّي لأوّلُ العَرَبِ رضي الله عنه، قال: إنّي لأوّلُ العَرَبِ رَمَى بِسَهُم فِي سَبِيلِ اللهِ، وَلَقَدْ كُنّا نَغْزُو مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ مَا لَنَا طَعَامٌ إلّا وَرَقُ الحُبْلَةِ، وَهذا السَّمُرُ، حَتَّى إنْ كَانَ الحُبْلَةِ، وَهذا السَّمُرُ، حَتَّى إنْ كَانَ الحُدُنَا لَيَضَعُ كَمَا تَضَعُ الشَّاةُ مَا لَهُ خَلْطٌ. الحَدْنَا لَيَضَعُ كَمَا تَضَعُ الشَّاةُ مَا لَهُ خَلْطٌ. متفقٌ عليه. «الحُبْلَةُ» بضم الحاء متفقٌ عليه. «الحُبْلَةُ» بضم الحاء المهملة وإسكانِ الباءِ الموحدةِ: وهي والسَّمُرُ نَوْعانِ مَعْرُوفانِ مِنْ شَجَر البَادِيَة.

الم موں خوات سعد بن ابی و قاص برنا تئی سے روایت ہو وہ فرماتے ہیں کہ میں عرب میں پہلا آدمی ہوں جس نے اللہ کے راستے میں تیراندازی کی اور ہم رسول اللہ ملٹی ہے ساتھ مل کر جماد کرتے تھے (اور ہمارا حال یہ تھا کہ) ہمارے پاس کھانے کے لئے حبلہ (ایک جنگلی درخت) اور اس کیکر کے درخت کے بتوں کے سوا کچھ نہ تھا' یہاں تک کہ ہمارا ایک آدمی اس طرح قضائے حاجت کرتا' جس طرح بکری (مینگنیاں) کرتی ہے وہ (خشکی حاجت کرتا' جس طرح بکری (مینگنیاں) کرتی ہے وہ (خشکی کی وجہ سے) ملی ہوئی نہ ہوتی۔ (بخاری و مسلم)

الحبله عاء پر پیش اور با ساکن سے اور سمر (کیکر) دونوں جنگل کے معروف درخت ہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب سعد بن أبي وقاص رضي

الله عنه، وكتاب الأطعمة، باب ما كان النبي ﷺ وأصحابه يأكلون وغيرهما من الكتب ــ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

اللہ عن اللہ کی نعموں کے بیان کرنے کا اور گذشتہ تنگیوں کے ذکر کرنے کا جواز ہے۔ بشرطیکہ شکوے کے طور پر نہ ہو- (۲) اس میں سامان خوراک کے نہ ہونے کا مطلب سے نہ سے کہ صحابہ جماد میں اتے وقت سامان خوراک کا بندوبست نہیں کرتے تھے بلکہ مقصد وسائل کی کی بیان کرنا ہے کہ اتنا سامان خوراک ساتھ نہیں ہوتا تھا کہ وہ اختتام جنگ تک کفایت کرجائے' نہ پیچھے سے سپلائی کا کوئی انتظام تھا کہ طلب ے مطابق رسد کا اہتمام ہوتا۔ نتیجہ یہ ہوتا کہ بالآخر جنگل کے درخوں کے ہے کھاکر گزارہ کرنا پرتا۔

> ٥٠١ ـ وعن أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله اجْعَلْ رزْقَ آلِ مُحَمَّدٍ قُوتاً» متفقٌ عليه. قال أَهْلُ اللُّغَةِ وَالْغَرِيبِ: مَعْنَى «قُوتاً» جسم كارشته برقرار ره سك- (بخارى ومسلم) أَيْ: مَا يَسدُّ الرَّمَقَ.

اا / ۵۰۱ حضرت ابو ہریرہ ناٹھ سے روایت ہے کہ عنه، قال: قال رسولُ اللهِ عِلى: «اللَّهُمَّ رسول الله طني الله عنه عنه الله! محمد (طني علم) ك گھر والوں کو صرف اتنی روزی دے جس سے ان کے

اہل لغت اور مشکل الفاظ کے معانی بیان کرنے والول نے کہا کہ قوت کے معنی ہیں اتنی خوراک 'جو انسان کو مرنے نہ دے اور جسم و جان کے رشتے لینی سانس کو برقرار رکھے۔ (یعنی بقدر کفاف روزی' نہ بالکل کم جس سے بھوک بھی نہ مٹے' نہ زیادہ کہ خوب سیر ہوکر کھایا جائے)۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب كيف كان عيش النبي على وأصحابه؟ \_ وصحيح مسلم، أوائل كتاب الزهد والرقائق.

ا ۵۰- فوا کد: انبیاء ملیمم السلام کی بعثت کا مقصد ہی چونکہ یہ ہوتا تھا کہ وہ لوگوں کو دنیا کے مشاغل ' ہنگاموں اور زیب و زینت سے ہٹا کر آخرت کی طرف متوجہ کریں اس لئے وہ دینوی آلائشوں اور اس کی آرائش و آسائش سے چ کر رہنا پند کرتے تھے تاکہ کوئی اس اعتبار سے ان پر حرف گیری نہ کرسکے کہ جس سے ان کامقصد بعثت متاثر ہو۔ اس کئے رسول اللہ ملٹھیا نے بھی اپنے کئے ذکورہ دعا فرمائی۔ اس میں علماء وداعیان دین کے لئے بھی تقیحت ہے کہ ان کی زند گیاں بھی سادگی کا نمونہ اور تکلفات دینوی سے پاک ہونی چاہیں تا کہ کوئی انہیں ''خودرا تضیحت و دیگرال را نصیحت" کا مصداق قرار نه دے اور اگر الله انہیں مال و دولت سے نواز ہی دے تو انہیں وہ كردار اداكرنا چاسيے جو مال دار صحابه كرام " في بيش كيا- تاہم مال و دولت كا زيادہ سے زيادہ حصول ان كا مقصد زندگی ہونا چاہیے اور نہ اس کے لئے ہر قتم کا حربہ اور ہتھکنڈہ ہی انہیں اختیار کرنا چاہیے۔

٥٠٢ ـ وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه ١٦ / ٢٠٥ حضرت ابو بريره رفائته فرمات بي كه اس الله قسال: وَاللهِ اللهِ يلا إِلَّهُ إِلَّا هُو، إِنْ كُنْتُ كَ مُنْم م ج جس ك سواكوتي معبود نهين- مين اينا پيك

بھوک کی شدت سے زمین پر ٹیک دیتا تھا اور (اس طرح بعض دفعہ) بھوک کی شدت سے میں اپنے پیٹ پر پھر بانده لیتا تھا۔ ایک روز میں اس رائے پر بیٹھ گیا جمال سے لوگ گزرتے تھے چنانچہ میرے پاس سے نبی صلی الله ملتاليا كزرك- تو آپ نے جس وقت مجھے ديكھا، آپ مسکرائے اور میرے چرے اور دل کی کیفیت کو جان گئے۔ آپ کے ارشاد فرمایا 'ابو ہریرہ! میں نے کما' عاضر یار سول اللہ! آپ کنے فرمایا' ساتھ آؤ اور آپ ُ چل پڑے 'میں بھی آپ کے پیچھے ہولیا۔ آپ گھر کے اندر تشریف کے گئے۔ میں نے اجازت طلب کی تو مجھے بھی اجازت مرحمت فرمادی اور میں بھی اندر چلا گیا۔ وہاں آپ فرایات وورھ کا ایک پیالہ پایا وریافت فرایا۔ یہ دودھ کماں سے آیا؟ گھر والوں نے کما' فلال مرد یا فلال عورت نے آپ کے لئے ہدیہ بھیجا ہے۔ آپ کے فرمایا 'ابو ہرریہ! میں نے کما ' یارسول الله (فرماییے) حاضر ہوں۔ آپ منے فرمایا' اہل صفہ کے پاس جاؤ اور ان کو میرے پاس بلالاؤ۔ حضرت ابو ہریرہ " فرماتے ہیں۔ اہل صفہ (درس گاہ نبوی کے طلباء) اسلام کے مہمان تھے۔ ان كاكوئي محكانه نبيس تھا، گھر بار تھا نه كوئي مال اور نه کسی اور کا سمارا۔ جب مجھی نبی ملٹی کیا کے پاس صدیقے کی کوئی چیز آتی تو آپ ان کی طرف بھیج دیتے۔ آپ خود اس میں سے کھ نہ لیتے اور جب آپ کے پاس كوئى مديد آتا تو آپ ان كو بلا جيجة اور خود بھي اس استعال فرماتے اور ان کو بھی اس میں شریک فرماتے (چنانچہ اپنی اس عادت مبار کہ کے مطابق جب آپ کے فرمایا' اہل صفه کو بلالاؤ) تو آپ کی بیہ بات مجھے ٹاکوار سی گزری (کہ ایک پیالہ دودھ ہے اور میں بھوک ک شدت سے نڈھال ہوں اور آپ مجھے بلانے کی سجائے فرمارہے ہیں کہ اہل صفہ کو بلا لاؤ) میں نے (ول میں

لأَعْتَمِدُ بكَبدِي عَلى الأَرْضِ مِنَ الجُوع، وَإِنْ كُنْتُ لَأَشُدُّ الحَجَرَ عَلَى بَطْنِي مِنَ الجُوع. وَلَقَدْ قَعَدْتُ يَوْماً عَلَى طَريقهمُ الَّذِي ۚ يَخْرُجُونَ مِنْهُ، فَمَرَّ بِيَ النَّبِيُّ ﷺ، فَتَبَسَّمَ حِينَ رَآنِي، وَعَرَفَ مَا فِي وَجْهِي وَمَا فِي نَفْسِي، ثُمَّ قالَ: «أَبَا هِرٍّ» قُلْتُ: لَبَّيْكَ يَا رَسُولَ اللهِ! قَالَ: «اِلْحَقْ» وَمَضَى فَاتَّبُعْتُهُ، فَلَخَلَ فَاسْتَأْذِنُّ، فَأَذِنَ لي فَدَخَلْتُ، فَوَجَدَ لَبَناً فِي قَدَح فَقَالَ: «مِنْ أَيْنَ هٰذَا اللَّبَنُ؟ » قَالُوا: أَهْدَاهُ لَكَ فُلانٌ ـ أَوْ فُلانَةٌ \_ قالَ: «أَبَا هِرٌ» قُلْتُ: لَبَيْكَ يَا رسولَ اللهِ! قَالَ: «الْحَقْ إِلَى أَهْلِ الصُّفَّةِ فَادْعُهُمْ لي، قال: وَأَهْلُ الصُّفَّةِ أَضَّيَاكُ الإسْلام، لا يَأْوُونَ عَلَى أَهْلِ، وَلا مَالٍ، وَلا عَلَى أَحَدِ، وَكَانَ إِذَا أَتَنْهُ صَدَقَةٌ بَعَثَ بِهَا إلَيْهِمْ، وَلَمْ يَتَنَاوَلْ مِنْهَا شَيئاً، وَإِذَا أَتَنَّهُ هَدِيَّةٌ أَرْسَلَ إلَيْهِمْ، وَأَصَابَ مِنهَا وَأَشْرِكَهُمْ فِيهَا، فَسَاءَنِي ذٰلِكَ فَقُلْتُ: وَمَا هٰذَا اللَّبَنُ في أَهْل الصُّفَّةِ! كُنْتُ أَحَقَّ أَنْ أُصِيبَ مِنْ هٰذَا اللَّبَنِ شَرْبَةً أَتَقَوَّى بِهَا، فَإِذَا جَاؤُوا وَأَمَرَنِي فَكُنْتُ أَنَا أُعْطِيهِمْ، وَمَا عَسَى أَنْ يَبْلُغَني مِنْ هٰذَا اللَّبَنِ، وَلَمْ يَكُنْ مِنْ طَاعَةِ اللهِ وَطَاعَةِ رَسُولِهِ ﷺ بُدُّ، فَأَتَيْتُهُمْ فَدَعَوْتُهُمْ، فَأَقَبُلُوا وَاسْتَأْذَنُوا، فَأَذِنَ لَهُمْ وَأَخَذُوا مَجَالِسَهُمْ مِنَ البَيْتِ قال: "يَا أَبَا هِرً" قُلْتُ: لَبَيْكَ يَا رسولَ اللهِ! قال: «خُذْ فَأَعْطِهمْ» قال: فَأَخَذْتُ القَدَحَ، فَجَعَلْتُ أُعْطِيَهِ الرَّجُلَ فَيَشْرَبُ حَتَّى يَرْوَى، ثُمَّ يَـرُدُ عَلَيَّ القَدَحَ، فَأُعْطِيهِ الرَّجُلَ فَيَشْرَبُ حَتَّى يَرْوَى، ثُمَّ يَـرُدُ

عَلَىَّ الْقَدَحَ، فَيَشْرَبُ حَتَّى يَرْوَى ثُمَّ يَـرُدُّ عَلَى النَّدِيِّ عَتَّى انْتَهَيْتُ إلى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، وَقَدْ رَوِيَ القَوْمُ كُلُّهُمْ، فَأَخَذَ القَدَحَ فَوَضَعَهُ عَلى يَدِهِ، فَنَظَرَ إِلَيَّ فَتَبَسَّمَ، فَقَالَ: «أَبَا هرِّ» قُلْتُ: لَبَيْكَ يَا رسولَ اللهِ! قالَ: «بَقيتُ أَنَا وَ أَنْتَ » قُلْتُ: صَدَقْتَ يَا رسولَ الله! قالَ: «اقْعُدْ فَاشْرَبْ» فَقَعَدْتُ فَشَرِبْتُ، فَقَالَ: «اشْرَبْ» فَشَربْتُ، فَمَا زَالَ يَقُولُ: وَشَرِبَ الْفَضْلَةَ. رواه البخاري.

كما اس دودھ سے اہل صفه كاكيا بنے گا؟ ميں اس بات کا زیادہ حقدار ہوں کہ میں اتنا نی لوں جس سے میں طاقت حاصل کرلوں پس جب وہ آئیں گے تو آپ مجھے ہی تھم دیں گے کہ میں انہیں دوں' اور مجھے امید نہیں کہ اس دودھ کا کچھ حصہ مجھے بھی ملے۔ کیکن اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کے بغیر چارہ نہیں۔ چنانچہ (آب مع فرمان کے مطابق) میں ان (اہل صفہ رُی اللہ علیہ رُی اللہ ا کے پاس آیا اور ان کو بلایا' پس وہ سب آئے اور اندر «اشْرَتْ» حَتَّى قُلْتُ: لا وَالَّذِي بَعَثَكَ واخل مونے كي اجازت مائكي- آپ من اخير اجازت بالحَقِّ مَا أَجِدُ لَهُ مَسْلَكاً! قال: «فَأُرِنِي» وے وی اور وہ گھر میں اپنی اپی جگہوں پر بیٹھ گئے۔ آپ فَأَعْطُيْتَهُ القَدَّحَ، فَحَمِدَ الله تعالى، وَسَمَّى مُ فَ ارشاد فرمايا الله ابو بريره "! بين في كما حاضر بون یا رسول الله! آپ نے فرمایا ' یہ پالہ پکڑو اور ان کو دو (باری باری) پیش کرو۔ پس میں نے پالہ لیا اور ایک ایک آدمی کو دینے لگا۔ ایک کو دیتا' پس وہ پیتا یمال تک كه سيراب هوجاتا ، پهر وه پياله مجھے لوٹا ديتا ، ميں وه دو سرے کو دیتا' پس وہ پیتا حتیٰ کہ میں نبی سائیل تک پہنچ گیا اور سب لوگ کی کر سیراب ہو چکے تھے۔ آپ ؓ نے پالہ پکڑا اور اسے اینے ہاتھ پر رکھا اور پھر میری طرف و مکی کر مسکرائے اور فرمایا' اے ابو ہریرہ ط میں نے کما' حاضر ہوں یارسول اللہ! آپ نے فرمایا' اب میں اور تم ہی باقی رہ گئے۔ میں نے کہا' سچ کہا آپ کے یارسول الله! آب من في فرمايا ، بيتُه جاؤ اور ببيوً - چنانچه مين بيتُه كيا اور رودھ یا- آپ نے فرمایا (اور) بیبوً! میں نے پھریا-پھر آپ میں فرماتے رہے' بیئو! (اور میں بیتا رہا) یماں تک کہ میں نے کما' قتم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ بھیجا' اب میں کوئی گنجائش اس ك لئے اين اندر شيں يا تا- آب نے فرمايا' اچھا مجھے د کھاؤ چنانچہ وہ پیالہ میں نے آپ کو دے دیا۔ بس آپ ّ نے اللہ کی حمد کی اور اس کا نام لیا اور (سب کا) بچا دودھ

## یی لیا- (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، بأب كيف كان عيش النبي ﷺ وأصحابه؟ **۵۰۲- فوائد:** اس میں معجزہ نبوی (علی صاحب**عا الصلوۃ والتحیتہ) کے علاوہ اصحاب صفہ "کے ساتھ آپ<sup>م</sup> کی محبت اور** ان كا خيال ركھنے كابيان ہے۔ (٢) نبي ملي الم الله صدقے كى چيز نهيں كھاتے تھے تاہم ہديے كى چيز كھاليتے۔ (٣) آپ ہدیے میں بھی دو سرول کو شریک فرماتے۔ (۴) مسلمان کا بچا ہوا کھانا بینا' جائز ہے۔ جیسے اس واقعے میں ہے۔ (۵) مهمان کو مزید کھانے پینے کے لئے کہنے کا استحباب- (١) اگر میسر ہو تو خوب سیر ہوکر کھانا پینا بھی جائز ہے۔ خاص طور پر غریب اور بھوکے نگے کو شکم سیر کرنامتحب ہے۔

٥٠٣ \_ وعن مُحَمَّدِ بن سِيرينَ عن ١٣ / ٥٠٣ محمد بن سيرين بيان كرتے ہيں كه حفرت أبي هريرة رضي الله عنه، قال: لَقَدْ رَأَيْتُني الوهررية والتَّذ في مايا ميراب حال موتا كه مين منبر وَإِنِّي لأَخِرُّ فِيمَا بَيْنَ مِنْبَرِ رسولِ اللهِ ﷺ، رسول ملتَكِيم اور حفرت عائشہ رتی تفا كے حجرے كے إلى حُجْرَةِ عَائِشَةَ رضي الله عنها مَغْشِيّاً ورميان بي بوش بوكر كريرْتا ' پس آنے والا آتا اور عَلَيَّ، فَيَجِيءُ الجَائي، فَيَضَعُ رِجْلَهُ عَلَى اپنا پاؤل ميري گردن پر ركه ديتا اور خيال كرتا كه ين عُنُقي، وَيَرى أَنِّي مَجْنُونٌ وَمَا بِي مِنْ ويوانه مول عالائكه مجھے كوئى ديوائكى نہيں تھى۔ صرف بھوک تھی (جس کی شدت سے مجھے غشی آجاتی)

جُنُونٍ، مَا بِي إِلَّا الجُوعُ. رواه البخاري.

(بخاري)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاعتصام، باب ما ذكر النبي على وحض على اتفاق أهل العلم، وما أجمع عليه الحرمان مكة والمدينة. . .

- موائد: گردن پر بیر رکھنے کا مقصد ' تحقیر و تنقیص نہیں ہوتا تھا بلکہ یہ عام خیال تھا کہ اس طرح ہے ہوش آدمی ہوش میں آجاتا ہے۔ اس میں صحابہ کرام "کی ابتدائی تنگی کے ذکر کے علاوہ ان کی خورداری اور صبرو قاعت كابھى بيان ہے-رضى الله عنهم ورضواعنه

٥٠٤ ـ وعن عائشة رضي الله عنها، ١٣ / ٥٠٨ حضرت عائشه رَثُنَ الله عنها، ٢٠٥ من ٥٠٤ قَىالَتْ: تُـوُفِّيَ رسـولُ اللهِ ﷺ، وَدِرْعُـهُ ﴿ رسولِ اللهُ مِنْهَا لِمَ وفات اس طال مِن بُولَى كه آپٍ اُ مَوْهُونَةٌ عِنْدَ يَهُودِيٌّ في ثَلاثِينَ صَاعاً مِنْ كي ذره ايك يهودي كياس ٣٠ صاع كي بدلے ميں گروی رکھی ہوئی تھی۔ (بخاری ومسلم) شعِير. متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب ما قيل في درع النبي ﷺ، وكتاب المغازي ـ وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب الرهن وجوازه في الحضر كالسفر.

مم ٥٠- قوا كد: اس مين نبي ما الله كم عند كم بيان ك علاوه الل كتاب سے ادهار وغيره كا معامله كرنے كا جواز ہے۔ آپ کے اصحاب ثروت محابہ کی بجائے ایک یمودی سے قرض اس جواز کی وضاحت کے لئے لیا 'یا اس لئے کہ محابہ "آپ" سے کوئی معاوضہ یا رقم واپس لینا پند نہ فرماتے جبکہ آپ کی طبع غیور کو یہ پند نہیں تھا۔

٥٠٥ ـ وعن أنَسِ رضي الله عنه قال: رَهَنَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ دِرْعَهُ بشَعير، لَالِ مُحَمَّدٍ صَاعٌ وَلا أَمْسَى» وَإِنَّهُمْ لَتِسْعَةُ الهمزة: الشَّحْمُ الذَّائِبُ. وَ «السَّنِحَةُ» بوتى طالاتكه وه نو گُرته- (بخارى)

۱۵ / ۵۰۵ حضرت انس رہائٹھ سے روایت ہے کہ نبی ملی نے اپنی ذِرہ جَو کے بدلے گروی رکھی اور میں وَمَشَيْتُ إلى النَّبِيِّ عَيْنَ بِخُبْزِ شَعِيرٍ، وَإِهَالَةٍ آبٌ كَ پِسْ جَو كَى روثى اور بَكِطَى بوتى چربى جس ميں سَنِخَةٍ، وَلَقَدْ سَمِعْتُهُ أَيقُولُ: «مَا أَصْبَحَ كِي تغير آچكا تها كركيا اور مين نے آپ كي زبان مبارک سے یہ فرماتے ہوئے ساکہ محمد (ملٹی کیم) کے گھر أَبْيَاتِ. رواه البخاري. «الإهَالَةُ» بكسر والول كي ياس صبح اور شام كو ايك صاع خوراك بهي نه

بالنون والخاء المعجمة؛ وَهي: اهالته مره ير زير على موتى چربى السنخة نون اور خاء کے ساتھ'جس میں تغیر آچکا ہو۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب البيوع، باب شراء النبي ﷺ بالنسيئة، وكتاب الرهن، باب الرهن في الحضر.

> ٥٠٦ \_ وعن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قال: لَقَدْ رَأَيْتُ سَبْعينَ مِنْ أَهْل عَوْرَتُهُ. رواه البخاري.

١١/ ٥٠١ حضرت ابو ہررہ رہ اللہ سے روایت ہے کہ میں نے ستر اہل صفہ کو دیکھا' ان میں سے کسی کے پاس اوپر الصُّفَّةِ، مَا مِنْهُمْ رَجُلٌ عَلَيْهِ رِدَاءٌ، إِمَّا إِزَارٌ يَنِي كَ لِي يوراكِيرُا سَي تَعالَى عَلَيْهِ رِدَاءٌ، إِمَّا إِزَارٌ يَنْعِكُ لِي يوراكِيرُا سَي تَعالَى عَلَيْهِ رِدَاءٌ، إِمَّا إِزَارُ تَهُ بَنْدُ وَإِمَّا كِسَاءٌ، قَدْ رَبَطُوا فِي أَعْنَاقِهِمْ مِنْهَا وغيره ) تقايا (كُني كياس) صرف (اوير لين والي) جاور-مَا يَبْلُغُ نِصْفَ السَّاقَيْنِ، وَمِنْهَا مَا يَبْلُغُ جَے وہ اپنی گردنوں میں باندھ لیتے۔ وہ کی آدھی الكَعْبَيْن، فَيَجْمَعُهُ بِيلِهِ كَرَاهِيَةً أَنْ تُرَى يِنْدِليول تَك يَهْنِي اور كسى كَ مُخول تك يس وه است این ہاتھ سے سمیٹ کر رکھتا کہ کمیں اس کے بردے والی جگه ننگی نه موجائے۔

تخريج: سبق ذكره في باب فضل الزهد في الدنيا. . . رقم ٤٦٩ .

۲۵- فواکد: یه روایت اس سے ماقبل باب (حدیث نمبر۱۱۳/ ۲۹۹) میں گزر چکی ہے۔

٥٠٧ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها ١٢ / ٥٠٨ حفرت عائشہ وَيُهُمَيْمَ سے روايت ہے كہ درخت کی تیلی چھال بھری ہوئی تھی۔ (بخاری) حَشْوُهُ لِيْفٌ . رواه البخاري .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب كيف كان عيش النبي ﷺ وأصحابه؟

٥٠٥- فواكد: ان احاديث مين نبي ما الريام كى ساده معاشرت كاجو نمونه ملتاب وه آج كل كى پر تكلف معاشرت سے کس قدر مختلف ہے؟ جے مسلمانوں نے بھی اپنالیا ہے۔ کاش مسلمان اپنے پینمبر کی سادگی کو اختیار کریں۔

٥٠٨ - وعن ابن عمر رضي الله ١٨ / ٥٠٨ حفرت ابن عمر في الله عمر الله ٢٠ مم عنهما قال: كُنَّا جُلُوساً مَعَ رسولِ الله ﷺ، رسول الله مليَّالِم كم ساتھ بيٹھے ہوئے تھے كہ ايك

إِذْ جَاءَ رَجُلٌ مِنَ الأنْصَارِ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، ثُمَّ أَدْبَرَ الْأَنْصَارِيُّ، فقال رسولُ الله على: «يَا أَخَا الأنْصَار؛ كَيْفَ أَخِي سَعْدُ بنُ عُبَادَةً؟» فقال: صَالحٌ، فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ يَعُودُهُ مِنْكُمْ؟» فَقَامَ وَقُمْنَا مَعَهُ، وَنَحْنُ بِضْعَةَ عَشَرَ مَا عَلَيْنَا نِعَالٌ، وَلا خِفَافٌ، وَلا قَلاَنِسُ، وَلا قُمُضٌ، نَمْشِي في تِلْكَ السِّبَاخ، حَتَّى جِئْنَاهُ، فَاسْتَأْخَرَ قَوْمُهُ مِنْ حَوْلِهِ حَتَّى دَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ وَأَصْحَابُهُ الَّذينَ مَعَهُ. رواه مسلم.

انصاری آدمی آیا اور آپ مکو سلام کیا اور پھر واپس جانے لگا تو رسول اللہ ملٹھیام نے فرمایا' اے انصار کے بھائی! میرے بھائی سعد بن عبادہ الاکاکیا حال ہے؟ اس نے کما کھیک ہے۔ رسول الله ملتی ایم فرمایا تم میں سے کون ان کی عیادت کے لئے تیار ہے؟ پس آپ کھڑے ہوگئے اور ہم بھی آپ کے ساتھ اٹھ کھڑے ہوئے اور ہم کچھ اور وس تھے۔ ہمارے پاس جوتے تھے نہ موزے، ٹوپیاں تھیں نہ ممیضیں۔ اس پھریلی زمین میں مم پیل چل رہے تھ' یہاں تک کہ ان کے پاس پہنچ گئے۔ پس ان کے گروالے' ان کے پاس سے پیچھے ہٹ گئے' یہاں تک کہ رسول الله ملٹھایم اور آپ کے تحابہ و ' جو آپ کے ساتھ تھے' وہ ان کے قریب ہوگئے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب في عيادة المرضيٰ.

٥٠٨- فواكد: (١) اس مديث مين صحابه كرام في في جوكيفيت بيان كى ب اس كى مناسبت باب عدوا في ب کہ ان میں کس قدر غربت اور سادگی تھی۔ دو سرا نکتہ اس میں یہ ہے کہ رسول الله ملتھ کیا ہے حضرت سعد الکو اپنا بھائی کہا۔ جس سے معلوم ہوا کہ ہر مسلمان کے ساتھ آپ کا ایک رشتہ دینی اخوت کا بھی ہے۔ جیسے حضرت عمر " ے بھی آپ انے فرمایا تھا' اے میرے بھائی' جمیں بھی اپنی دعاؤں میں شریک رکھنا (بے حدیث پہلے گزر چی ہے)۔ (٣) جگه تنگ ہو تو گھروالوں کو چاہیے کہ مزاج پری کے لئے آنے والوں کے لئے جگه ظالی کردیں تاکہ وہ مریض کے پاس چند لمحات بیٹھ کر مریض کی عیادت کرلیں-

فِيهِمُ السِّمَنُ» متفقٌ عليه.

٥٠٩ ـ وعن عِمْرَانَ بنِ الحُصَيْنِ ١٩ / ٥٠٩ حفرت عمران بن حقين وألق سے روايت رضي الله عنهما عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ أنه قال: ج عي النَّالِم ن عن سب سے بمثر وہ لوگ إلى «خَيْرُكُمْ قَرنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ جو ميرے زمانے ميں (ميرے جم عصر) بين- چروه جوان يَلُونَهُمْ " قَالَ عِمْرَانُ: فَمَا أَدْرِي قَالَ كَي بِعِد آئين كَ (يَعِين الْبَعِين) كِيم وه جو ان كَ الْعِد النَّبِيُّ عَلِيْ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلاثاً «ثُمَّ يَكُونُ بَعْدَهُمْ قَوْمٌ مِو عَكَ (يعني تبع تابعين) حضرت عمران فرمات إلى يجه يَشْهَدُونَ وَلا يُسْتَشْهَدُونَ ، وَيَخُونُ ونُونَ وَلا ياد نهيں رہاكه آپ نے ثم الذين يلو نهم وو مرتب فراليا يُؤْتَمَنُونَ، وَيَنْذِرُونَ وَلا يُوفُونَ، وَيَظْهَرُ عَما يا تين مرتبه - پھران كے بعد آيے لوگ ہول كے جو گوائی دیں کے حالانکہ ان سے گوائی طلب شیں کی جائے گی اور وہ خیانت کریں گے ' امانت دار نہیں ہو<sup>ل</sup>

گے' نذریں مانیں گے اور انہیں پورا نہیں کریں گے اور انہیں کریں گے اور ان میں (دنیوی لذتول میں رغبت کی وجہ سے) موٹاپا ظاہر ہوگا۔ (بخاری و مسلم)

تخریج: صحیح بخاری، کتاب الشهادات، باب لا یشهد علی شهادة جور، وکتاب فضل الصحابة و صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب أفضل الصحابة ثم الذین یلونهم. الصحابة و صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب أفضل الصحابة ثم الذین یلونهم. المحالم: اس میں تین زمانوں کو خیرالقرون (سب سے بهتر زمانے 'بہ تفاوت درجات) کما گیا ہے۔ ایک عمد رسالت یا عمد صحابہ۔ دو سراعمد تابعین۔ تیسراعمد تع تابعین جو ۲۲۰ جری تک رہا۔ اس میں بہ حیثیت مجموعی خیر اور دین کا غلبہ رہا۔ برعات کا ظہور نہیں ہوا اور لوگوں میں دین پر عمل کرنے کا جذبہ قوی اور توانا رہا۔ اس کے بعد بہ تدریخ ان تمام چیزوں میں کی آتی گئ حتیٰ کہ ہر آنے والا دور 'اپنے پہلے دور سے بدتر واقع ہورہا ہے۔ علاوہ اذیں اب عمل و کردار کی کو تاہیوں نے جس طرح مسلمانوں کی امتیازی حیثیت کو ختم کردیا 'اور بدعات کی کثرت اور فقهی موشگافیوں نے اسلام کے روئے آبدار کو مسخ کردیا ہے۔ وہ کسی سے مخفی نہیں۔ اب مسلمانوں کی اکثریت میں مسلمانہ اخلاق و کردار ہے اور نہ وہ عقائد جو قرآن و حدیث میں بیان کئے گئے ہیں۔ فالی الله المست کے اللہ اللہ المست کی اللہ اللہ المست کی اللہ المست کی اللہ المست کے اللہ المست کی المست کی المست کی اللہ المست کی اللہ اللہ المست کی اللہ المست کے اللہ المست کے اللہ المست کی اللہ المست کو المست کی المست کی المست کے المست کی المست کے المست کی المست کو المست کی ا

٥١٠ وعن أبي أُمامة رضي الله عنه قالَ: قالَ رسولُ الله ﷺ: «يَا ابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ أَنْ تَبْذُلَ الفَضْلَ خَيْرٌ لَكَ، وَأَنْ تُمْسِكَهُ شَرٌّ لَكَ، وَلا تُلامُ عَلَى كَفَاف، وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ» رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

۲۰ / ۱۵ حضرت ابو امامہ رہا تھے سے روایت ہے۔ رسول اللہ ملٹی کے فرمایا' اے فرزند آدم اگر تو زائد از ضرورت مال اللہ کی راہ میں خرچ کرے گاتو تیرے لئے برا ہوگا بہتر ہوگا اور اگر تو اسے روکے گاتو تیرے لئے برا ہوگا اور برابر سرابر (بقدر کفاف) مال پر تو ملامت کے لائق نہیں ہوگا اور (خرچ کرنے کی) ابتداء ان لوگوں سے کر جن کے اخراجات زندگی کا ذھے دار تو ہے۔ (ترمذی' حسن صحیح)

تحريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب بيان أن أفضل الصدقة صدقة الصحيح الشحيح وسنن ترمذي، أبواب الزهد، باب اليد العليا خير من اليد السفلي

\*ا۵- فوا کد: اس میں جمال اپنی اور اپنے اہل و عیال کی ضرورت اور حاجت کے مطابق مال رکھنے کی اجازت 'بلکہ تاکید اور حکم ہے وہاں دو سری طرف ضرورت سے زائد مال کو ضرورت مندوں پر خرچ کرنے کا استحباب ہے اور مال کے روکے رکھنے کو انسان کے حق میں برا قرار دیا گیا ہے کیونکہ اس کا نتیجہ دنیا اور آخرت دونوں جگہ صحیح نہیں۔ دنیا میں دولت کے ارتکاز (جمع کرنے) سے گردش دولت رک جاتی ہے جس سے معاشرے میں بہت سی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں اور آخرت میں تو اس بخل کا انجام بد واضح ہی ہے۔ سیطوقون مابخلوا به یہوم المقیمة (آل عمران ۱۸۰)

بعض علماء کے نزدیک سالانہ زکو ہ کی ادائیگی کے بعد مزید خرچ کرنا ضروری نہیں۔ لیکن صیحے تر بات یہ ہے کہ ذکو ق کی ادائیگی کے بعد بھی اگر کسی کے پاس دولت موجود رہے اور اہل حاجت بھی اس کے علم میں ہوں تو ان ير خرج كرنا اس كے لئے مستحب بى نہيں ، ضرورى ہے۔ نبى ساتھا كا فرمان ہے۔ ان فسى السمال لحقا سوى الزكوة (ترندى كتاب الزكوة 'باب ماجاء ان في المال حقا سوى الزكوة) شيخ الباني نے اسے "ضعيف ترندی" میں نقل کیا ہے لیکن واقعہ یہ ہے کہ دیگر نصوص شریعت سے اس مضمون کی تائید ہوتی ہے۔ اس لئے ضعف سند کے باوجود اس سے استدلال صحیح ہے۔ علاوہ ازیں یہ روایت ابن ماجہ میں لیس کے ساتھ آئی ہے لیعنی لیس فی السال حق سوی الزکوة لیکن مخقین صدیث نے اسے ناقلین کی غلطی قرار ویا ہے اور کما ہے کہ صحیح الفاظ لیس کے بغیر ہی ہیں (ملاحظہ ہو' فقہ الزکو ق' جلد دوم ص ۵۵۵، ۵۵۸)

> ٥١١ ـ وعن عُبَيْدِ الله بن محْصَنِ الأَنْصَارِيِّ الخُطميِّ رضي الله عَنه قال: ۗ

٢١ / ١١١ه حضرت عبيدالله بن محصن انصاري تحطمي رخالتُه سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹھیلم نے فرمایا جو شخص قال رسُولُ اللهِ عَلَيْ: «مَنْ أَصْبَحَ مِنْكُمْ آمِناً تم مين سے اس حال مين صبح كرے كه وہ اين كھريا قوم في سِرْبِهِ، مُعَافًى فِي جَسَدِهِ، عِنْدَهُ قُوتُ مِن امن سے ہو، جسمانی لحاظ سے تندرست ہو اور ایک يَوْمِهِ، فَكَأَنَّمَا حِيزَتْ لَهُ الدُّنْيَا بِحَذَافِيرِها اللهُ ون كى خوراك اس كے پاس موجود ہو تو گويا اس كے رواً الترمذي وقال: حديث حسن . لئ ونيا اين تمام تر سازوسامان كے ساتھ ، جمع كروي گئی- (ترمذی- حسن)

سربہ 'سین کے زیر کے ساتھ'اس کے معنی جان «سـرْبـهِ» بكسر السين المهملة، أَيْ: نَفْسِهِ، وَقِيلَ: قَوْمِهِ. یا قوم کے ہیں۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في الزهادة في الدنيا.

ا ا من اور صحت کے ساتھ ایک دن کی خوراک ، فی الواقع بہت بردی نعمت ہے گویا اسے الی آسودگی حاصل ہو گئی جیسی کسی کو ساری دنیا مل جانے پر ہو سکتی ہے اور اگر امن یا صحت نہ ہو تو دنیا بھر کے خزانے بھی انسان کے لئے بیار ہیں کیونکہ دولت کے انبار انسان کو امن فراہم کرسکتے ہیں نہ صحت و توانائی سے ہمکنار-اس میں بالواسطہ میہ تقییحت بھی ہے کہ انسان کو دولت کے پیچھے زیادہ نہیں بھاگنا چاہیے بلکہ صبر و قناعت کا راستہ اختیار کرنا چاہیے کہ ای میں امن و سکون اور راحت و آسائش ہے ورنہ اس سراب کے تعاقب میں وہ سب کچھ گنوالے سکتاہے۔

> ٥١٢ ـ وعن عبدِ الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما، أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «قَدْ أَفْلَحَ مَنْ أَسْلَمَ، وَكَانَ رِزْقُهُ كَفَافاً، وَقَنَّعَهُ اللهُ بِمَا آتَاهُ» رواه مسلم.

۲۲ / ۱۲۲ حفرت عبدالله بن عمرو بن العاص بي روایت ہے رسول اللہ ملٹھیم نے فرمایا وہ شخص کامیاب ہوگیا جس نے اسلام قبول کرلیا اور اسے برابر سرابر روزی حاصل ہوئی اور اللہ اسے اینے دیئے ہوئے پر قانع بنادے- (مسلم)

تحريج: صحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب في الكفاف والقناعة.

ا الله عند الله الله عند الله كي رحمت و مغفرت سے شاد كام ہوتا ہے اور الله كى رحمت حاصل كرنے كا وربید صرف اور صرف اسلام ہے۔ اگر بدقتمتی سے انسان کا دامن دولت اسلام سے خالی ہے تو دنیا بھر کے خزانے بھی اسے اخروی کامیابی سے ہمکنار نہیں کر سکتے۔ بلکہ دنیا سے آئکھیں موند لینے کے بعد عذاب اللی کے شکنج میں س دیا اور جنم کی بیریوں میں اسے جکڑ دیا جائے گا اور بول بیہ ناکام ترین انسان ہوگا۔ اس طرح بقدر کفاف (روزمرہ ضرورت کے مطابق) روزی کے ساتھ قناعت و استغناء کا مل جانا بھی امن و سکون کی ضانت ہے۔ ورنہ دنیا کی حرص اور زیادہ سے زیادہ دولت کمانے کی خواہش اور کوشش انسان کے سکون کو چھین لیتی ہے۔ اسی لئے ایک حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ تو گری زیادہ سازوسامان کا نام نہیں ہے بلکہ اصل تو گری نفس کی تو گری ہے (بہ طدیث آگے رقم ۵۲۲ میں آرہی ہے)۔

٥١٣ - وعن أبي مُحَمَّدِ فَضَالَةَ بن ٢٣ / ١١٣ حفرت ابومحم فضاله بن عبيد الصارى والتله سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ مان اللہ علی کو رسولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «طُوبَى لِمَنْ هُدِيَ فرماتے ہوئے سنا اس مخص کے لئے خوشخبری ہے جسے اسلام کی ہدایت دے دی گئی اور جس کی گزران ' بقدر کفاف ہو اور قناعت کی توفیق سے بسرہ ور ہو-

عُبَيْدٍ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ الله عنه، أَنَّهُ سَمِعَ ۖ إلى الإسْلام، وَكَانَ عَيْشُهُ كَفَافاً، وَقَنعَ رواه الترمُذي وقال: حديث حسن

(ترندی حسن صحیح)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في الكفاف.

سااھ- قوا کد: طونی ' جنت کا نام بھی ہے اور بعض روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ جنت کے ایک درخت کا نام بھی ہے اور طوبیٰ کے معنی مبارک بادی اور خوشخبری کے بھی ہیں۔ مفہوم اس کا بھی وہی ہے جو گذشتہ حدیث کا بیان کیا گیا ہے۔

۵۱۴/۲۳ حفرت ابن عباس عنها سے روایت ہے کہ رسول الله ملتيكيم كئي راتيس متواتر بھوكے كزار ديتے تھے اور آپ کے گھر والوں کو بھی رات کا کھانا میسر نہ ہوتا اور آپ کی اکثر روٹی' جَو کی روثی ہوتی۔ (ترندی مس صحح)

٥١٤ \_ وعن ابن عباس رضيَ الله عنهما قال: كانَ رسُولُ اللهِ ﷺ يَبيتُ اللَّيَالِيَ المُتَتَابِعَةَ طَاوِياً، وَأَهْلُهُ لا يَجِدُونَ عَشَاءً، وَكَانَ أَكْثَرُ خُبْزِهِمْ خُبْزَ الشَّعِيرِ. رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ

صحيح.

تَحْريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في معيشة النبي ﷺ.

۵۱۵ / ۲۵ حضرت فضاله بن عبيد رفاتيز سے روايت ہے ٥١٥ - وعن فَضَالَةَ بن عُبَيْدٍ رضي الله عنه، أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ كَانَ إِذَا صَلَّى بالنَّاس، يَخِرُ رَجَالٌ مِنْ قَامَتِهمْ في الصَّلاةِ مِنَ الخَصَاصَةِ \_ وَهُمْ أَصُحَابُ الصُّفَّة \_ حَتَّى يَقُولَ الأَعْرَابُ: هؤلاءِ إِلَيْهِمْ، فقال: «لَوْ تَعْلَمُونَ مَا لَكُمْ عِنْدَ اللهِ تعالى، لأَحْبَبْتُمْ أَنْ تَزْدَادُوا فَاقَةً وَحَاجَةً» رواه الترمذي وقال: حديثٌ صحيحٌ. «الخَصَاصَةُ»: الْفَاقَةُ وَالجُوعُ الشَّدِيدُ.

کہ رسول اللہ ملٹھایم جب لوگوں کو نماز پڑھاتے تو صف میں کھڑے بعض لوگ بھوک کی شدت سے گر پڑتے اور یہ اصحاب صفہ تھے۔ حتیٰ کہ دیماتی لوگ کہتے کہ بہ دیوانے ہیں- پس جب رسول الله ملتی مناز سے فارغ مَجَانِينُ ، فَإِذَا صلى رسولُ اللهِ عِلَي انْصَرَفَ مور ان كي طرف متوجه موت تو فرمات الرحميس اس اجر کاعلم ہوجائے جو تہمارے لئے اللہ کے پاس ہے توتم اس بات کو پیند کرو کہ تم اس سے بھی زیادہ حاجت اور فاقے میں مبتلا ہو۔

(ترندی مدیث صیح ہے) خصاصه" ، فاقع اور شدید بھوک کو کہتے

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في معيشة النبي عليه

۵۱۵- فوائد: اس میں علم دہن حاصل کرنے والے طلباء کے لئے بڑی نصیحت ہے کہ انہیں ایسے مدارس تلاش نہیں کرنے چاہئیں جہاں دنیوی سہولتوں کی فراوانی اور وظائف وغیرہ کی ارزانی ہو بلکہ ایسے مدارس میں تعلیم کے لئے جانا چاہیے جمال تعلیمی اور تربیتی معیار اچھا ہو' چاہے کھانے پینے کی سہولتوں کی کمی ہو- علاوہ ازیں طلباء علوم رمینیہ کے لئے اس میں ایک دو سرا سبق یہ بھی ہے کہ تنگی اور فقرو فاقہ سے وقت گزار لینا اچھا ہے لیکن لوگوں کے سامنے دست سوال دراز کرنے سے گریز کیا جائے۔ جیسے اصحاب صفہ "نے کردار پیش کیا۔ زمانہ طالب علمی کی خود داری ساری عمر کے لئے انسان کو خود دار اور صابر و قانع بنادیتی اور اس عمراور دور میں مانگنے کی عادت' عمر بھر انسان کو مانگنے کی ذلت سے دوجار رکھتی ہے۔ علماء کا وقار صبر' قناعت اور استغناء میں ہے نہ کہ لوگوں کی جیبوں یر نظر رکھنے اور ان کے سامنے دست سوال پھیلانے میں-

٥١٦ \_ وعن أبي كَريمَةَ المِقْدَام بنِ ٢٦ / ٥١٦ حضرت ابوكريمه مقدام بن معدى كرب بناتُّ مَعْدِيْكُوبَ رضي الله عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا مَلاَ آدَمِيٌّ وِعَاءً شَرّاً مِنْ بَطْن، بحَسْب ابن آدَمَ أُكُلاتٌ يُقمْنَ صلْبَهُ"، فَإِنَّ كَانَ لا مَحَالَةً، فَثُلُثٌ لِطَعَامِهِ، وَثُلُثٌ لِشَرَابِهِ، وَثُلُثٌ لِنَفَسِهِ». رواه الترسلي وقال: حديث حسن.

سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملٹی کیا کو فرماتے ہوئے سا کہ کسی آدمی نے کوئی برتن اپنے بیٹ سے زیادہ برا نہیں بھرا۔ آدمی کے لئے تو چند لقمے ہی کافی ہیں جو اس کی پشت کو سیدها رکھیں اور اگر زیادہ ہی کھانا ضروری ہو تو پھر پیٹ کا تیسرا حصہ اپنے کھانے کے لئے' تیسرا حصہ پانی کے لئے اور تیسرا حصہ سانس کینے کے کئے ہو- (ترمذی محسن حدیث ہے) اكلات ' لقمے ۔

«أُكُلاتٌ» أَيْ: لُقَمٌ.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل .

شكم پرى سے روكا گياہے اور يقيناً كم خورى صحت كے لئے مفيد ۱۵- **فوا کد: اس می**س بسیار خوری اور زیاده ہے۔ تمام حکماء بھی اس امریر متفق ہیں۔

٥١٧ ـ وعن أَبِي أُمَامَةَ إِيَاس بِن ثَعْلَبَةَ الأَنْصَارِيِّ الحَارثي رضي الله عنه الدُّنْيَا، فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «أَلا تَسْمَعُونَ؟ أَلا تَسْمَعُونَ؟ إِنَّ الْبَذَاذَةَ مِنَ الإِيمَانِ، إنَّ الْبَذَاذَةَ مِنَ الإِيمَانِ» يَعْني: التَّقَحُّلَ. رواه

«الْبَذَاذَةُ»: بِالْبَاءِ المُوَحَدة وَالذَّالَيْنِ المُعْجَمَتَيْنِ، وَهِي رَثَاثَةُ الهَيْئَةِ، رَتَـرْكُ فَاخِر اللِّبَاس، وَأَمَّا «التَّقَحُل» فَبِ الْقَافِ وَالْحَاءِ؟ قال أَهْلُ اللُّغَة: الْمُتَقَحِّلُ: هُوَ الرَّجُلُ الْيَابِسُ الجلدِ مِنْ خُسُّونَةِ الْعَيْشِ، وَتَوْكِ التَّرَفُّهُ.

۲۷ / ۱۵ حضرت ابوامامه ایاس بن تعلبه انصاری حارثی مخالفہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹھائیم کے قال: ذَكَرَ أَصْحَابُ رَسولِ اللهِ عَظِيمُ يَوْماً عِنْدَهُ صحاب نے ایک ون آپ کے سامنے ونیا کا وکر کیا تو رسول الله ملتي الله عن فرمايا كياتم نهيس سنة؟ كياتم نهيس سنتے؟ کہ سادگی ایمان کا حصہ ہے' یقیناً سادگی ایمان کا حصہ ہے۔ اس سے آپ کی مراد تکلفات اور زیب و زینت کی چیزوں کا ترک ہے۔ (ابو داؤد)

البذاذة ' باء اور دو ذالوں کے ساتھ - اس کے معنی ہیں انسان کی ظاہری حالت کا اچھا نہ ہونا اور عمدہ قیمتی یوشاک سے اجتناب کرنا اور تقحل ' قاف اور حاء کے ساتھ ہے' اہل لغت کے نزدیک متقحل وہ شخص ہے جس کی جلد ہ رو تھی سو تھی کھانے اور عیش و راحت کی زندگی سے گریز کی وجہ سے ' جھرپوں والی اور

تُنْشُرِيجٍ . سنن أبي داؤد، أوائل كتاب الترجّل.

گاھ۔ اُواکد: اس میں عدہ فیمی لباس کے مقابلے میں سادہ لباس کی اور مرغوب کذید اور انواع و اقسام کی ٹوراک کے مقایلے میں روکھی سوکھی اور سادہ خوراک کی ترغیب ہے کیونکہ انسان جتنا تکلّفات دنیا سے اجتناب کرے گا اتنا ہی وہ آخرت کی تیاری پر متوجہ رہے گا اور جس حساب سے وہ دنیا کی آسائشوں اور سہولتوں میں الکے گا اُٹرت کا دھیان کم ہو تا چلا جائے گا۔ یہ خیال رہے کہ سادگی کا مطلب صفائی سے گریز نہیں ہے کیونکہ صَفَافَى اوَّ حُود مطلوب اور نصف ایمان ہے۔ یا کیزگی اور صفائی سے ایک مومن کس طرح صرف نظر کرسکتا ہے؟ سادگ سے مراد ملکف و تصنع سے دامن بچانا ہے۔

> ٥١٨ ـ وعن أبي عبد اللهِ جابرِ بنِ عبدِ اللهِ رضي الله عنهما قيال: بَعَثَنَاً رسولُ اللهِ ﷺ، وَأَمَّهِ عَلَيْنَا أَبَا عُبَيْدَةَ رضي الله عنه، نَتَلَقَّى عِيراً لِقُرَيْش، وَزَوَّدَنَا حِرَاباً مِنْ تَمْر لَمْ يَجِدْ لَنَا غَيْرَهُۥ فَكَانَ أَبُو

۵۱۸ / ۲۸ حضرت الوعبدالله جابر بن عبدالله ويهنظ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملتی کیا نے ہمیں بھیجا اور حضرت ابوعبیدہ بنائشہ کو ہمارا امیر مقرر فرمایا (مقصد ہمارے تجیخے کا یہ تھا) کہ ہم قرایش کے ایک قافلے کا تعاقب کریں اور زاد راہ کے طور پر تھجور کا ایک تھیلہ ہمیں

عُبَيْدَةً يُعْطِينَا تَمْرَةً تَمْرَةً ، فَقِيلَ : كَيْفَ كُنْتُمْ ويا اس كے علاوہ آپ كو پچھ اور ميسر شيں آيا (ورنہ آپ میں ضرور دیتے) پس حضرت ابوعبیدہ میں ایک ایک تھجور دیتے۔ ان سے بوچھا گیا' آپ اوگ اس سے كيے گزارہ كرتے تھ؟ انہول نے فرمایا ہم اے اس طرح چوسے 'جیسے بچہ چوستا ہے۔ پھراس پر ہم پانی پی لیتے۔ پس یہ ہمیں بورے دن ارات تک کافی ہوجاتا (لینی ایک تھجور اور پانی ایک دن اور رات کی خوراک ہوتی) اور ہم اپنی لاٹھیوں سے درخوں کے یے جھاڑتے ' پھر انہیں بانی میں تر کرتے اور کھالیتے۔ راوی بیان کرتے ہیں کہ ہم سمندر کے ساحل پر چلے تو مارے سامنے ساحل سمندر پر ریت کے بڑے سلے کی طرح ایک چیز بلند ہوئی' ہم اس کے پاس آئے تو دیکھا کہ ایک بڑا جانور ہے جسے عنبرکے نام سے بکارا جاتا تھا (مارے امیر) حضرت ابوعبیدہ اسنے فرمایا سے مردار ہے(اس کئے ہمارے کئے بیکار ہے) پھر فرمایا' نہیں' بلکہ ہم تو رسول اللہ ملٹھیا کے قاصد ہیں اور اللہ کے رائے میں نکلے ہوئے ہیں اور تم اضطرار کی حالت میں ہو' اس لئے کھاؤ۔ پس ایک ممینہ ہم نے اس کے گوشت پر گزارہ کیا اور ہم تین سوافراد تھے یہاں تک کہ ہم فرہہ ہوگئے اور ہمارا حال ہی تھا کہ ہم اس جانور کی آنکھ کے گڑھے سے تیل کے گھڑے کے گھڑے نکالتے اور اس سے بیل کی مثل یا بیل کے بقدر (گوشت کے) مکڑے کا شتے۔ اور حضرت ابوعبیدہ اسنے ہم میں سے تیرہ آدی لتے اور انہیں اس کی آنکھ کے گڑھے میں بٹھا دیا اور اس کی پیلیوں میں سے ایک پیلی بکڑ کر اسے کھڑا کیا پھر حارے پاس موجود سب سے برے اونٹ پر کجاوہ رکھا اور اسے اس کے پنچے سے گزار دیا اور ہم نے اس کے گوشت کے کلوے کاٹ کر زاد راہ کے طور پر ساتھ لے لئے۔ جب ہم مدینہ پہنچ گئے تو ہم رسول الله سالیکیا

تَصْنَعُونَ بِهَا؟ قال: نَمَصُّهَا كَمَا يَمَصُّ الصَّبيُّ، ثُمَّ نَشْرَبُ عَلَيْها مِنَ المَاءِ، فَتَكْفِينَا يَوْمَنَا إلى اللَّيْلِ، وَكُنَّا نَضْرِبُ بِعِصِيِّنَا الخَبَطَ، ثُمَّ نَبُلُهُ بِالمَاءِ فَنَأْكُلُهُ. قال: وَانْطَلَقْنَا عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ، فَرُفْعَ لَنَا عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ كَهَيْئَةِ الْكَثِيبِ الضَّخْم، فَأَتَيْنَاهُ فَإِذَا هِيَ دَابَّةٌ تُدْعَى الْعُنْبَرَ، فقال أَبُو عُبَيْدَةً: مَيْتَةٌ، ثُمَّ قال: لا، بَلْ نَحْنُ رُسُلُ رَسُولِ الله عَلَيْة، وفي سبيل الله، وَقَدِ اضْطُرِ رُتُمْ فَكُلُوا، فأَقَمْنَا عَلَيْهِ شَهْراً، وَنَحْنُ ثَلَاثُمُائَةٍ، حَتَّى سَمِنَّا، وَلَقَدْ رَأَيْتُنَا نَغْتَرِفُ مِنْ وقْب عَيْنِهِ بِالْقِلالِ الدُّهْنَ وَنَقْطَعُ مِنْهُ الْفِدَرَ كَالتَّوْرِ أَوْ كَقَدْرِ الثَّوْرِ، وَلَقَدْ أَخَذَ مِنَّا أَبُو عُبَيْدَةَ ثَلَاثَةَ عَشَرَ رَجُلًا فَأَقْعَدَهُمْ في وَقْبِ عَيْنِهِ وَأَخَذَ ضِلَعاً مِنْ أَضْلاعِهِ فَأَقَامَهَا ثُمَّ رَحَلَ أَعْظَمَ بَعِيرٍ مَعَنَا فَمَرَّ مِنْ تَحْتِهَا وَتَزَوَّدْنَا مِنْ لَحْمِهِ وَشَائِقَ، فَلَمَّا قَدِمْنَا المَدِينَةَ أَتَيْنَا رسولَ الله ﷺ فَذَكَرْنَا ذلكَ له، فقال: «هُوَ رِزْقٌ أَخْرَجَهُ اللهُ لَكُمْ، فَهَلْ مَعَكُمْ مِنْ لَحْمِهِ شَىٰءٌ فَتَطْعِمُونَا؟ » فَأَرْسَلْنَا إلى رسولِ اللهِ ﷺ منْهُ فَأَكَلَهُ. رواه مسلم. «الجرابُ»: وِعَاءٌ مِنْ جِلْدٍ مَعْرُوْفٍ، وَهُوَ بِكُسر اَلجيْم وَفتحِهَا، والكسرُ أَفْصَحُ. قُوله: «نَمَصُّهَا» بفتح الميم. و«الخَبَطُ» وَرَقُ شَجَرٍ مَعْرُوْفٍ تَأْكُلُهُ الْإِبِلُ. وَ«الكَثْنِيْبُ»: التَّـلُّ مِنَ الرَّمْلِ، و«الوَقْبُ»: بفتح الواوِ وإسكان القافَ وبعدها باءٌ موحدةٌ، وَهُوَ نُقْسِرَةُ الْعَيْسِ. و«القِسلالُ» الجسرارُ. و «الفِدَرُ» بكسر الفَاء وَفَتْح الدال:

لَيُقَدَّدَ مِنْهُ. والله أعلم.

القطعُ. «رَحَلَ الْبَعِيْرَ» بتخفيف الحاءِ: كي فدمت مين حاضر ہوئے اور آپ سے اس جانور كا أَى جَعَلَ عَلَيْهِ الرَّحْلَ. والوَشَائِقُ» بالشينِ وَكركيا- تو آبُّ نے ارشاد فرمايا وه رزق تها جے الله نے المعجمة وَالقَاف: اللَّحْمُ الَّذي اقْتُطِعَ تمهارے لئے نکالا تھا کیا تمهارے پاس اس کے گوشت میں سے کچھ باقی ہے؟ پس وہ ہمیں بھی تو کھلاؤ ' چنانچہ ہم نے اس کا ایک حصہ آپ کی خدمت میں بھیجا جے آپ م نے تناول فرمایا۔ (مسلم)

جہ اب ۔ چمڑے کا مشہور تھیلا یا برتن- اسے جیم یر زیر اور زبر کے ساتھ دونوں طریقے سے پڑھنا جائز ے تاہم زیر زیادہ فصیح ہے۔نمصها۔میم پر زبر کے ساتھ- النحبط- مشہور ورخت کے ہے جے اون كهات بي - الكثيب ويت كاثيه - الوقب واؤير زبر اور قاف ساکن اوراس کے بعد باء ' آنکھ کا گڑھا ' قبلال ملکے۔ الفدر' فاءير زير والير زير' ككرے-رحل البعير' صاءير زبر بغيرشد كے- اونك ير كاوه ركھا- الوشائق شين اور قاف ك ساته- وه كوشت جي خشك كرنے كے لئے كاٹا جائے الين فکڑے ککڑے کئے جائیں۔ واللہ اعلم

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصيد والذبائح، باب إباحة ميتة البحر.

۵۱۸- فوا کد: اس میں بھی ایک تو صحابہ کرام کی اس تک دستی کا ذکر ہے جس سے صحابہ کرام رضوان الله ملیمم اجمعین اسلام کے ابتدائی دور میں گزرے اور اسے انہول نے خندہ بیشانی سے برداشت کیا- دوسرے' اللہ کی طرف سے برکت کے ظہور کی وضاحت کہ شب و روز کے ۲۴ گھنے صرف ایک تھجور اور یانی بی کر گزار لیتے۔ تیسرے' حالات کے مطابق اجتماد کی گنجائش کا بیان' کہ حضرت ابوعبیدہ " نے پہلے تامل کا اظہار کیا اور پھر بعد میں اب اجتماد سے اس کے برعکس رائے قائم کی اور اسے بطور خوراک استعال کیا۔ چوتھ، صحابہ اکرام کی ولایت کہ اللہ نے معجزانہ طور پر انہیں سمندر کی اتنی بڑی مجھلی عطا کردی جے تین سو افراد کا قافلہ ایک مینے تک کھا تا رہا۔ پنجم 'اس سے معلوم ہوا کہ سمندر کا مردار بھی طلال ہے جیسے دوسری روایت میں صراحت موجود ہے کہ "سمندر کا پانی اور اس کا مردار' دونوں حلال ہیں"۔ ششم' کتے ہیں کہ یہ مچھلی بچاس بچاس گر کمبی ہوتی ہے۔ وہمل مچھلی بھی اسی طرح بردی لمبی چوڑی ہوتی ہے۔ سے ہے وما یعلم جنود ربک الاهو "تیرے رب کے لشكرول كواس كے سواكوئي نہيں جانتا"۔

١٩٥ - وَعَن أَسْمَاءَ بنْتِ يَزِيْدَ ٢٩ / ١٩٥ حفرت اساء بنت يزيد رَفَّ أَفِيا سے روايت م رضى الله عنها قالت: كَانَ كُمُ قَمِينُصِ كه رسول الله طلى الله عنها قالت: كَانَ كُمُ قَمِينَ بِنْجِ مَك تقى- أبوداود، والترمذي وقال: حديث أَيْضًا: هُوَ المَفْصِلُ بَيْنَ الكَفِّ وَالسَّاعِدِ.

رَسُولِ الله عَلَيْ إلى الرُّصْع. رواه (ابو واؤد ترمذى - امام ترمذى نے كما يہ حديث حسن م) الرصغ اور الرسغ وونول طرح اس كا استعال ہے۔ حسن. «الرُّصْغ» بالصادِ وَالرُّسْغُ بالسينِ بازواور متصلی کے درمیان کے جوڑکو کہتے ہیں لیمنی پہنچا۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب ما جاء في القميص ـ وسنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما جاء في القمص.

019- فوا کد: ضرورت سے زیادہ لمبا کیڑا' عام طور پر تکبر کی علامت ہے' علاوہ ازیں وہ فوری حرکت میں بھی مانع ہوتا ہے جبکہ ضرورت سے چھوٹا کپڑا' سردی گرمی کی شدت میں تکلیف کا باعث ہوتا ہے' اس لئے میانہ روی ہی بمترین طریقہ ہے اور یہی طریق نبوی ہے۔

> ٥٢٠ \_ وَعَن جابرٍ رضى الله عنه قَالَ: إِنَّا كُنَّا يَوْمَ ٱلْخَنْدَقِ نَحْفِرُ، فَعَرَضَتْ كُذْيَةٌ شَدِيْدَةٌ، فَجَاؤُوا إِلَى النبيِّ ﷺ فقالوا: هٰذَهِ كُدْيَةٌ عَرَضَتْ فَى الخَنْدَقِ. فقال: «أَنَا نَازِلٌ» ثُمَّ قَامَ، وَبَطْنُهُ مَعْصُوْبٌ بِحَجَرٍ، وَلَبْثُنَا ثَلَأَتُهَ أَيَّام لاَ نَذُوقُ ذَوَاقًا فَأَخَذَ ٱلنَّبِيُّ ﷺ الِمعْولَ، ۗ فَضَرَبَ، فَعَادَ كَثِيبًا أَهْيَلَ، أَوْ أَهْيَمَ، فَقلتُ: يَارسولَ اللهِ! اثْذَن لي إلى البَيْتِ، فقلتُ لامْرَأَتَى: رَأَيتُ بالنَّبيِّ عَيْظِيرٌ شَيْئًا مَا في ذَلِكَ صَبْرٌ فَعِنْدَكِ شَيءٌ؟ فقالتْ: عِنْدِي شَعِيْرٌ وَعَنَاقٌ فَذَبِحَتُ العَنَاقَ، وَطَحَنْتُ الشَّعِيْرَ حَتَّى جَعَلْنَا اللحمَ في البُوْمَةِ، ثُمَّ جَنْتُ النبيِّ عَلَيْهُ، وَالعَجْيْنُ قَدِ انْكَسَرَ وَالبُوْمَةُ بَيْنَ الأَثَافِيِّ قَد كَادَتْ تَنْضَجُ، فقلتُ: طُعَيِّمٌ لي فَقُمْ أَنْتَ يارسولَ اللهِ! وَرَجُلٌ أَوْ رَجُّلَانِ، قال: «كَمْ هُوَ"؟ فَذَكَرْتُ لَه فقال: «كثِيْرٌ طَيِّبٌ، قُل لَهَا لا تَـنْزع البُرْمَةَ، وَلاَ الخُبْزَ مِنَ التَّنُّورِ حَتَّى آتِيَ " فقال: \* «قُوْمُوا» فقام المُهَاجِرُوْنَ وَالأَنْصَارُ، فَدَخَلْتُ عَلَيْهَا فقلتُ: وَيْحَكِ جَاءَ النبيُّ

۳۰ / ۵۲۰ حضرت جابر بنائش سے روایت ہے کہ ہم خندق والے دن خندق کھود رہے تھے کہ ایک نمایت سخت چٹان سامنے آگئی (جے توڑنے میں صحابہ ﴿ ناکام رہے) چنانچہ وہ نبی کریم ملٹھالیم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ بیہ سخت چٹان خندق میں آگئی ہے (جوٹو منے میں نہیں آرہی ہے) آپ نے ارشاد فرمایا (اجھا) میں خود (خندق میں)اتر تا ہوں۔ پھر آپ گھڑے ہوئے اور (بھوک کی شدت سے) آپ کے پیٹ پر پھر بندها ہوا تھا اور تین دن ہمارے ایسے گزرے تھے کہ کوئی چیز ہم نے چکھی تک نہیں تھی۔ پس نبی کریم ساتالیا نے کدال بکری اور چنان یر ماری جس سے وہ ریت کا شله ہو گئی لینی ریت کی طرح ریزہ ریزہ ہو گئی (حضرت جابر " - حدیث کے راوی- کتے ہیں کہ) میں نے کما يارسول الله! مجھے گھر جانے كى اجازت ديس (چنانچ ميں گھر آیا) اور اپنی بیوی سے کہا۔ میں نے نبی ملٹی کیا کی الیم حالت ویکھی ہے جو میرے لئے ناقابل برداشت ہے کیا تیرے پاس (کھانے پینے کی) کوئی چیز ہے؟ اس نے کما' میرے پاس کچھ بخو اور ایک بکری کا بچہ ہے۔ چنانچہ میں نے وہ بچہ ذبح کیا اور جو پیسے یمال تک کہ گوشت (پکٹے كے لئے) ہنڈيا میں وال دیا۔ پھر میں نبی ملتھ کے پاس آیا

جبکہ آٹا تیار تھا اور ہنڈیا چو لیے پر چڑھی ہوئی کے عِيْ وَالْمُهَاجِرُونَ وَالْأَنْصَارُ وَمَن مَعَهُم! قریب تھی۔ میں نے کما' میں نے تھوڑا سا کھانا تیار کیا قالتْ: هل سَألك؟ قلتُ: نَعَمْ، قال: ہے ' یارسول الله! آپ تشریف لے چلئے اور ایک یا دو «ادْخُلُوا وَلاَ تَضَاغَطُوا» فَجَعَلَ يَكْسرُ آدی ساتھ لے لیں۔ آپ نے فرمایا' وہ کھانا کتنا ہے؟ الخُبْزَ، وَيَجْعَلُ عَلَيْهِ اللَّحْمَ، وَيُخَمِّرُ البُرْمَةَ وَالتَّـنُوْرَ إِذَا أَخَذَ مِنْهُ، وَيُقَرِّبُ میں نے آپ کو تفصیل بتلائی تو فرمایا' وہ بہت ہے اور إِلَى أَصْحَابِهِ ثُمَّ يُنْزِعُ، فَلَمْ يَزَل يَكْسِرُ عدہ ہے۔تم اپنی بیوی سے کمہ دو کہ میرے آنے تک «كُلِيْ هٰذَا وَأَهْدِيْ، فَإِنَّ النَّاسَ أَصَابَتْهُمْ مِنْهَا چولیے سے اتارے اور نہ تنور سے روٹیال نکالے-پھر آپ ہے (تمام صحابہ اللہ کو خطاب کرکے فرمایا) اٹھو مَجَاعَةٌ» متفقٌ عليه. وفي روايةٍ: قال (چلو) پس تمام مهاجرین اور انصار اٹھ کھڑے ہوئے جابرٌ: لمَّا حُفِرَ الخَنْدَقُ رَأَيتُ بالنَّبيِّ (حضرت جابر ﴿ فرماتے ہیں) میں (جلدی جلدی) گھر آیا اور عَلَيْهُ خَمَصًا، فَانْكَفَأْتُ إِلَى امْرَأَتَى بیوی سے کما' تیرا بھلا ہو' نبی ملٹھیم اور آپ کے ساتھ فقلتُ: هل عِنْدَكِ شَيْءٌ؟ فإنِّي رَأَيْتُ تمام مهاجرین و انصار سب آگئے۔ بیوی نے کہا نبی ملٹالیم برسولِ اللهِ ﷺ خَمَصًا شَدِيْدًا فَأَخْرَجَتْ إِلَى جِرَابًا فِيهِ صَاعٌ مِنْ شَعِيْرٍ، وَلَنَا نے تم سے (کھانے کی مقدار کی بابت) پوچھاتھا؟ میں نے بُهَيْمَةٌ دَاجِنٌ فَذَبَحْتُهَا، وَطَحَنَتِ ٱلشَّعيرَ، کما' ہاں (دارمی کی روایت میں اس کے بعد ہے' یس فَفَرَغَتْ إِلَى فَرَاغِي، وَقَطَّعْتُهَا في بوی نے کما' اللہ اور اس کا رسول بھتر جانتا ہے' تم نے بُرْمَتِهَا، ثُمَّ وَلَّيْتُ إِلَى رسولِ اللهِ ﷺ، تو ان کو' جو کچھ ہمارے یاس ہے' بتلا دیا تھا' بیوی کی سے فَقَالَت: لا تَفْضَحْنِي برسولِ الله عَلَيْ بات س کر مجھے کچھ حوصلہ ہوا اور میرے دل کا بوجھ وَمَنْ مَعَهُ، فَجِئْتُهُ فَسَارَرْتُهُ فَقُلْتُ: يا رور ہوگیا اور میں نے بیوی سے کما' تونے سیج کما) نبی رسولَ اللهِ! ذَبَحْنَا بُهَيْمَةً لَنَا، وَطَحَنَتْ صَاعًا مِنْ شَعِيْرِ، فَتَعَالَ أَنْتَ وَنَفَرٌ النامیم نے اپنے صحابہ اسے فرمایا' اندر آجاؤ اور تنگی نہ مَعَكَ، فَصَاحَ رسُولُ اللهِ ﷺ فقال: «يَا کرو۔ پھرآپ ہے روٹی کے مکٹرے کرنے اور ان پر أَهْلَ الخَنْدَقِ! إِنَّ جابِرًا قَدْ صَنَعَ سُؤْرًا فَحَيَّهَالًا بِكُمْ» فقال النبيُّ: «لا تُنْزِلُنَّ گوشت رکھنا شروع کردیا اور ہانڈی سے گوشت اور تنور سے روٹی نکال لیتے تو انہیں ڈھک دیتے اور انہیں اپنے بُرْمَتَكُمْ وَلاَ تَخْبِزُنَّ عَجِيْنَكُمْ حَتَّى أَجِيءَ» ساتھیوں کی خدمت میں پیش کردیتے اور پھر نکالتے (اور فَجِئْتُ، وَجَاءَ النَّبِيُّ يَكِلِيُّ لِيَقْدُمُ النَّاسَ، اس طرح دو سرول کو دیتے) پس اس طرح آپ موٹیال حَتَّى جِئْتُ امْرَأَتِيْ فَقَالَتْ: بِكُ وَبِكَ! توڑتے اور گوشت نکالتے رہے (اور سب کو دیتے رہے) فقلتُ: ۚ قَدْ فَعَلْتُ الَّذِي قُلْتِ. ۖ فَأَخْرَجَتْ عَجِينًا، فَبَسَقَ فِيْهِ وَبَارَكَ، ثُمَّ عَمَدَ إلى یہاں تک کہ سب سیر ہوگئے اور اس میں سے پچھ کھانا بُرْمَتِنا فَبَصَقَ وَبَارَكَ، ثُمَّ قال: «ادْعِيْ (پھر بھی) بچ گیا۔ پھر آپ نے (جابر کی بیوی سے) فرمایا تو خَابِزَةً فَلْتَخْبِزْ مَعَكِ، وَاقْدَحِىْ مِنْ بھی کھالے اور دو سروں کو ہدیہ بھی جھیج' کیونکہ لوگ بُرْمَتِكُمْ وَلاَ تُنْزِلُوهَا» وَهُمْ أَلْفٌ، فَأَقْسِمُ بھوکے ہیں۔ (بخاری ومسلم)

باللهِ لَاكلُوا جَتَّى تَرَكُوهُ وَانحَرَفُوا، وَإِنَّ بُرْمَتَنَا لَتَغِطُّ كَمَا هِيَ، وَإِنَّ عَجِيْنَاً لَيُخْبَزُ كَمَا هُوَ. قَوْلُه: «عَرَضَتْ كُذْيَةٌ»: بضم الكاف وإسكان الدال وبالياء المثناة تحتَ، وهي قطُّعَةٌ غَليظَةٌ صُلْمَةٌ مِنَ الأرض لا يعملُ فيها الْفَـأْسُ. وَ «الْكَثِيْبُ» ۚ أَصْلُهُ تَلُ ۗ الرَّمْل، وَالْمُرَادُ هُنَا: صَارَتْ تُرَابًا ناَعِمًا، وَهُوَ مَعْنَى «أَهْيَلَ». وَ«الأَثَافِيُّ»: الأَحْجَارُ الَّتي يَكُونُ عَلَيْهَا القدرُ. وَ«تَضَاغَطُوا»: تَزَاحَمُوا. وَ«المَجَاعَةُ»: الجُوعُ، وهو بفتح الميم. وَ«الخَمَصُ» بفتح الخاءِ المعجمة والميم: الجُوعُ. وَ«انْكُفَأْتُ»: انْقَلَبْتُ وَرَجَعْتُ. وَ«الْبُهَيْمَةُ» بضم البَاءِ: تَصغير بَهْمَة، وَهِيَ الْعَنَاقُ ـ بفتح العين .. وَ"الدَّاجِنُ": هِيَ الَّتِي أَلِفَتِ الْبَيْتَ. وَ«السُّؤْر»: الطَّعَامِ الَّذِي يُدُّعَى النَّاسُ إِلَيْهِ، وَهُوَ بِالْفَارِسِيَّةِ، وَ«حَيَّهَلاّ» أَى: تَعَالُوا. وَقَوْلُهَا: ﴿بِكَ وَبِكَ» أَي: خَاصَمَتْهُ وَسَبَّتْهُ، لأَنَّهَا اعْتَقَدَتْ أَنَّ الَّذي عندَهَا لا يَكْفِيْهِم، فَاسْتَحْيَتْ وَخَفِيَ عَلَيْهَا مَا أَكرَمَ اللَّهُ 'سُبْحَانَهُ وتعالى بهِ نَبيَّهُ عَيْكُ مِنْ هذهِ المُعْجِزَةِ الظَّاهِرَةِ وَالأَّيَّةِ الْبَاهِ رَةِ. «بَسَقَ» أَي: بَصَقَ، وَيُقَالُ أَيضًا: بَرَقَ \_ ثَلاثُ لُغَاتٍ \_. وَ«عَمَدَ» بفتح الميم، أي: قَصَدَ. وَ«اقْدَحِيْ» أَى : اغْرِفِي ؛ وَالمِقْدَحَةُ: المِغْرَفَةُ. وَ«تَغِطُّ» َأَى: لغَلَيَانهَا صَوْتٌ، والله أعلم.

ایک اور روایت میں ہے کہ حضرت جابر " کہتے ہیں جب خندق کھودی جارہی تھی تو میں نے نبی ماٹالیم کو بھو کا دیکھا۔ پس میں اپنی بیوی کی طرف لوٹا اور اس ہے بوچھاکیا تیرے پاس کوئی چیزہے؟ کیونکہ میں نے دیکھا کہ رسول الله ملتی لیا سخت بھوکے ہیں پس اس نے ایک تھیلا نکال کر مجھے دکھایا جس میں ایک صاع جُو تھے اور بكرى كا ايك بالتو بچه بھى مارے باس تھا' ميں نے اسے ذرج کیا اور بیوی نے بھو پیسے اور میرے (گوشت بنائے سے) فارغ ہونے تک وہ بھی (جو پیس کر) فارغ ہو گئے۔ میں نے گوشت کے مکڑے مکڑے کرکے ہنڈیا میں ڈالا' پھر رسول اللہ ملتھ کیا کے پاس واپس جانے لگا تو بیوی نے کما مجھے رسول اللہ ملٹھ کیم اور آپ کے ساتھیوں کے سامنے رسوا نہ کرنا۔ پس میں رسول اللہ ملتھایا کے پاس آیا اور آپ سے چیکے چیکے بات کی میں نے کہایا رسول الله! مم نے اپنا بری کا بچہ ذرج کیا ہے اور ایک صاع (وُهانَى كُلُو) جُو بِنِي بِي- بِس آپ تشريف لائي اور آپ کے ساتھ چند آدی۔ پس رسول الله مالليا نے بلند آواز میں فرمایا اے خندق (کھودنے) والو! جابر سے کھانا تیار کیا ہے ' پس تم سب آؤ اور نبی مالیکیم نے (مجھ سے) فرمایا که تم اینی منڈیا (چو لیے سے) نه اتارنا اور نه ایے آٹے کی روٹی پکانا' یہاں تک کہ میں آجاؤں۔ پس میں آیا اور نبی ملتی ایم کھی لوگوں کے ساتھ آگے آگے چلنے لگے حتیٰ کہ میں اپنی بیوی کے پاس آیا (اور اسے سب کے آنے کی خبردی) اس نے مجھے کوسنا شروع کردیا عیں نے کہا (میراکیا قصور ہے) میں نے تو وہی کیا جو تھے سے كما تھا( بسرحال رسول اللہ ملتھيلم ) تشريف لے آئے-ہوی نے آٹا نکال کر آپ کی خدمت میں پیش کیا' آپ ً نے اس میں ابنالعاب دہن ڈالا (لعنی تھو کا) اور برکت کی دعا فرمائی پھر ہماری ہنڈیا کی طرف آئے 'اس میں بھی آپ سے تھوکا اور برکت کی دعا فرمائی ' پھر فرمایا کوئی روڈی پکانے دوئی پکانے والی بلالے ' پس وہ تیرے ساتھ روڈی پکائے اور اپنی ہنڈیا میں سے پیالول میں (سالن) ڈالتی جا ' مگر اسے چو لیے سے نہ اتارنا۔ اور یہ سارے (شریک طعام) افراد ایک ہزار تھے۔ میں اللہ کی قتم کھا کر کہتاہوں کہ سب نے کھانا کھایا ' یہاں تک کہ کھانا باقی چھوڑ گئے اور چلے گئے اور ہماری ہنڈیا یقینا جوش مار رہی تھی ' جیسے وہ پہلے اہل رہی تھی اور ہمارے آئے سے بھی پہلے کی طرح روٹیاں یک رہی تھیں۔

كُدُية 'كاف ير پيش' وال ساكن اور اس كے بعد یاء' زمین کا ایبا سخت مکرا'جس میں کلماڑی بھی کام نہ کرے۔ کشیب ' کے اصل معنی تو تودہ ریت ہیں کیکن یماں مراد ہے کہ وہ چٹان ریت کی طرح زم ہو گئی اور میں معنی اھیل کے ہیں- الانافی- وہ پھرجن یر ہانڈی رکھی جاتی ہے (لعنی چولیے کے تین بقر) تضاغطوا " بهير كرو- مجاعته بهوك عيم ير زبر ہے۔ الحمص فاء اور میم پر زبر' بھوک۔ انكفأت مين يمرا اور لوالد البهيمة باءير بيش بھیمہ کی تفغیر۔ یہ عناق (بکری کے چھوٹے بیے) کو کہتے ہیں اور عناق کی عین پر زبر ہے۔ داجس وہ جانور جو گھر سے مانوس ہو لیعنی یالتو جانور۔ سؤر اس کھانے کو کہتے ہیں جس کے لئے لوگوں کو وعوت دی جائے۔ اور یہ فارسی زبان کا لفظ ہے۔ حیہ لا کے معنی ہیں 'آؤ۔ بک وبک اینے خاوند سے جھکڑی اور اسے برا بھلا كما' اس لئے كہ اسے يہ يقين تھا كہ اس كے پاس جتنا سامان خوراک ہے وہ ان سب مہمانوں کو کافی نہیں ہوگا۔ پس وہ شرمندہ ہوئی اور اس پر وہ ظاہر معجزہ اور واضح نشانی مخفی تھی جس کے ساتھ اللہ نے اپنے بیغیبر کو نوازا- بست ، بصق اور بزق تيول لغتيل بن معنى

ایک ہی ہیں۔ تھوکا۔ عمد' میم پر زبر' ارادہ کیا۔ اقدحی چھچے سے نکال نکال کردے۔ مقدحہ چھچے اور ڈوئی کو کتے ہیں۔ تغط بین ایلنے کی آواز تھی۔ واللہ اعلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازي، باب غزوة الخندق \_ صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب جواز استتباعه غيره إلى دار من يثق برضاه بذلك.

\* 37- فوا کد: (۱) اس میں بھی نبی ملٹی کیا سمیت محابہ کرام ٹکی تنگ دستی اور فقرو فاقہ والی زندگی اور معجزہ کشیر طعام کے علاوہ نبی ملٹی کی تواضع کا بیان ہے کہ آپ محابہ کرام ٹکے ساتھ مل کر سخت محنت و مشقت والے کام بھی کرتے تھے۔ کاش ہمارے قائدین اور بڑے لوگ بھی اس اسوہ حسنہ کو اپنائیں۔ (۲) ہدیہ دینا مستحب ہے۔ خاص طور پر حاجت اور بھوک کے موقعے پر۔

٥٢١ ـ وعن أنس رضي الله عنه قال: أبوطَلحَةَ لأُمِّ سُلَيْم: قَد سَمِعتُ صَوتَ رسولِ اللهِ ﷺ ضَعِّيْفًا أَعرفُ فِيهِ الجُوعَ، فَهَل عِنْدَكِ مِن شَيءٍ؟ فَقَالَتْ: نَعَمْ، فَأَخْرَجَتْ أَقْرَاصًا مِن شَعِيْرِ، ثُمَّ أَخَذَتْ خِمَارًا لَهَا، فَلَفَّتِ الخُبزَ ببَعْضهِ، ثُمَّ دَسَّتُهُ تَحْتَ ثَوبِى وَرَدَّتْنِىْ بِبَعْضِهِ، ثُمَّ أَرْسَلَتْنِي إلى رسُولِ اللهِ ﷺ، فَلَاهَبْتُ بهِ، فَوَجَدتُ رسولَ اللهِ ﷺ جَالِسًا في ٱلْمَسْجِدِ، وَمَعَهُ النَّاسُ، فَقُمتُ عَلَيْهمْ، فقــالَ لِــى رســولُ اللهِ ﷺ: «أَرْسَلَـكَ أَبُ وطَلْحَ ةَ»؟ فقلتُ: نَعَم، فقال «أَلطَعام؟» فقلت نَعَم، فقال رسولُ الله عَيْكُ : أُدْقُومُوا» فَانْطَلْقُوا وَانْطَلَقْتُ بَيْنَ أَيدِيْهِم حَتَّى جِئْتُ أَبَاطَلْحَةَ فَأَخبَرتُهُ، فَالْحَبَرتُهُ، فَقَالَ أَبُوطَلَحَةً : يَاأُمَّ سَلَيْم! قَد جَاءَ رسولُ اللهِ ﷺ بالنَّاسِ وَلَيْسُ عِنْدَنَا مَا نُطْعِمُهُمْ! فقالتٌ: اللهُ وَرَسُولُهُ أعلم. فَانْطَلَقَ أَبُوطَلْحَةَ حَتَّى لَقِيَ رسولَ اللهِ عَلِيْتُهُ، فَأَقْبَلَ رسولُ اللهِ عَلِيْتُهُ مَعَه حَتَّى دَخَلا، فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «هَلُمَّىٰ ما

۳۱ / ۵۲۱ حفرت انس بخاتش سے روایت ہے کہ حضرت ابوطلحه رفاتته نے (اینی اہلیہ) حضرت ام سلیم رق ﷺ سے کما کہ میں نے رسول اللہ ملٹھیلم کی آواز میں کمزوری محسوس کی ہے۔ میرا خیال ہے وہ بھوک کی وجہ سے ہے'کیا تیرے پاس (کھانے پینے کی) کوئی چیزہے؟ انہوں نے کما' ہاں۔ پھرانہوں نے جُو کی چند روٹیاں نکالیں ' پھر اپنا دو پٹہ پکڑا اور اس کے ایک کنارے میں روٹیاں کیپٹیں اور میرے (یعنی حضرت انس سے) کیڑے کے نیچے چھیا دیں اور اس دویٹے کا کچھ حصہ میرے جسم پر لپیٹ دیا' پھر مجھے رسول اللہ ساتھا کی خدمت میں بھیجا' چنانچہ میں وہ لے گیا۔ تو میں نے رسول الله طلی الله کو معجد میں تشریف فرما پایا۔ آپ کے ساتھ لوگ بھی بیٹھے ہوئے تھے' میں ان کے پاس جاکر تنہیں ابو طلحہ نے بھیجا ہے؟ میں نے کما' جی ہاں- آپ ّ نے پھریوچھا کیا کھانے کے لئے؟ میں نے کما جی ہاں۔ تو رسول الله ملتي الله عن (ساتھيون سے) كما- المعو الله وه سب چلے اور میں ان کے آگے آگے چلتا رہا' یمال تک کہ میں حضرت ابوطلحہ" کے پاس پہنچ گیا اور آپ کو اس

عنْدَكِ يَا أُمَّ سُلَيْم! " فَأَتَتْ بِذَلِكَ الخُبْز، فَأَمَرَ بِهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ فَفُتَّ، وَعَصَرَتُ عَلَيْهِ أَمُّ سُلَيْمٍ عُكَّةً فَآدَمَتْهُ، ثُمَّ قال فيهِ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَا شَاءَ اللهُ أَن يَقُولَ، ثُمَّ وَلَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَشَرَةِ » فَأَذِنَ لَهُم، فَأَكَلُوا خَتَّى شَبِعُوا، ثُمَّ قَالَ: خَرَّجُوا، ثُمَّ قَالَ: «ائْذَنْ لِعَشَرَةِ» فَأَذِنَ لَهم فَأَكَلُوا حَتَّى شَبعُوا ثُمَّ خَرَجوا، ثُمَّ قَالَ: «ائْذَنْ لِعَشَرَةٍ » فَأَذِنَ لَهم حتَّى أَكُل القَوْمُ كُلُّهُمْ وَشَبِعُوا، ثُمَّ قَالَ: وَالْقَوْمُ سَبِعُوْنُ رَجُلاً أَوْ تَمَانُونَ . متفقٌ عليه . وفي رواية : فما زال يَدْخُلُ عَشَرَةٌ وَيَخْرُجُ عَشَرَةٌ، حتى لم يَبْقَ مِنهم أَحَدٌ إِلاَّ دَخَلَ، فَأَكَلَ حتَّى شَبعَ، ثم هَيَّأَهَا فَإِذَا هِيَ مِثْلُهَا حِينَ أُكَلُوا مِنْهَا. وفي روايَة: ۖ فَأَكَلُوا عَشَرَةً عَشَرَةً، حتَّى فَعَلَ ذلكَ بثَمانِينَ رَجُلًا، ثُمَّ أَكُلَ النبيُّ ﷺ بعدَ ذلكَ وَأَهْلُ البَيتِ، وَتَرَكُوا سُؤرًا. وفي رواية: ثُمَّ أَفْضَلُوا مَا بَلَّغُوا جيرَانَهُم. وفي روايةٍ عن أنسِ قال: جُنْتُ رسولَ اللهِ ﷺ يَوْمًا، فَوَجَدْتُهُ جَالِسًا مَعَ أصحابهِ، وَقَد عَصَبَ بَطْنَهُ بعصَابَةٍ، فقلتُ لِبَعض أصحَابه: لِمَ عَصَبَ رسولُ اللهِ ﷺ بَطْنَهُ ؟ فَقَالُوا: مِنَ الجُوعِ، فَذَهَبْتُ إلى أبى طَلحَةَ، وَهُوَ زَوْجُ أَمِّ سُلَيْمٍ بنتِ مِلْحَانَ، فقلتُ: يَا أَبْتَاهُ! قَد رَأيتُ رِسُولَ اللهِ ﷺ عَصَبَ بَطنَهُ بِعِصَابَةٍ، فُسَأَلْتُ بَعضَ أَصحَابِهِ، فقالُوا مِنَ الجُوع. فَدَخَلَ أَبُوطُلُحَةَ على أُمِّي فقال: َ هَل مِن شَيءٍ؟ قلت: نعم عِندِي كِسَرٌ مِن خُبز وَتَمَرَاتٌ، فإنْ جَاءَنَا رسولُ اللهِ ﷺ وَحدَهُ أَشْبَعْنَاهُ، وَإِن جَاءَ

بات کی خبر دی۔ پس ابوطلحہ ﴿ نے فرمایا اے ام سليم! رسول الله النهيام اين ساتهيون سميت تشريف ل آئے ہیں اور ہمارے پاس تو اتنا کھانا نہیں ہے جو ان سب کو کھلا سکیں۔ انہوں نے کہا اللہ اور اس کا رسول ہی بمترجانتا ہے۔ پس ابو طلحہ ﴿ (باہر نکل کر) چلے یہاں تک كه رسول الله ملتهايم كو جاملي- يس رسول الله ملتهايم ان کے ساتھ آگے بڑھے حتیٰ کہ سے دونوں گھر میں داخل مو گئے - رسول الله ملتی ایم نے حضرت ام سلیم سے فرمایا ' تہمارے پاس جو کچھ ہے لے آؤ' پس انہوں نے وہ روٹیاں پیش کردیں۔ رسول اللہ ملتی اے حکم سے ان روٹیوں کو تو ڑا گیا اور ام سلیم نے ان پر گھی کی کیی نچوڑ دی جس نے ان کو سالن والا بنادیا ( یعنی چیڑی روٹی سالن كاكام بھى دے گئ) كھر رسول الله طلق ليا نے اس ميں جو الله نے جاہا کہا (یعنی خیرو برکت کی دعا فرمائی) اور فرمایا' وس آدمیوں کو (کھانے کی) اجازت دو۔ پس ابو طلحہ انے انہیں اجازت وی انہوں نے کھانا کھایا یہاں تک کہ سیر ہو گئے۔ پھر چلے گئے۔ آپ نے پھر فرمایا' دس آدمیوں کو اجازت دو۔ پس انہیں اجازت دی ' انہوں نے بھی کھانا کھایا حتیٰ کہ سیر ہوگئے اور نکل گئے۔ آپ ؓ نے پھر فرمایا دس آدمیوں کو اجازت دو۔ ابو طلحہ سے اجازت دی یمال تک کہ سب لوگوں نے (وس دس کرکے) سیر ہو کر کھانا کھالیا اور بیہ ستریا اس آدمی تھے۔ (بخاری و مسلم) ایک اور روایت میں ہے کہ دس آدمی داخل ہوتے اور نکلتے رہے۔ یمال تک کہ کوئی شخص ایبا باقی نہ رہا جو داخل ہوا ہو اور اس نے سیر ہوکر کھانا نہ کھایا ہو۔ پھر اس کھانے کو اکٹھا کیا تو وہ اسی طرح تھا جیسے کھانے سے پہلے تھا۔

ایک اور روایت میں ہے ۔پس انہوں نے دس دس آدمیوں کی صورت میں کھانا کھایا یہاں تک کہ ۸۰ الحَديث.

آخَو معه قَلَ عَنهم، وَذَكُو تَمَامَ آوميول في ايماكيا- اور اس كي بعد رسول الله ماليكم اور گھر والوں نے کھانا کھایا اور (پھر بھی) بچا ہوا کھانا چھوڑا۔

ایک اور روایت میں ہے پھرانہوں نے اتنا کھانا بچا دیا که وه پروسیوں کو بھی پہنچایا۔

حضرت انس مل سے ایک اور روایت میں ہے که میں ایک ون رسول الله ملتی ایم خدمت میں حاضر ہوا تو میں نے آپ کو اینے ساتھیوں کے ساتھ تشریف فرما پایا اور آپ نے اپنے پیٹ پر پٹی باندھی ہوئی تھی۔ میں نے آپ کے بعض ساتھیوں سے یو چھا' رسول اللہ مُلْکُلِمُ نے اپنے پیٹ پر پی کیوں باندھی ہوئی ہے؟ تو انہوں نے بتلایا' بھوک کی وجہ ہے۔ چنانچہ میں حضرت ام سلیم بنت ملحان کے خاوند حضرت ابوطلحہ رہائٹنہ کے یاس گیا' اور کما ابا جان! میں نے رسول الله اللہ اللہ کو ایے پیٹ پر پٹی باندھے ہوئے دیکھا تو میں نے آپ کے بعض ساتھیوں سے (اس کی بابت یوچھا) تو انہوں نے بتلایا کہ بھوک کی شدت سے ایبا کیا ہے۔ پس حضرت ابوطلحہ " میری والدہ کے پاس آئے اور کما کیا کچھ (کھانے کو) ہے؟ انہوں نے کما' ہاں' میرے پاس روٹی کے کھ عكرك اور چند تحبورين بين- اگر رسول الله طاليا مارے پاس اکیلے تشریف لائیں تو ہم آپ کو سیر کردیں کے اور آگر دو سرے لوگ بھی آپ کے ساتھ آئے تو پھران کے لئے میہ کم ہوجائے گا اور باقی حدیث بیان کی۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب علامات النبوة في الإسلام، وكتاب المساجد، وكتاب الأطعمة، وكتاب الأيمان والنذور \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب جواز استتباعه غيره إلى دار من يثق برضاه بذلك.

OTI- فوائد: اس میں بھی وہی چزیں ہیں جو سابقہ حدیث میں گزریں' البتہ اس میں ایک صراحت مزید یہ ہے کہ رسول الله ملی اور گھروالوں نے کھانا سب کے بعد کھایا۔ جس سے یہ معلوم ہوا کہ میزبانوں کو مہمانوں کے بعد کھانا چاہیے اور ای طرح پیرو مرشد کو بھی اپنے مریدوں کو کھلانے کے بعد کھانا چاہیے۔ لیکن اب ایسے پیرو مرشد کمال؟ (٢) اس میں حفرت انس فنے حضرت ابوطلحہ فلکو ابا جان کمہ کر پکارا' یہ ادب و احترام کے طور پر ایسا کیا۔ حضرت ابو طلحہ " ، حضرت انس سے سوتیلے باپ تھے۔ حضرت انس سے والد ' مالک بن نضر تھے ' ان کی والدہ ۔ حضرت ام سلیم مسلمان ہو گئیں لیکن مالک نے قبول اسلام کی بجائے شام جانا پیند کیا۔ چنانچہ وہ اپنی مسلمان بیوی کو چھوڑ کر شام چلے گئے اور وہیں فوت ہوگئے۔ اس کے بعد ام سلیم نے حضرت ابوطلحہ رہا اللہ سے نکاح کرلیا۔ (۳) اس باب میں نبی کریم ساتھ کیا اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیهم اجمعین کے زہد و قناعت بلکہ فقرو فاقہ یر مبنی زندگی کے جو واقعات گزرے ہیں وہ ایسے ہیں کہ آج کل اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن بیہ وہ حقائق و واقعات ہیں جو نهایت متند طریقے سے نقل ہوئے ہیں جنہیں افسانے کمہ کر جھٹلایا نہیں جاسکتا۔ اس کی توجیہہ البتہ بعض حضرات نے یہ کی ہے کہ اس وقت کفرو اسلام کاجو معرکہ دربیش تھا اس کے لئے ضروری تھا کہ لوگ دنیا اور اس کے تنعمات سے کنارہ کش رہ کر کفر کے استیصال اور غلبہ اسلام کے لئے شب و روز مصروف رہیں چنانچہ اللہ تعالی نے تکوینی طور پر اس گروہ قدسیہ کے دلول سے دنیا کی محبت نکال ڈالی اور آخرت کی محبت ڈال دی اور یوں انہوں نے دنیا کے سامنے دنیا سے بے رغبتی کا ایک بے مثال کردار پیش کیا اور اسلام کی ترویج و اشاعت کاعظیم الثان كارنامه سرانجام دیا- اگر وه بھی دنیا كی لذتوں میں منهمك ہوجاتے تو اسلام كا ابتداء ہی میں وہ حال ہوجاتا جو بعد میں مسلمانوں کی محبت دنیا کی وجہ سے اس کا ہوا۔ آج مسلمانوں کے پاس سب کچھ ہے 'مال و دولت کی کثرت ہے۔ آسائشوں اور سہولتوں کی فراوانی ہے اور ہر طرح کے اسباب و وسائل مہیا ہیں لیکن دنیا بھر میں ذلیل و رسوا ہیں' ان کی پر کاہ کے برابر بھی وقعت نہیں۔ کیوں؟ صرف اس لئے کہ دلوں میں آخرت کی بجائے' دنیا کی محبت رج بس گئی ہے جس نے انہیں بزول بنادیا اور مجاہدانہ کردار ادا کرنے سے عاری کردیا ہے۔

> ٥٧ بَابُ الْقَنَاعَة وَالْعَفَاف وَالاقتصاد غير ضرورة

قال الله تعالى: ﴿ ﴿ وَمَا مِن دَاَّبَتُو فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾[هود: ٦] وقال تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلَّذِينَ أَخْصِرُوا فِ سَرِبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّدًا فِ ٱلأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيكَاءً مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَكُونَ اَلنَّاسَ إِلْحَافَا ﴾[البقرة: ٢٧٣] وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِنَّا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِقُواْ وَلَمْ يَقْتُرُوا وكانَ بَيْنَ ذَالِكَ قُوَامُمَا ﴾[الفرقان: ٦٧] وقال تعالى:

۵۷ ۔ قناعت' سوال سے بیخے اور معیشت و فِي الْمَعِيشَةِ وَالإِنْفَاقِ وَذَمِّ السُّوَالِ مِنْ انفاق مِن ميانه روى اختيار كرن اور بغير ضرورت کے سوال کرنے کی مذمت

الله تعالى نے فرمایا: زمین پر جو بھی چلنے والا ہے 'اس کی روزی اللہ کے ذمے ہے۔

نیز فرمایا : صدقہ خیرات ان فقراء کے لئے ہے جو اللہ کے راست میں روکے ہوئے ہیں' زمین میں چلنے پھرنے کی طاقت نہیں رکھتے' ناواقف لوگ انہیں سوال نہ کرنے کی وجہ سے مالدار سمجھتے ہیں' تو انہیں ان کے چرے سے پہچانتا ہے 'وہ لوگوں سے لیٹ کر سوال نہیں کرتے۔ اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: اور وہ لوگ جب خرچ کرتے ہیں تو نہ فضول خرچی کرتے ہیں نہ بخل- اور اس کے ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَآلَاإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا خَلَقْتُ الْجِنسَ اللَّهِ لِيَعَبُدُونِ ﴿ مَا خَلَقْتُ الْجَعْدُ وَاللَّهِ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عِلْكُوا عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عِلْكُوا عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلِي عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّلَّا عِلَّا عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّ عَ أُرِيدُ مِنْهُم مِن رِّنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن

يُطْعِمُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦، ٥٦]

وأما الأحاديث، فَتَقَدَّمَ مُعْظَمُهَا فِي البَابَيْنِ السَّابِقَيْنِ، وَممَّا لَمْ يَتَقَدَّمْ:

عنه عن النبيِّ ﷺ قال: «لَيسَ الغِنَي عَن

كَثْرةِ العَرَض، وَلِكنَّ الغِنَى غِنَى النَّفْس»

والراء: هُوَ المَالُ.

اور فرمایا : میں نے انسانوں اور جنوں کو صرف اپنی عبادت کے لئے بیدا کیا ہے ' میں ان سے کوئی روزینہ نهیں چاہتا اور نہ بہ چاہتا ہوں کہ وہ مجھے کھلائیں۔

اس موضوع سے متعلقہ حدیثوں کا ایک بڑا حصہ گذشتہ دوبابوں میں گزر چکا ہے اور جو پہلے بیان نہیں ہوئیں' ان میں سے چند احادیث درج ذیل ہیں۔

٥٢٢ - عن أبي هُرَيرَةَ رضيَ اللهُ ا/ ٥٢٢ حضرت ابو مريره بنائش سے روايت ہے كہ شي کریم ملٹی ایم نے فرمایا' مال داری 'سازوسامان کی کثرت کا نام نہیں ہے بلکہ اصل مال داری 'نفس کی مالداری ہے۔ متفق عليه. «العَرَضُ» بفتح العين (بخاري ومسلم)

العرض عین اور راء دونول پر زبر- اس کے معنی مال اور دنیا کے اسباب و وسائل ہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب الغني غني النفس \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب ليس الغني عن كثرة العرض.

۵۲۲- فوائد: نفس کی مالداری کا مطلب ہے انسان کے پاس اپنا جو کچھ ہو' اسی میں وہ گزارہ کرے اور دو سرول سے بے نیاز رہے اور نہ ان سے کچھ طلب کرے۔ اس میں گویا اس امرکی ترغیب ہے کہ اللہ کی تقسیم پر انسان راضی رہے' بغیر ضرورت کے زیادتی کی حرص نہ رکھے اور دوسرے کے مال و دولت کو للچائی ہوئی نظرے نہ د کھے۔

٥٢٣ ـ وعن عبدِالله بن عمرو رضى الله عنهما أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «قَدْ أَفْلَحَ مَنْ أَسلَمَ، وَرُزِقَ كَفَافًا، وَقَنَّعهُ اللهُ بَما آتَاهُ ﴾ رواه مسلم.

۲ / ۵۲۳ حضرت عبدالله بن عَمْرُو بْنَامَةًا سے روایت ہے کہ رسول اللہ ماٹھیام نے فرمایا' وہ مخص کامیاب ہو گیا جس نے اسلام قبول کرلیا اور برابر سرابر روزی دیا گیا اور اللہ نے اس کو جو کچھ دیا' اس پر اس کو قناعت کی توفیق سے نواز دیا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الكفاف والقناعة.

۵۲۳- فوائد: کفاف- اتن روزی که نه زیاده مو نه کم- روزی کی اتنی مقدار کو کفاف اس لئے کہتے ہیں که سے لوگول سے سوال کرنے سے روک دیتی ہے۔ اس میں ایسے لوگوں کی فضیلت کا بیان ہے جو تھوڑے سے مال پر راضی رہتے ہیں اور لوگوں سے سوال نہیں کرتے۔ اس طرح اس میں کفاف کی بھی فضیلت ہے۔ اس کئے کہ مال داری اکثر انسان کو متکبر بنا دیتی ہے اور فقیری و غربت انسان کو ذلیل کردیتی ہے ۔بقدر کفاف روزی میں سے

دونوں خطرے نہیں ہیں-

٥٢٤ ـ وعن حَكيمِ بن حِزَامِ رضى اللهِ عنه قال: سِألَّتُ رسولَ ٱللهِ ﷺ فَأَعطَاني، ثِم سَأَلَتُهُ فَأَعطَاني، ثُمَّ سَأَلَتُهُ فَأَعطَانِي، ثُمُّ قال: «ياحَكَيمُ! إِنَّ هذا المَالَ خَضِرٌ حُلوٌ، فَمَن أَخَذَهُ بِسَخَاوَةِ نَفْس بُورَكَ فيهِ، وَمِنَ أَخَذَهُ بَإِشْرَافِ نَفْسَ لَمَ يُبَارَكُ لَهُ فَيهِ، وَكَانَ كَالَّذِي يَأْكُلُ وَلاَ يَشْبَعُ؛ وَاليَدُ العُليَا خَيرٌ مَنَ اليَدِ السُّفُلَىِّ قال حكيمٌ فقلتُ: يارسُولَ الله! وَالَّذِي بَعَثُكَ بِالْحَقِّ لاَ أَرْزَأَ أَحَدًا بَعدَكَ شَيئًا حتَّى أُفَارِقَ الدُّنْيَا. فَكَانَ أَبُوبِكُو رَضِي الله عنه يَذْعُو حَكيمًا لِيُعطيَهُ، فَيَأْبَى أَنْ يَقْبَلَ مِنهُ شَيْتًا، ثُمَّ إِنَّ عِمرَ رضى الله عنه، دعاهُ ليُعْطِيَهُ فَأَبَّى أَن يَقبَلُهُ. فقال: يامَعْشَرَ المُسْلمينَ! أَشْهِدُكُم عَلَى حَكِيمٍ أَنَّى أَعْرِضُ عَلَيه حَقَهُ اللهِ لَهُ فَي هذا الْفيءِ، فَيَأْبَى أَنْ يَأْخُذَهُ. فَلَمْ يَرْزَأْ حَكِيمٌ أَحَدًا مِنَ النَّاسِ بَعْدَ النَّبِيِّ عِيَّالِيِّهِ حَتَّى تُونِّفِي. متفتٌ عليهً.

۳ / ۵۲۴ حضرت حکیم بن حزام رہالٹنہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملٹھالیم سے (مال کا) سوال کیا تو آپ ؑ نے مجھے عطا فرمایا۔ میں نے پھر سوال کیا' آپ ؓ نے مجھے عطا فرمایا۔ میں نے پھر سوال کیا۔ آپ نے پھر عطا فرمایا اور فرمایا اے حکیم! یہ مال یقیناً سرسبز ہے' شیریں ہے ' جو اسے بے نیازی (سخاوت نفس) کے ساتھ ماصل کرتا ہے اس کے لئے اس میں برکت دی جاتی ہے اور جو اسے نفس کے لالچ کے ساتھ حاصل کرتا ہے' اس کے لئے اس میں برکت نہیں دی جاتی اور وہ اس (بیار) شخص کی طرح ہو تا ہے جو کھاتا ہے اور سیر نهيں ہو تا اور اوپر والا (دينے والا) ہاتھ نيچے والے (مانگنے والے) ہاتھ سے بہترہ۔ حضرت حکیم "بیان کرتے ہیں کہ میں نے کما' یارسول اللہ' قتم ہے اس ذات کی جس نے آپ کو حق کے ساتھ بھیجا' میں آپ کے بعد کی سے کوئی چیز نہیں لونگا۔ یہاں تک کہ دنیا چھوڑ جاؤں۔ پس حضرت ابو بكر رہا اللہ حضرت حكيم الكو بلاتے تا كه انهيں کھھ عطا کریں لیکن وہ قبول کرنے سے انکار فرما دیتے۔ پھر حضرت عمر بناٹھ نے (اینے دور خلافت میں) انہیں عطیبہ دینے کے لئے بلایا لیکن انہوں نے قبول کرنے سے انکار کردیا۔ پس حضرت عمر اللہ فرمایا اے مسلمانوں کی جماعت! تم گواہ رہنا کہ میں حکیم ٹرپر اس کا وہ حق پیش كررما ہوں جو اللہ نے اس مال فئى ميں ان كا ركھا ہے لیکن وہ اسے لینے سے انکار کررہے ہیں- پس حضرت حكيم "نے نبی النہ اللہ كے بعد اپنی وفات تك كسى سے كچھ نهیں لیا۔ (بخاری ومسلم)

ر ذا' راء پھر ذاء' پھر ہمزہ۔ کسی سے کوئی چیز نہیں لی۔ رزء کے اصل معنی نقصان (کمی) کے ہیں یعنی کسی سے کوئی چیز لے کر اس کی چیز میں کمی نہیں گی۔ اِشراف

«يَرْزَأُ» بِرِاءِ ثُمَّ زَايِ ثُمَّ همزَةٍ، أَى: لَم يَأْخُذُ مِن أَحَدِ شَيْئًا، وَأَصلُ الرُّزْءِ: النُّقصَانُ، أَى لَمْ يَنْقُصْ أَحَدًا سين بادسيو سيد رويور تَطَلُّعُهَا وَطَمَعُها بِالشَّيءِ. وَ«سَخَاوَةُ نَفْسِ كَامِطلب بِي تَوجه نه دينا اللَّي نه ركهنا اور پروا اور

سَيْنًا بِالأَخِذِ مِنهُ. وَ ﴿إِشْرَافُ النَّفْسِ»: نفس ، كي چيزير جمانكنا اور اس كي طمع ركهنا اور سخاوت تطبعها وسده : النَّفْسِ»: هي عَدَمُ الإِشرَافِ إلى الشَّيءِ، ومَن نه كرنا-وَالطُّمَع فيه، وَالمُبَالاةِ بهِ وَالشُّرَهِ.

تخريج : صحيح بخاري، كتاب الوصايا، وكتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسئلة، وكتاب الرقاق، وكتاب فرض الخمس \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب بيان أن اليد العليا خير من اليد السفلي.

۵۲۳- فوائد: جس طرح تونس کی بیاری میں مریض پانی پر پانی پیتا ہے اس کی پیاس نہیں بجھتی۔ اس طرح جوع البقر (گائے جیسی بھوک) ایک بیاری ایس ہوتی ہے کہ انسان کھائے چلا جاتا ہے لیکن شکم سیر نہیں ہوتا۔ دنیا کے مال کو بھی نبی ملی ایم نے اس جوع القر سے تشبیہہ دی ہے کیونکہ انسان کتنا بھی مال جمع کرلے وہ سیر نہیں ہو تا بلکہ فراوانی مال کے ساتھ ساتھ اس کی مال کی بھوک بردھتی ہی چلی جاتی ہے یہاں تک کہ قبر کی مٹی ہی اس کا بیٹ بھرتی ہے۔

اشراف نفس (لالحج اور حرص یا سوال) کے بغیر اگر مال ملے تو انسان کے لئے اس کا لینا یقیناً جائز ہے لیکن اسے بھی قبول کرنے سے انکار کردینا بردی عزیمت اور نضیلت کا راستہ ہے۔ حضرت حکیم "نے عمر بھریمی عزیمت اور فضیلت والا راسته اختبار کئے رکھا۔ رضی اللہ عنہ۔

٥٢٥ ـ وعن أبي بُردَةَ عن أبي موسى الأشعَريِّ رضى الله عنه قال: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ فَي غَزَاةٍ، وَنَحْنُ سِتَةُ نَفَرِ بَيْنَنَا بَعِيرٌ نَعْتَقِبُهُ، فَنَقِبَتْ أَقْدَامُنَا وَنَقَبُّتْ قَدَمِي، وَسَقَطَتْ أَظْفَارِي، فَكُنَّا نَلُفُّ عَلِي أَرْجُلنَا الخِرَقَ، فَسُمِّيَتْ غَزْوَةَ ذَاتِ الرِّقَاعِ لِمَا كُنَّا نَعْصِبُ عَلَى أَرْجُلِنَا مِن الخِرَقِ. قَال أبوبُورُدَةً: فَحَدَّثَ أَبِومُوسَى بِهِذَا الْحَدِيث، ثُمَّ كَرهَ ذَلِكَ، وقال: مَا كُنْتُ أَصْنَعُ بِأَنْ أُذْكُرَهُ! قَالَ: كَأَنَّهُ كُرهَ أَنْ يَكُونَ شُيئًا مِنْ عَمَلِهِ أَفْشاهُ. متفقٌ عَليه.

۳ / ۵۲۵ حضرت ابوبرده الم بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابوموسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ہم ایک غزوے میں رسول اللہ مان کے ساتھ گئے اور ہم چھ آدمی تھے' ہارے درمیان ایک اونٹ تھا جس پر ہم باری باری سوار ہوتے۔ پس (زیادہ پیدل طلنے کی وجہ سے) ہمارے پیر زخمی ہوگئے تھے اور میرا پیر بھی زخی ہوگیا تھا اور میرے (پیرول کے) ناخن گر گئے تھے۔ پس ہم اپنے پیروں پر کیڑے کی لیریں (چیتھڑے) لپیٹ لیتے تھے۔ پس اس غزوے کا نام ہی غزوہ ذات الرقاع پڑگیا كيونكه بم اين پيرول پر چيتمرك باند صفي تھے- ابو برده بیان کرتے ہیں - حضرت ابومولیٰ ،" نے یہ حدیث بیان کی' پھراسے ناپسند فرمایا اور فرمایا کہ میں اسے بیان کرنا نہیں چاہتا تھا۔ راوی (ابوبردہ ") بیان کرتے ہیں گویا آپ " نے اس بات کو ناپیند فرمایا کہ ان کے نیک عمل کا افشاء ہو۔ (بخاری و مسلم) تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازي، باب غزوة ذات الرقاع ـ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب غزوة ذات الرقاع.

۵۳۵- فوائد: (۱) اس حدیث میں بھی صحابہ کرام کی ذاہدانہ اور متقشفانہ (روکھی اور سادہ) زندگی اور ان کی صفت رضا بالقضاء کا بیان ہے۔ (۲) ریاکاری سے بچنے کے لئے نیک عمل کے بیان سے گریز کرنا بمتر ہے۔

۵ / ۵۲۲ حضرت عمرو بن تغلب الا اناء ير زبر عين ساکن اور لام پر زیر) بخالتہ سے روایت ہے - رسول سٹھایم کے پاس کچھ مال یا قیدی آئے۔ آپ نے انہیں تقتیم فرما دیا۔پس کچھ لوگوں کو دیا اور کچھ کو نہ دیا۔ آپ م کو یہ بات کینی کہ جن کو آپ سے سیس دیا انہوں نے ناراضی کا اظہار کیا ہے۔ پس آپ کے اللہ کی حمد وثناء کے بعد فرمایا' اما بعد' اللہ کی قشم' میں کسی کو دیتا ہوں اور کسی کو نہیں دیتا۔ وہ لوگ جن کو میں چھوڑ دیتا ہوں (انہیں نہیں دیتا) وہ مجھے ان سے زیادہ محبوب ہیں جن کو میں دیتا ہوں (یاد رکھو) میں ان کو صرف اس کئے دیتا ہوں کہ میں ان کے دلوں میں گھراہٹ اور سخت بے چینی دیکھتا ہوں اور دوسرے لوگوں کو میں اس تو نگری اور بھلائی کے سیرد کردیتا ہوں جو اللہ نے ان کے دلول میں رکھی ہے۔ ان ہی لوگوں میں سے عمرو بن تغلب ہے۔ عمرو بن تغلب کتے ہیں۔ اللہ کی قشم مجھے رسول بھی پیند نہیں ہے۔ (بخاری) الهلع' سخت بے چینی اور بعض کہتے ہیں' اس کے

٥٢٦ ـ وعن عمرِو بنِ تَغْلِبَ ـ بفتح التاء المثناة فوق وإسكانِ الغين . ع المعجمةِ وكسر اللَّامِ ـ رضى اللهُ عنه، أن رسول اللهِ ﷺ أُتِيَ بمَالٍ أَوْ سَبي فَقَسَّمَهُ، فَأَعْطَى رجالاً، وَتَرَكَ رجَالاً، فَبَلَغَهُ أَنَّ الَّذِيْنَ تَرَكَ عَتَبُوا، فَحَمِدَ اللهَ، ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قالَ: ﴿أَمَّا بَعْدُ؛ فُواللهِ! إِنِّي لأُعْطِي الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ، وَالَّذِي أَدَّعُ أَحِبُ إِلَى مِنَ الَّذَى أَعْطِي، وَلٰكِنِّي إِنَّمَا أُعْطِي أَقُوامًا لِما أَرِي فِي قُلُوبِهِمْ مِّنَ الجَزَعِ وَالهَلَـعَ ، وَأَكِلُ أَقُوامًا إِلَىٰ مَا جَعَلَ اللهُ في قُلُوبِهِمْ مِنَ الغِنَى وَالخَيْرِ، مِنْهُمْ عَمْرُو بْنُنُ تَغْلِبَ» قال عمرُو َ بنُ تَغْلِبَ: فَوَاللهِ! مَاأُحَبُ أَنَّ لَى بَكَلِمَةِ رَسُولِ اللهِ ﷺ حُمْرَِ النَّعَمِ. رواه البخاري. «الهَلَعُ»: هُوَ أَشَدُّ الجُزَع، وَقَيْلَ الضَّجَرُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجمعة، باب من قال في الخطبة بعد الثناء أما بعد، وكتاب الجهاد، وغيرهما من الكتب.

معنی تکلیف کے ہیں۔

۵۲۷- فوائد: نبی طالیم کے پاس جو مال بھی آتا وہ آپ تقسیم فرما دیتے تھے۔ تقسیم میں آپ کے سامنے مخلف پہلو ہوتے تھے' ضرورت و حاجت' چنانچہ اہل حاجت کو دیتے یا استحقاق کی بنا پر مستحقین کو دیتے۔ یا تالیف قلب کے لئے دیتے۔ ایسی صورت میں آپ صرف ان لوگوں کو دیتے جن کے بارے میں آپ کو اندیشہ ہوتا کہ اگر انہیں نظرانداز کیا گیا تو یہ بے صبری اور کمزوری کا مظاہرہ کریں گے اور یوں قابل اعتاد اور دلوں کی تو نگری سے

بہرہ ور قتم کے لوگ عدا محروم کردیئے جاتے۔ اس سے عمرو بن تغلب علی فضیلت واضح ہے کہ ان کو بھی رسول الله ملتی این دو سری قتم میں شار فرمایا ، جس کو انہوں نے اپنے لئے بجا طور پر ایک بہت بڑا اعزاز قرار دیا۔ گویا بیت المال سے تقسیم کرنے میں حاکم مجاز کو صوابدیدی اختیارات حاصل ہیں بشرطیکہ حاکم تقویٰ اور امانت و دیانت کے تقاضوں کو ملحوظ رکھنے والا ہو- اندھے کی طرح اپنوں میں ہی ریو ڑھیاں تقسیم کرنے والا نہ ہو-

> ۵۲۷ ـ وعن حکيم بن حزام رضي يُغْنِهِ اللهُ ﴾ متفق عليه.

> > أخصر.

۲ / ۵۲۷ حفرت حکیم بن حزام بناتش سے روایت ہے ' اللهُ عنه أنَّ النَّبِيَّ عِلَيْ قَالَ: «اليَدُ العُلْيَا نبي النَّهُ إلى عنه أنَّ النَّبِيِّ والله الته ينج والي النَّه عنه أنَّ النَّه عنه أنَّ النَّبيّ خَيْرٌ مِنَ اليَدِ السُّفْلَى، وَابْدَأ بِمَنْ ہے اور (خرج کرنے کی) ابتداء ان لوگوں سے کر جن تَعُولُ، وَخَيْرُ الصَّدَقَةِ عَنْ ظَهْرِ غِنَى، كَي كفالت تيرے ذمے ہو اور بهترين صدقه وہ ہے جو وَمَنْ يَسْتَغْفِفْ يُعِفَّهُ اللهُ ، وَمَنْ يَسْتَغْنِ ابنى ضروريات بورى كرنے كے بعد ہو اور جو سوال سے بچنا چاہے' اللہ تعالی اسے بچا لیتا ہے اور جو لوگوں سے بے نیازی اختیار کرے اللہ اسے بے نیاز کردیتا ہے۔ (بخاری و مسلم)

وهذا لفظ البخارى، ولفظ مسلم بير الفاظ صحيح بخارى كے بي اور صحيح مسلم كے الفاظ اس سے مخضر ہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب لا صدقة إلا عن ظهر غني - وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب النفقة على العيال.

الم الكاردہ اللہ على بيان كردہ چيزيں واضح ہيں- آخرى نكته برا اہم ہے كه سوال سے نيجنے اور لوگوں سے ب نیازی کی صفت اللہ کو بہت پیند ہے اور اللہ تعالی ایسے لوگوں کی مدد فرماتا ہے اور انہیں سوال کی ذلت سے بچا کر غنائے نفس اور صبرو قناعت کی دولت سے نواز دیتا ہے۔

٤ / ٥٢٨ حضرت ابوعبدالرحل معاويد بن الى سفيان ٥٢٨ ـ وعن أبي سُفْيَانَ صَخْر بن اللهِ عَلَيْ: «لاَ تُلحِفُوا في المسألَةِ، فَوَاللهِ! فرمايا يَحْجِ بِرُ كُر سوال مت كياكرو الله كي فتم! تم مين لاَ يَسْأَلُنِيْ أَحِدٌ مِنْكُمْ شِيئًا، فَتُخْرِجَ لَهُ مِن كُولَى شَخْص مجم سے كسى چيز كاسوال كرے اور ميرى مَسْأَلَتُهُ مِنَّى شَيْئًا وَأَنَا لَهُ كَارِهُ، فَيُبَارَكَ لَهُ نَاكُوارى كے باوجود اس كا سوال مجھ سے کچھ فكاوالے ' تو الیا نہیں ہوگا کہ میری طرف سے اس کو دی گئی چیزین فَيْمَا أَعْطَيْتُهُ» رواه مسلم.

برکت دی جائے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب النهى عن المسألة.

۵۲۸- فوائد: اس حدیث میں اصرار کرے ' چٹ کر' پیچھے پڑ کر سوال کرنے سے منع کیا گیا ہے کیونکہ اس طرح اگر کسی کو کوئی چیز مل بھی جائے گی تو اس میں برکت نہیں ہوگی۔ اس لئے کہ اس میں دینے والے کی رضاشامل نہیں ہے۔ اس نے مجبور ہو کر نہایت نفرت و کراہت یا شرم کی وجہ سے وہ سائل کو دی ہے۔

٥٢٩ ـ وعن أبي عبدالرحمٰن عَوْفِ ابن مالكِ الأَشْجَعِيِّ رضيَ اللهُ عِنه قالَ: كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ ﷺ تِسْعَةً أَوْ ثَمَانِيَّةً أَوْ سَنْعَةً، فَقَالَ: «أَلاَ تُبَايِغُونَ رَسُولَ اللهِ عَيْلِيْهِ، وَكُنَّا حَدِيْثِي عَهْدِ بَبَيْعَة، فَقُلْنَا: قَدْ تُبَايِعُونَ رَسُولَ اللهِ \* فَبَسَطْنَا أَيْدِيَّنَا وقلنا: قَدْ َبَايَعْنَاكَ يارسولَ الله! فَعَلَامَ نُبَايعُكَ؟ قَالَ: «على أَنْ تَعْبُدُوْا اللهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بهِ شَيْثًا، وَالصَّلَوَاتِ الخَمْسِ وَتُطِّيْعُواً» وَأَسَرَّ كَلَمَةً خَفِيَّةً: "وَلاَ تَسْأَلُوا النَّاسَ يَسْقُطُ سَوْطُ أَحَدِهِمْ فَمَا يَسْأَلُ أَحَدًا يُنَاولُهُ إِيَّاهُ. وراه مسلم.

۸ / ۵۲۹ حضرت ابوعبدالرحمٰن عوف بن مالك المجعى رہا اللہ سے روایت ہے کہ ہم ۹'۸ یا ۷ آدمی رسول اللہ تم رسول الله ملطيلم سے بيعت نهيس كرتے؟ اور (راوى رے جیسی مہد ببیعہ، مفلا، فد بَایَعْنَاكَ يارسُولَ اللهِ! ثم قال: «أَلاَ بِإِن كرتے بِن كه) ہم نے تھوڑا عرصہ قبل ہى آپ سے بیعت کی تھی' پس ہم نے کہا یار سول اللہ! ہم تو آپ سے بیعت کرچکے ہیں۔ آپ نے پھرارشاد فرمایا' كياتم رسول الله ملتايم سے بيعت نميس كرتے؟ پس مم نے (بیعت کے لئے) اینے ہاتھ پھیلا دیئے اور ہم نے كما يا رسول الله! مم آب كى بيعت كر يكي بين يس اس بات پر کہ تم ایک اللہ کی عبادت کرو گے 'اس کے ساتھ کسی کو شریک نہیں بناؤگے' پانچوں نمازیں پڑھو کے اور اللہ کی اطاعت کروگے' اور ایک بات آہستہ سے فرمائی کہ لوگوں سے کسی چیز کا سوال نہیں کروگے۔ یس ان مذکورہ افراد (بیعت کنندگان) میں سے بعض کو میں نے دیکھا کہ ان کا کوڑا بھی اگر زمین پر گر گیا ہے تو کسی سے وہ سوال نہ کرتے کہ وہ اسے اٹھاکر اسے بکڑا دے- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس.

٥٢٩- قوا كد: اس مين تجديد بيعت ك استحباب ك علاده الله كي عبادت و اطاعت ادر مكارم اخلاق كي بابندي کے لئے بھی بیعت لینے کا جواز ہے۔ علاوہ ازیں بیعت کے تقاضوں کا اہتمام و التزام بھی ضروری ہے۔ اس میں سوال نه کرنے اور خودداری کی عظمت و نضیلت کابیان ہے۔

عنهما أنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «لاَ تَزَالُ الله اللهِ اللهُ عَراياً ثم مِن سے جو كوئى سوال كرتا رہتا المَسألُةُ بِأَحَدِكُمْ حَتَّى يَلْقَى اللهُ تعالى ہے يہاں تك كه الله كو جاملتا ہے (تو وہ اس حال مِن وَلَيْسَ فَى وَجْهِهِ مُزْعَةُ لَحْمِ " مَتفقٌ الله كو ملح كاكه) كه اس كے چرے پر گوشت كاكوتى

عليه. «المُزْعَةُ» بضم الميم وإسكانِ كارا شيل بوكا- (منفق عليه)

المزعته مميم پرپیش و زاء ساكن اور پهرعین- مكزا\_ الزاي وبالعينِ المهملة: القِطْعَة.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب من سأل الناس تكثرا \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس.

• - ما - فواكد: چرے ير گوشت نه مونا' يه يا تو كنايه ب ذلت و خوارى سے - يا بطور عقوبت (سزا) اور علامت گناه ے 'واقعی ایبا ہو گا اور میں زیادہ قرین قیاس ہے۔ اس میں سوال کرنے سے نفرت دلائی گئی ہے کہ اس کا نتیجہ دنیا اور آخرت دونول جگهول میں ذلت و رسوائی ہے۔

٥٣١ \_ وعنه أَنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ قال ۱۰/ ۵۳۱ سابق راوی ہی سے روایت ہے رسول اللہ وهـ و علـى المِنْبَرِ، وَذَكَرَ الصَّـدَقَةَ التَّالِيَّا فَ عَنِ المَسْلَةِ: «اليَدُ العُلْيَا خَيْرٌ آپُ في صدقے كا اور سوال سے بَحِن كا ذكر فرمايا۔ مِنَ اليَدِ النَّسُفْلَى . وَاليَدُ العُلْيَا هِيَ (اسْ موقع پريه بھی) فرمایا- اوپر والاہاتھ ' ينج والے اَلُمُنْفِقَةُ، ۚ وَالسُّفْلَى هِيَ السَّائِلَةُ» مَتَفَقُّ ہاتھ سے بہتر ہے اور اور والا ہاتھ' خرچ کرنے والا ہاتھ ہے اور نیچے والا ہاتھ' مانگنے والا ہاتھ ہے۔ (بخاری و

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب لا صدقة إلا عن ظهر غني ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب النفقة على العيال.

ديكهو حديث: ٢ / ٥٢٧.

أَوْ لِيَسْتَكْثِرْ» وراه مسلم.

٥٣٢ \_ وعن أبى هُريرة رضى إلله ١١ / ٥٣٢ حضرت ابو برريه رفائقة سے روايت ہے - رسول عنه قَال: قَال رسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ سَأَلَ الله مَلْقَالِم نِ قَال رسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ سَأَلَ الله مَلْقَالِم نِي اضافه كرنے النَّاسَ تَكَثُّرًا فَإِنَّمَا يَسْأَلُ جَمْرًا، فَلْيَسْتَقِلَّ كَ لِتَ سوال كرتا م تووه آك ك الكارك كاسوال كرتا ہے (اسے اختيار ہے كه )وہ كم طلب كرے يا زيادہ طلب کرے۔ (مسلم)

مسلم) یہ حدیث ای باب میں پہلے بھی گزر چکی ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس.

الما الكارد علوم مواكه بغير ضرورت كے سوال كرنا اتنا برا جرم ہے كه انسان اس طرح الني كو جنم ك انگارول کا مستحق بنالیتا ہے۔ افسوس ہے کہ جس مذہب نے گداگری کو اتنا بڑا جرم قرار دیا اس مذہب کے مانے والول میں گداگری عام ہے -مسلمانوں کی اسلامی تعلیمات سے یہ بے خبری یا بے نیازی قابل صد افسوس اور لائق بزار ماتم ہے۔ فالی الله المشتکی

> ٥٣٣ ـ وعن سَمُرَةً بن جُنْدب رضيَ اللهُ عنه قَال: قَال رسُولُ اللهِ ﷺ: "إِنَّ المَسْأَلَةَ كَدُّ يَكُدُ بِهِا الرَّجُلُ وَجْهَهُ،

۱۲ / ۵۳۳ حفرت سمرہ بن جندب بخاتی سے روایت ہے ' رسول اللہ ملتھ کیا نے فرمایا ' سوال کرنا' ایک عمل جراحی ہے۔ اس کے ذریعے سے آدمی اینا چرہ چھیلتا (یا الاً أَنْ يَسْأَلَ الرَّجُلُ سُلْطَانًا أَوْ فَى أَمْرِ زَخَى كُرَنًا) ہے مَّرب كه آدمی بادشاہ سے ایسے معاطلے لاَبدً مِنْهُ دواہ الترمذی وقال: حدیث میں سوال كرے كه جس كے بغیر چارہ نہیں۔ حسن صحیح. (الكَدُ»: الخَدشُ ونحوہ،

الكد' زخمي كرنا' چھيلنا اور اسي قتم كا كام كرنا۔

تخریج: سنن ترمذي، برقم ٦٨١ ـ وقال حسن صحیح ـ سنن أبي داود برقم ١٦٣٩. موسوم ١٦٣٥ وقت يا بادشاه سے مانکنے كا مطلب بي ہے كه اگر وہ مستحق المداد ہے تو بيت المال كى طرف رجوع كرے جو ايك اسلامى مملکت ميں اس مقصد كے لئے ہوتا ہے كه اس سے ضرورت مندودل كى آبرومندانه كفالت كا اجتمام كيا جاسكے - اگر وہال تك رسائى نه ہو تو تاگزير حالات و معاملات ميں دو سرول سے بھى سوال كرنا جائز ہے -

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف ـ وسنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في الهم في الدنيا.

۵۳۳ - فوائد: اس میں ترغیب ہے کہ حاجت و ضرورت کے وقت 'انسانوں کی بجائے اللہ کی طرف رجوع کیا جائے۔ اس لئے کہ وہی سب کی حاجتیں پوری کرنے والا ہے۔ (۲) تاہم اسباب ظاہری کے مطابق حسب ضرورت بندوں سے بھی مانگا جاسکتا ہے لیکن اس وقت بھی اعتقاد کی ہونا چاہیے کہ اللہ کی مشیت ہوگی تو بندہ آمادہ تعاون ہوگا' ورنہ نہیں۔

٥٣٥ \_ وعَنْ ثَوْبِانَ رضيَ اللهُ عنه ١٣٥ حضرت ثوبان بن تأثير سے روايت ہے 'رسول قال: قال رسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ تَكَفَّلَ لِي الله اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الله اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الله اللهُ الله اللهُ اللهُ عَلَيْهِ الله عَلَيْهُ اللهُ الله

تھے۔ (ابو داؤر' باسناد صحیح)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الزكاة، باب كراهية المسألة.

۵۳۵- فواکد: کسی سے سوال نہ کرنے کا مطلب بیہ ہے کہ بغیر ضرورت کے کسی سے سوال نہ کیا جائے کیونکہ ضرورت اور حاجت کے وقت سوال کرنا جائز ہے تاہم ایسے موقعوں پر بھی اگر انسان کسی سے نہ مانگے تو یہ عزیمت کا بہت اونچا مقام ہے۔ حضرت ثوبان رہائی نے بعد میں اسی طریق عزیمت کو اختیار فرمایا چنانچہ سنن ابن ماجہ میں وضاحت ہے کہ گھڑ سواری کی حالت میں اگر ان کا کوڑا زمین پر گر جاتا تو کسی سے نہ کہتے 'بلکہ خور گھوڑے سے اترتے اور اسے پکڑتے۔ یعنی ان کی خودداری کا یہ عالم تھا کہ اتنا سا سوال بھی کسی سے کرنا گوارا نہ کرتے تھے۔

۱۵ / ۵۳۲ حضرت ابوبشر قبیصه بن مخارق رهاتمهٔ سے ٥٣٦ ـ وعن أبي بِشْرٍ قَبِيصَةَ بنِ روایت ہے کہ میں نے (دو فریقوں کے درمیان جھڑا المُخَارِق رضيَ اللهُ عنه قَالَ: 'تَحَمَّلْتُ ختم کرانے کے لئے) ضانت اٹھالی- بیں میں اس سلسلے حَمَالَةً فَأَتَيْتُ رَسُولَ الله عَلَيْ أَسْأَلُهُ فيها، میں بغرض سوال رسول اللہ ملٹھایام کی خدمت میں حاضر فقال: «أَقِمْ حَتى تَأْتِينَا الصَّدَقَةُ فَنَأْمُرَ لكَ بها» ثُمَّ قالَ: «يا قَبيصَةُ! إنَّ المَسألَةَ ہوا تو آپ نے فرمایا ' ٹھرو' تا آنکہ ہمارے یاس صدیّے کا مال آئے' پھر ہم تمہارے لئے تھم دیں گے۔ پھر آپ اُ لاَ تَبِحلُّ إلاَّ لأَحَد ثَلاَثَة: رَجُل تَحَمَّلَ حَمالَةً ، فَحَلَّتْ لَهُ المَسْأَلَةُ حتَّى يُصيبَها ، نے ارشاد فرمایا۔ اے قبیصہ! تین آدمیوں کے سواکسی ثُمَّ يُمْسكُ. وَرَجُلُ أَصابَتْهُ جَائِحَةٌ کے لئے سوال کرنا جائز نہیں ہے۔ ایک وہ جو (تمهاری اجْتَاحَتْ مَالَهُ، فَحَلَّتْ لَهُ المَسأَلَةُ حتَّى طرح) ضانت اتفالے ، بس اس کے لئے سوال کرنا جائز يُصيبَ قُوامًا مَنْ عَيْش، أَوْ قَال: سِدادًا ہے یہاں تک کہ ضرورت کے مطابق وہ حاصل کرلے مِنْ عَيْشٍ، وَرَجُلٌ أَصَابَتْهُ فَاقَةٌ، حَتَّى، پھر وہ رک جائے۔ (دو سرا) وہ آدمی جو کی آفت یا يَقُونُ ثَلَاَّثَةٌ مِنْ ذُوِي الحِجَى مِنْ قَوْمِهِ: حاوثے کا شکار ہوگیا جس نے اس کے مال کو تیاہ و برباد لَقَدْ أَصَابَتْ فُلاَنًا فَاقَةٌ، فَحَلَّتْ لَهُ كرديا' اس كے لئے بھى اس حد تك سوال كرنا جائز ؟ الْمَسْأَلَةُ حَتَّى يُصِيْبَ قِوامًا مِنْ عَيْشٍ، أَوْ جس سے اسے اپنی گزران کے مطابق مال حاصل قَالَ: سدادًا مِنْ عَيْشٍ. فَمَا سواهً مِنَ مِنَ المَسْأَلَةِ يا قَبِيصَةً ! سُحْتٌ، يَأْكُلُهَا ہوجائے یا (فرمایا) جو اس کی حاجت کو بورا صاحِبُها سُحْتًا» رواهُ مسلم. «الحَمَالَةُ» کردے۔( تیسرا) وہ آدمی جو فاقے کی حالت کو پہنچ جائے بفتح الحاء: أَنْ يَقَعَ قتَالٌ وَنَحْوُهُ بَيْنَ حتیٰ کہ اس کی قوم کے تین عقلمند آدمی گواہی دیں کہ فَرِيْقَيْنِ، فَيُصلحُ إِنسَانٌ بَيْنَهُمْ عَلَى مالِ فلال مخص فاقے میں مبتلا ہے تو اس کے لئے سوال کرنا يَتَحَمَّلُهُ وَيَلتَزمُهُ عَلَى نفسه. وَ«الجائحَةُ» جائز ہے یمال تک کہ وہ گزران کے مطابق مال حاصل الآفَةُ تُصيْبُ مَالَ الإنسانِ وَ«القوامُ» بكسر القَاف وفتحها: هُوَ مَا يقومُ بُهِ کرے یا (فرمایا) جو اس کی حاجت کو پورا کردے- ال أَمْرُ الإِنسانِ مِنْ مَالٍ ونحوِهِ. وَ«السَّدادُ» ك سوا ال قبيمه! سوال كرنا حرام ب اور ايسا سوال بكسر السين: مَا يَسُدُّ حَاجَةَ المُعْوزِ كرنے والا حرام كھاتا ہے- (مسلم)

وَيَكُفيْهِ. وَ«الفَاقَةُ»: الفَقْرُ. و«الحِجَى» العقلُ .

اَلْحَمَالَةَ ' عاء ير زبر- اس كامفهوم يه ب كه دو فریقوں کے درمیان لڑائی وغیرہ ہوجائے۔ پس کوئی شخص ان کے درمیان مال پر صلح کرادے (کہ ایک فربق' دو سرے فربق کو اتنی رقم دے گا) اور اس کی ادائیگی کا ذے دار بن جائے (اب اگر اقرار کرنے والا فریق' رقم کی ادائیگی نہ کرے' تو ضامن کے لئے مطلوبہ رقم جمع كرنے كے لئے سوال كرنا جائز ہے تاكہ وہ ضانت کے مطابق رقم ادا کردے) جائے ہے معنی ہیں الیی آفت جو انسان کے مال یا (کاروبار) کو پنیجے۔جس سے اس کی ساری یونجی برباد ہوجائے اور اسے کھانے کے بھی لالے برجائیں' تو اس کے لئے بھی بقدر ضرورت سوال کرنا جائز ہے۔ قدوام ' قاف پر زیر اور زبر' دونوں جائز ہیں۔ مال یا اسی طرح کی کوئی چیز جس سے انسان کا معاملہ (کاروبار وغیرہ) درست ہوجائے۔ سداد' سین پر زیر' جو ضرورت مند کی حاجت کو بورا كردك اور اسے كافى موجائے- فاقه ، بمعنى فقر بے-

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب من تحل له المسألة.

۵۳۱- قوا کد: اس میں ان تین افراد کی وضاحت ہے جنہیں سوال کرنے کی اجازت ہے۔ ان کی تفصیل گذشتہ سطور میں گزر چکی ہے۔

> ٥٣٧ \_ وَعن أبي هريرة رضيَ الله عنه أنَّ رسُولَ الله عَلَيْ قال: «لَيْسَ اللُّفْمَةُ وَاللُّفْمَتَانِ، وَالتَّمْرَةُ وَالتَّمْرَتَانِ، وَلَكِنَّ المِسْكِيْنَ الَّذِي لَا يَجِيدُ غِنَّى يُغْنِيهِ، وَلاَ يُفُطَّنُ لَهُ فَيُتَصَدَّقَ عَلَيْهِ، وَلاَ يَقُومُ فَيَسَأَلَ النَّاسَ، متفقٌ عليه.

۱۲ / ۵۳۷ حضرت ابو ہریرہ رہائٹر سے روایت ہے' رسول الله ملتي من فرمايا مسكين وه نهيس ہے جو لوگوں المسكينُ الَّذي يَطُوفُ عَلَى النَّاسِ تَرُدُّهُ (كَ كُرول) كَا چَكُرلكائ اور ايك ايك دو دو لقم يا ايك ایک دو دو تھجوریں اس کو وہاں سے لوٹا دیں لیکن (اصل) مسکین وہ ہے جس کے پاس اتنا مال نہ ہو جو اسے (دو سرول سے) بے نیاز کردے۔ نہ (ظاہرا") اس کی حالت کاکسی کو اندازہ ہوسکے کہ اسے صدقہ ریا جائے اور نه وه خود کھڑا ہو کر لوگوں ہے سوال کرے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب ﴿لا يسألون الناس إلحافًا﴾ وكتاب التفسير، \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب المسكين الذي لا يجد غنى...

کسام- فواکد: اس میں بڑے احسن پیرائے میں پیشہ ور قتم کے گداگروں اور ضرورت مند مسکینوں کی نشاندہی کردی گئی ہے۔ جس سے اصل مقصد ہے ہے کہ انسان تلاش کرکے ایسے ضرورت مندوں پر خرج کرے جو اہل حاجت ہونے کے باوجود اہل حاجت والی ہیئت و حالت اختیار نہیں کرتے 'نہ کسی سے سوال ہی کرتے ہیں' نہ یہ کہ جو پیشہ ور قتم کا گداگر سامنے آگیا' اسے روپیہ آٹھ آنے دے کر سمجھ لے کہ اس نے صدقہ و خیرات کا حق اوا کردیا۔

# ٨٥ - بابُ جَوَاذِ الأَخْذِ مِنْ غَيْرِ مَسْأَلَةٍ ٨٥ - بغير سوال اور بغير حرص وطمع كے جو وكا تَطَلُع إِلَيْهِ مَسْأَلَةٍ مَسْأَلَةٍ مَال على اس كالينا جائز ہے

مرد عن أبيه عبد الله بن عُمَر، عَنْ عُمَر بُوعُمَر مَعْنُ عُمَر بُوعُمَر مَعْنُ عُمَر بُوعُمَر بَعْنُ عُمَر برضي الله عنهم قال: كان رسولُ الله على يُعْطِيني العَطَاء، فَأَقُولُ: أَعِطه مَن هُو أَفَقَرُ إِنَّه مِنِي، فقال: «خُذهُ ؛ إذَا جاءَكَ مِن هذا اللهَ سَلِي مُنْ بُو فَالْتُ مُثَدر فِ اللهَ اللهَ اللهُ عَنْدُ مُشرف ولا سَائِل، فَخُذْهُ فَتَمَوَّلُهُ فَإِن شِئْتَ كُلُهُ، وإن شَئْتَ كُلُهُ، وإن شَئْتَ تَصَدَّقْ به، وَمَا لا، فَلا تُتبعه وإن شئتَ تُصَدَّقْ به، وَمَا لا، فَلا تُتبعه فَالَ سَالمٌ: فَكَانَ عَبدُ الله لا يَسأَلُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ اللهُ اللهُ

١/ ٥٣٨ حضرت سالم" 'اين والد حضرت عبدالله بن عمرے اور عبداللہ بن عمراینے والد حضرت عمر ہناتھ سے روایت کرتے ہیں (حضرت عمر فرماتے ہیں) کہ رسول کو دیں جو مجھ سے زیادہ ضرورت مند ہے تو آپ اُ فرماتے۔ اسے لے لو' جب تمہارے پاس مال کا کوئی حصہ اس طرح آئے کہ متہیں اس کی حرص و طبع بھی نہ ہو اور نہ اس کی بابت تم نے سوال کیا ہو' تو اسے لے لیا کرو اور اسے اپنے مال میں شامل کرلو' پھراگر تم جاہو تو اسے کھالو (لینی اینے تصرف میں لاؤ) اور اگر چاہو تو صدقہ کردو اور جو مال اس طرح نہ ملے تو اینے نفس کو اس کے پیچیے مت لگاؤ (لینی حرص و طمع کے ذریعے سے یا مانگ کر مال حاصل نه کرو- کیونکه اس طرح جائز نهیں ہوگا) جناب سالم ؓ فرماتے ہیں کہ حضرت عبداللہ بن عمر ؓ کسی سے کسی چیز کا سوال نہیں کرتے تھے اور کوئی چیز آپ کو (بغیر مائگے) دی جاتی تو اسے لینے سے انکار بھی بنیں فرماتے تھے۔ (بخاری و مسلم)

مشرف 'شین کے ساتھ' اس کی طرف جھائلنے والا ' یعنی دل میں اس کی حرص و طمع رکھنے والا-

«مشرفٌ» بالشين المعجمة، أَيْ: مُتَطَلِّعٌ إِلَيْه. تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب من أعطاه الله شيئا من غير مسألة، وكتاب الأحكام، باب رزق الحكَّام والعاملين ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إباحة الأخذ لمن أعطي من غير مسألة.

۵۳۸- فوائد: اس میں ایک تو محابہ کرام کے اس کردار کا بیان ہے کہ وہ اپنے پر اپنے سے زیادہ ضرورت مندوں کو ترجیح دیتے تھے۔ دو سرا' عطیہ اور مدید لینے کا جواز ہے بشرطیکہ دل میں اس کی طمع نہ ہو تیسرا' مال جمع كرے ركھنے كى رخصت ہے جبكہ انسان كى نيت بيہ ہو كہ اس سے ميں ايني اور اپنے اہل و عيال كى ضروريات بوری کروں گا اور دیگر اہل ضرورت اور اللہ کی پندیدہ راہوں پر بھی خرچ کروں گا تا کہ اللہ کی رضا مجھے حاصل

٥٩ ـ بَابُ اِلْحَثِّ عَلَى الأَكْلِ مِنْ عَمَلِ ٥٩ ـ الله باته سے كماكر كھانے سوال سے بیخے اور دو سرول کو دینے سے گریز نہ کرنے کی ترغیب و تاکید وَالتَّعَفُّفِ بِهِ عَن السُّؤَالِ وَالتَّعَرُّضِ للإغطاء

قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ اللهُ تَعَالَى فَ فرمايا: جب نماز يورى مو يك توتم زمين مين الصَّلَوْةُ فَأَيْتَشِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَآبِنَعُوا مِن فَضَلِ مَهِيل جاوَ اور الله كافضل (رزق) تلاش كرو-الله الجمعة: ١٠].

فائدہ آبیت: اللہ کے فضل سے مراد' روزی ہے لینی روزی کے لئے محنت کرو- اس میں گویا ہاتھ سے کما کر کھانے کی ترغیب ہے اور جب انسان تجارت و کاروبار کے ذریعے سے مال کماتا ہے تو پھراسے دوسرول سے مانکنے کی ضرورت بھی پیش نہیں آتی۔ علاوہ ازیں وہ اس پوزیش میں بھی ہوجاتا ہے کہ وہ دو سرول پر بھی خرچ كرے - ليني صدقه كرے ' زكوة دے -

> ٥٣٩ \_ عن أبي عبدِ الله الزُّبير بن مَنَعُوهُ» رواه البخاري.

١/ ٥٣٩ حضرت ابو عبدالله ' ذبير بن عوام بخاتم علم العسوًّام رضي الله عنه قسالَ: قسالَ : وايت ب رسول الله طلَّ الله عنه قراياتم مين سے كسى رسولُ الله على: "لأَنْ يَأْخُذَ أَحَدُكُمْ أَحبُلَهُ ايك فخص كارسيال لے كرياڑ پر جانا كه ان سے ثُمَّ يَأْتِيَ الجَبَلَ، فيَأْتِيَ بحُزْمَةٍ مِنْ حَطَبِ لكريول كالمُصابانده كرايي بيره يرلاد كرلات كرات عَلَى ظَهِرِهِ فَيَبِيعَهَا، فَيَكُفَّ الله بهَا وَجْهَهُ، بيحٍ كي اس ك ذريع سے الله تعالى اس ك چرك خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَن يَسَالَ النَّاسَ، أَعطَوْهُ أَوْ كُو (ولت سے) بچائے۔ یہ اس کے لئے اس سے بمتر ہے کہ وہ لوگوں سے سوال کرے (وہ چاہیں تو) اسے دیں جابیں تو انکار کر دیں۔ (بخاری)

تنخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسألة.

979- فوائد: اس میں گداگری کے مقابلے میں محنت کی ترغیب دی گئی ہے۔ چاہے لوگوں کی نظروں میں وہ کتا بھی حقیراور ادنی کام ہو لیکن سے دست کاری اور محنت سوال کی ذلت سے بہرحال بہتر ہے۔ اس میں انسان کی عزت نفس محفوظ رہتی ہے جبکہ مانگنے میں انسان کی ذلت ہے۔ گویا اسلام ذلت نفس سے بچاتا اور کرامت نفس کا سبق دیتا ہے۔

٥٤٠ وعن أبي هُريرة رضي الله ٢/ ٥٣٠ حفرت ابو بريره رفائق سے روايت ہے رسول عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لأنْ الله طاقية نے فرمایا تم میں سے ایک فخص لکڑی کا گھا يَحتَظِبَ أَحَدُكُم حُزمَةً عَلَى ظهره، خَيْرٌ لَهُ اپنی پیٹے پر لاد کر لاتا اور اسے ﷺ کر گزارا کرتا ہے بیا من أَنْ يَسَأَلَ أَحَداً، فَيُعْظِيَهُ أَو يَمْنَعَهُ » متفقٌ اس کے ليے اس سے بمترہے کہ وہ کی سے سوال من أَنْ يَسَأَلَ أَحَداً، فَيُعْظِيَهُ أَو يَمْنَعَهُ » متفقٌ اس کے ليے اس سے بمترہے کہ وہ کی سے سوال علیه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب الاستعفاف عن المسئلة، وباب ﴿لا يسئلون الناس إلحافا﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب كراهة المسألة للناس، وكتاب البيوع.

۱۹۵ - وعنه عنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قال: ۳ / ۵۳۱ سابق راوی بی سے روایت ہے۔ ٹی کریم «کانَ دَاوُدُ علیهِ السّلامُ لا یَأْکُل إلَّا مِن مُلّی ایم نے فرمایا ' حفرت واوَد علیه السلام اپنے ہاتھ کی عَمَلِ یَدِهِ » رواہ البخاري. کمائی بی سے کھاتے تھے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده، كتاب الأنبياء، وكتاب التفسير.

٥٤٢ ـ وعنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: ٣٠ / ٥٣٢ سابِق راوى بى سے روایت ہے رسول الله الله الله علیه السلام بڑھئی ہے۔ «کانَ زَکَرِیّا علیه السلامُ نجَّاراً» رواه طبی نے فرمایا معزت زکریا علیه السلام بڑھئی ہے۔ مسلم .

تحريج: صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل زكريا عليه السلام.

٥٤٣ - وعن المِقدَام بنِ مَعْدِیْکُرِبَ ٥ / ٥٣٣ حفرت مقداد بن معدیکرہ بنائی ہے رضی الله عنه عن النبیِ عظیم قال: «مَا أَکلَ روایت ہے ' نبی النہ الله عنه عن النبیِ عظیم قال: «مَا أَکلَ مِن عَمَلِ باتھ کی کمائی سے بہتر بھی کوئی کھانا نہیں کھایا اور الله اَحَدُ طَعَاماً قَطُّ خَیْراً مِن أَن یَاٰکُلَ مِن عَمَلِ باتھ کی کمائی سے بہتر بھی کوئی کھانا نہیں کھایا اور الله یَدِهِ ، وَإِنَّ نبی اللهِ دَاوُدَ عَلَیہ اللهم این باتھ سے کماکر عَمْلِ یَدِهِ ، وَإِنَّ نبی اللهِ دَاوُدَ عَلَیہ اللهم این باتھ سے کماکر عَمْلِ یَدِهِ ، رواہ البخاری .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب البيوع، باب كسب الرجل وعمله بيده.

۱۹۲۳ - فوائد: ان تمام احادیث کا مفادیہ ہے کہ ہاتھوں سے لینی محنت 'مزدوری اور دستکاری کے ذریعے سے کماکر کھانا نمایت پبندیدہ اور افضل عمل ہے۔ انبیاء علیهم السلام نے بھی اپنے ہاتھوں سے محنت کی ہے۔ اس سے

بر بھی معلوم ہوا کہ اسباب ظاہری کا اختیار کرنا ضروری ہے ان کے ذریعے سے ہی اللہ تعالی برکت عطا فرما تا ہے۔ اسلئے اسباب کو اختیار کرنا توکل کے منافی نہیں جیسا کہ بعض لوگوں کا خیال ہے بلکہ صحیح توکل میہ ہے کہ اپنی طافت کے مطابق اسباب و وسائل اختیار کئے جائیں اور پھر انجام اور معاملے کو اللہ کے سپرد کردیا جائے۔ ایک . پیر بات بھی معلوم ہوئی کہ کسی بھی ہنرمندی اور دستکاری کو حقیراور ان کے کرنے والوں کو کمترنہ سمجھا جائے بلکہ ایسے لوگ معاشرے میں تکریم و احترام کے مستق ہیں کہ یہ لوگ انبیاء علیم السلام کے طریقے پر چلنے والے ہں' نہ کہ ان کو معاشرے میں حقیر سمجھا جائے۔ جیسا کہ بدقتمتی سے ہمارے ملک میں ہے۔ ہم لوگوں نے بعض بین و بت حقیر سمجھ رکھا ہے اور اس حساب سے ان اصحاب حرفت (پیٹے والوں) کو کمتر اور ادنی سمجھا جاتا ہے عالا نكمه نه كوئي بيشه حقير اورنه بيشي والا كمتر-

وه ١ مابُ الْكَرَم وَالْجُودِ وَالْإِنْفَاقِ فِي ١٠ كرم و سِخاوت كا اور الله ير بحروسه كرت ہوئے خیر(نیکی) کے کاموں پر خرج کرنے کا وُجُوه

الْخَيْرِ ثِقَةً بِاللهِ تَعَالَى

قال الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَنفَقَتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُكُمْ ﴾ [سبأ: ٣٩] وقال تمالى: ﴿ وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمُّ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا ٱبْتِغَآءَ وَجُهِ ٱللَّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَيْرٍ يُوَفَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظَّلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٢] وقال تعالى: ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَمْرِ فَإِنَ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٧٣].

بيان

الله تعالی نے فرمایا : اور جو کچھ بھی تم خرچ کروگ اللہ تعالی تہمیں اس کا بدلہ دے گا۔

اور فرمایا : اور جو کچھ تم خرج کرو کے بیں اس کا فائدہ تمہیں ہی ہوگا اور تم جو بھی خرچ کرتے تو اللہ کی رضامندی حاصل کرنے کے لئے کرتے ہو اور تم جو کچھ بھی خرچ کرو کے تہیں اس کاپورا پورا بدلہ دیا جائے گا اورتم پر ظلم نہیں کیا جائے گا۔

نیز فرمایا: جو مال بھی تم خرچ کرتے ہو یقیناً الله تعالی اسے

فَأَكُوهَ آليات: ان آيات مين خرچ كرنے سے مراد نيكي اور الله كي لينديده راہول ميں خرچ كرنا ہے- اس كي باہت ایک بات تو یہ کمی گئی ہے تمہارا خرچ کیا ہوا ضائع نہیں جائے گا' ملکہ اللہ تعالیٰ اس کا بهترین بدلہ (دنیا یا آ خرت يا دونول جكم) عطا فرمائ كا.

(۲) میر خرچ ریاکاری اور شرت و ناموری کی غرض سے نہ ہو کیونکہ اس صورت میں ثواب کی بجائے عذاب اور رضائے اللی کی بجائے اس کا غضب حصے میں آئے گا۔ اس کئے یہ خرچ صرف اللہ کی رضا کے لئے ہو۔ (m) تمهاری خرچ کی ہوئی ایک ایک یائی کا علم اللہ کو ہے 'جس کا مطلب سے ہے کہ وہ اس کا بورا بورا بدلہ عطا فرمائے گا۔

ا / ۵۴۴ حضرت ابن مسعود رہائٹر سے روایت ہے نبی ٥٤٤ ـ وعَن ابن مسعود رضي الله

عنه عن النبيِّ ﷺ قال: «لا حَسَدَ إلَّا في اثنتَين: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا، فَسَلَّطَهُ عَلَى فَهُوَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا» متفقٌ عليه.

معناه: يَنبَغِي أَن لا يُغبَطَ أَحَدٌ إلَّا على إحدى هاتين الخَصْلَتين.

كريم النيالي في فرمايا وسرف دو آدميون ير رشك كرنا جائز ہے۔ ایک وہ آدمی جس کو اللہ نے مال دیا اور پھراسے هَلَكَتِهِ في الحَقّ، وَرَجُلٌ آتَاه اللهُ حِكْمَةً، حَلّ كى راه مين خرج كى بمت و توفيق بهى دى اور دو مرا وہ آدمی جس کو اللہ نے علم و تحکمت سے نوازا' پس وہ اس کے ساتھ ہی فیصلہ کرتا اور دو سروں کو بھی اس کی تعلیم دیتا ہے۔ (بخاری ومسلم)

اس کے معنی میہ ہیں کہ کسی پر رشک نہ کیا جائے سوائے ان دو خصلتوں کے تھی ایک یر- تعنی ان پر رشک کرنا درست ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب الاغتباط في العلم والحكمة، وكتاب الزكاة، وغيرهمافي كتب الصحيح ـ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب فضل من يقوم بالقرآن ويعلمه.

سم ٥٨٠ - فواكد: حد 'ايك نمايت مملك اخلاقي يماري ہے جو انسان كے امن وسكون كو برباد كرديتى ہے - حد كے معنی ہیں اللہ کا انعام ہو تو اسے دیکھ کر کڑھنا اور اس کے زوال کی آرزو کرنا۔ یہ حرام ہے اور اس سے انسان کی نکیال برباد موجاتی ہیں- ایک اور چیز "غبط" ہے جے اردو میں رشک کرنا کتے ہیں- یہ جائز ہے اور اس كا مطلب ہے، كى ير الله كا انعام و كي كر خوش ہونا اور يه آرزو كرنا كه الله تعالى اسے بھى يه نعت عطا فرمائے-اس مدیث میں غبطہ کو بھی حمد سے تعبیر کیا گیا ہے' یہ حمد الغبط ہے' مطلق حمد نہیں کیونکہ وہ تو جائز ہی نہیں

بسرحال اس حدیث سے ایسے مال دارکی فضیلت واضح ہے جو اللہ کے دیئے ہوئے مال کو صرف اپنی ذات پر ہی خرچ نہیں کرتا بلکہ اسے غرباء و مساکین اور دین کی نشرو اشاعت پر خرچ کرتا ہے۔ اس طرح دین کا علم حاصل کرنے والے کی فضیلت کا بیان ہے جو قرآن و حدیث کی روشنی میں لوگوں کے معاملات کا فیصلہ کرتا اور دو سرول کو بھی قرآن و حدیث کی تعلیم دیتا ہے۔ ہر فخص کو میہ آر زو کرنی چاہیے کہ مال کے ساتھ انفاق فی سبیل الله كا وافر جذبه بھى اسے ملے اور دينى علوم اور اس كى حكمت سے وہ بسرہ ور ہو تاكم انبياءكى جانشينى كا شرف ات حاصل ہو اور اس کاحق اچھی طرح اداکر سکے۔ جعلنا الله منهم

٥٤٥ \_ وعنه قسال: قسال : ممال مابق راوى بى سے روایت ہے - رسول الله رسولُ اللهِ ﷺ: «أَيُّكُم مَالُ وَارِثِهِ أَحَبُ إليه مَالُيُّم نَ فَرَمَاياتُم مِن سَ كُون مِ جَمِ اللهِ وارث كا مِن مَالِه؟» قالُوا: يا رَسولَ اللهِ ! مَا مِنَّا أَحَدٌ الله اين الله عن نياده محبوب مو؟ صحابه " في عرض كيايا إِلَّا مَالُه أَحَبُ إليه. قال: «فَإِن مَالَه ما قدَّمَ رسول الله! بم ميس عم مخض كو ابنا بي مال سب ع وَمَالَ وَارِثِهِ مَا أُخَّرَ ﴾ رواه البخاري. نياده محبوب ہے- آپ نے ارشاد فرمایا 'پس انسان کا

مال تو وہی ہے جو اس نے (صدقہ و خیرات) کرکے آگے بھیجا اور اس کے وارث کا مال وہ ہے جو وہ بیچھے چھوڑ گیا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب ما قدّم من ماله فهو له.

۵۹۵- فوا کد: اس میں بڑے کیمانہ انداز سے انفاق فی سبیل اللہ کی اہمیت کو اجاگر اور ذہن نشین کیا گیا ہے کہ انسان کا اصل مال تو وہی ہے جو وہ مال کی محبت کو نظرانداز کرکے اللہ کے حکم کے مطابق اللہ کی راہ میں اور اس کی پندیدہ جگہول پر خرج کرے گاکیونکہ روز قیامت بھی مال اس کے کام آئے گا۔ اس کے علاوہ تو اس نے کھا پین کر ختم کردیا اور اپنے پیچھے چھوڑگیا کوہ اس کے ورٹا کے کام آگیا۔ اس میں اس امر کی ترغیب ہے کہ انسان کو اللہ نے مال و دولت سے نوازا ہو تو اسے اللہ کی راہ میں زیادہ سے زیادہ خرج کرنا چاہیے۔

٥٤٦ - وعَن عَدِيِّ بنِ حاتم رضي الله ٢٥ / ٥٣٦ حفرت عدى بن حاتم بن الله عن عدي بن حاتم بن الله عن عدي بن حاتم بن على عن عدي الله عنه أنَّ رسول الله ملى الله الله عنه أنَّ رسول الله عنه أنَّ رسول الله الله عنه على الله عنه الله على الله

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب طيب الكلام، وكتاب الزكاة، وغيرهمامن كتب الصحيح ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث علي الصدقة ولو بشق تمرة.

۵۳۲- فوائد: یه حدیث باب الخوف و آم ۱۰/ ۲۰ و باب بیان کثرة طرق الخیر و آم ۱۳۹ میں بھی گزر چکی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ حسب استطاعت اللہ کی راہ میں تھوڑا سا خرچ کرکے بھی اللہ کی رضا حاصل کی جاسکتی ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب حسن الخلق والسخاء، وما يكره من البخل - وصحيح مسلم، كتاب فضائل النبي ﷺ، باب ما سئل الرسول ﷺ شيئا قط فقال لا.

کے ۱۵ ووائد: اس میں نبی کریم ملا ایکا کے حسن اخلاق کرامت نفس اور جودو سخاوت کابیان ہے کہ سائل کے سوال پر آپ کی زبان مبارک سے بھی "منیں" کا لفظ نہیں نکلا بشرطیکہ آپ کے پاس وہ چیز موجود ہوتی ' بلکہ بعض وفعہ آپ گرض نے موسل کے کر بھی سائل کی حاجت بوری فرما دیتے ' یہ بھی ممکن نہ ہوتا تو اس سے وعدہ فرمالیتے۔ سائل کی حاجت بوری فرما دیتے ' یہ بھی ممکن نہ ہوتا تو اس سے وعدہ فرمالیتے۔ سائل کی حاجت بوری فرما دیتے ' یہ بھی ممکن نہ ہوتا تو اس سے وعدہ فرمالیتے۔ سائل کی حاجت بوری فرما دیتے ' یہ بھی ممکن نہ ہوتا تو اس سے وعدہ فرمالیتے۔ سائل کی حاجت بوری فرما دیتے ' یہ بھی ممکن نہ ہوتا تو اس سے وعدہ فرمالیتے۔

٥٤٨ \_ وعن أبي هُريرةَ رضي الله ٥٣٨ /٥ حضرت ابو بريره بخاليَّ سے روايت ہے رسول عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «مَا مِن يَوْم الله ملَّهُ الله عَلَيْهُ مِن يَوْم الله ملَّهُ الله عَلَيْهُ مِن عَن بردن ، جس ميں بندے صبح كرتے

يُضبِحُ العِبَادُ فِنِهِ إِلَّا مَلَكَانِ يَنْزِلانِ، فَيَقُولُ بِين وو فرشت آسان سے اترتے بین ان بیں سے ایک أَحَدُهُمَا: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقاً خَلَفاً، وَيَقُولُ كُتَا بُ الله! خرج كرنے والے كو بدلہ عطا قرا الآخرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكاً تَلَفاً» متفقٌ اور دوسراكتا ب الله! روك كر ركھنے والے كے الآخرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكاً تَلَفاً» متفقٌ وصراكتا ب الله! موسلم) عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب قوله تعالى ﴿فأما من أعطي واتقي﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب في المنفق والممسك.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التفسير، باب قوله تعالى ﴿وكان عرشه علي الماء﴾ وكتاب النفقات \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث علي النفقة وتبشير المنفق بالخلف.

**۵۳۹- فوائد:** الله کی راہ میں خرج کرنے والے پر خرج کیا جائے گا' کا مطلب ہے' الله تعالیٰ اسے فراخی اور بهترین بدله عطا فرمائے گا-

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب إطعام الطعام \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأيّ أموره أفضل؟.

۵۵۰ فوا کد: (۱) کھانا کھلانے میں کی کو صدقے کے طور پر یا ہدیے کے طور پر یا مہمان نوازی کے طور پر کھلانا شامل ہے۔ علاوہ اذیں اس سے مراد ضرورت مند کی ضرورت کو پورا کردینا بھی ہوسکتا ہے۔ وہ بھوکا ہے تو اسے کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے دو اسے قرض کے مسلم کھانا کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے قرض کے دو اسے تو اسے تو اسے قرض کے دو اس کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے تو اسے قرض کے دو اس کھلایا جائے۔ مقروض ہے تو اسے تو اسے تو سے تو سے تو اسے تو سے ت

ر ہاش الصالحين (جلد اول) =

روح سے نجات ولائی جائے۔ وعلمی هذا القياس

(۴) سلام کرنے سے مراد' کثرت سے سلام کا پھیلانا ہے اس سے دلول میں محبت پیدا ہوتی اور نفرت و عداوت رور ہوتی ہے۔

٥٥١ وعنه قهال: قهال ٨ / ٥٥١ مابق راوي بي سے روایت ہے رسول الله رسولُ الله عَيْلَة : «أَرْبَعُونَ خَصْلَةً أَعلاهَا طَلْهَا إِلَى عَرَايا - عِالِيس خصلتين بين ان مين سب سے مِنِيحَةُ العَنْز ما مِن عَامِل يَعْمَلُ بِخَصْلَةٍ اعلى ووده كے لئے بكرى كا عطيه وينا ہے۔ جو شخص بھى منْهَا رَجَاءَ ثَوَابِها وَتَصْدِيَّقَ مَوْعُودِهَا إلَّا ان خصلتول میں سے کسی ایک خصلت یر واب کی امید أَدْخَلَهُ اللهُ تعالى بها الجَنَّهَ ، رواه البخاري . عاور ال يركة كنة وعدے كى تصديق كرتے ہوئے ، عمل کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کی وجہ سے اسے جنت میں داخل فرمائے گا۔ (بخاری)

وقد سبقَ بيان هذا الحديث في باب بَيَان بي اس مديث كابيان باب بيان كثرة طرق الخيرمين گزر چکاہے۔ (دیکھو رقم ۲۲/ ۱۳۸)

كَثرَة طُرق الخَيْر .

تحريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب فضل المنيحة.

ا ۱۵۵ - قوا كد: مينحه اس جانور (بكرى يا اونتني وغيره) كو كت بس جو صرف دوده يا اون لينے كے لئے عطير كے طور ير ديا جائے اور اس كے بعد اسے لوٹا ديا جائے۔ يہ بھى ايك احسان اور اچھى خصلت ہے۔ حديث ميں وارد شدہ چالیس خصلتوں کو بعض علماء نے اپنے اپنے طور پر شار کیا ہے لیکن حافظ ابن حجر ؓ نے کہا ہے کہ اس یں ہر خیر کی خصلت آجاتی ہے اور انہیں شار کرنے کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ جب خود رسول الله ملتا کیا سے اسے مہم رکھا ہے تو پھر دو سرا اسے کیول کر متعین کرسکتا ہے؟ علاوہ ازیں اس اہمام میں شاید بیہ حکمت ہو تا کہ كى بكى كى كى كام كو حقيرند سمجها جائے والے وہ كتنا بھى تھو ڑا ہو-

مسلم.

٥٥٢ \_ وعن أبي أُمَامَةَ صُدَيِّ بن ٩ / ٥٥٢ حضرت ابو الممه صدى بن عجلان والمثمَّة سے رسولُ الله على: «يَا ابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ أَن تَبْذُلَ الر لو زائد از ضرورت مال خرج كروے كا تو يہ تيرے الفَضْلَ خَيْرٌ لَكَ، وَأَنْ تُمْسكَهُ شَرٌّ لَكَ، لِنَ بُسِم بوكا اور الرقوات روك كرر كے كا تو ب وَلا تُلامُ عَلى كَفَافٍ، وَابْدَأَ بِمَنْ تَعُولُ، تيرے لئے برا ہوگا اور تحقی برابر سرابر روزی ير ملامت وَالْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفُلَى» رواه نبيس كى جائے گى اور ابتداء اين الل و عيال كے ساتھ كر- اور اوير والا ہاتھ نچلے ہاتھ سے بهتر ہے- (مسلم)

تَشْخُرْيِحٍ: سبق ذكره في باب فضل الجوع برقم٠١٥.

المها الله على الله عن المجوع رقم ٢٠/ ٥١٠ من كزر جكى ہے- يهال انفاق في سبيل الله ك باب مين الب كى ماسيت كى وجد سے دوبارہ لائے ين-

٥٥٣ ـ وعن أنسٍ رضي الله عنه قال: مَا سُئِلَ رسولُ اللهِ عَلَي الإسلام شَيْئاً إِلَّا أَعْطاه، وَلَقَد جَاءَهُ رَجُلٌ، فَأَعْطَاهُ لَيُسْلِمُ مَا يُرِيدُ إِلَّا الدُّنْيَا، فَمَا يَلْبَثُ إِلَّا يَسِيراً حَتَّى َيَكُونَ الإسْلامُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا. رواه مسلم.

۱۰ / ۵۵۳ حضرت انس بنالتنه سے روایت ہے کہ رسول الله ملتي الله على اسلام (ك نام) بر (ليعني نومسلم كي طرف سے کسی چیز کا سوال کیا گیا تو آپ کے وہ ضرور غَنَماً بَیْنَ جَبَلَیْنِ، فَرَجَعَ إلى قَوْمِهِ فَقَالَ: وى- ایک آدمی آپ کے پاس آیا تو آپ کے وو يًا قَوْم! أَسْلِمُواً؛ فَإِنَّ مُحَمَّداً يُعْطِي عَطَاءً بِهارُول كے درميان جنتني بكرياں تھيں' اسے دے ديں' مَنْ لَا يَخْشَى الفَقْرَ، وَإِنْ كَانَ الرَّجُلِ وو اپني قوم كے پاس كيا اور جاكر كما اے ميري قوم! اسلام قبول کرلو' اس لئے کہ محمد ( اللّٰهَامِيم ) اس شخص کی طرح عطا كرتے ہيں جے فقر كا انديشہ نهيں ہو تا- يقيياً ایک آدمی صرف دنیا حاصل کرنے کی غرض سے اسلام قبول کرتا لیکن تھوڑا ہی عرصہ گزرتا کہ اسلام اسے دنیا میں موجود تمام چیزوں سے زیادہ محبوب ہوجاتا- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب فضائل النبي عَلَيْتُه، باب ماسئل رسول الله عَيْلُةُ شيئا قط. أ. **۵۵۳- فوائد: اس میں مؤ**لفة القلوب (نومسلموں) کو تالیف قلب کے طور پر مال دینے کا جواز ہے تا کہ وہ اسلام پر پخت ہوجائیں۔ اس تالیف قلب کا نتیجہ بیہ ہوتا کہ اگر ابتداءً قبول اسلام میں حصول دنیا کا جذبہ شامل بھی ہوتا تو تھوڑے عرصے بعد سے جذبہ ول سے نکل جاتا اور وہ نمایت مخلص مسلمان بن جاتا۔ اس کی اسی حکمت کی وجہ سے اللہ تعالی نے مؤلفہ القلوب کو ایک مصرف زکو ہ بھی قرار دیا ہے۔ یعنی زکو ہ کی رقم بھی اس مد پر خرج کی جاسکتی ہے -احناف کے نزدیک اس مد پر خرچ کرنا اب جائز نہیں ہے - لیکن صحیح بات یمی ہے کہ اس مد پر قیامت تک زکو ہ کی رقم خرچ کرنا جائز ہے۔ آج بھی اس کی ضرورت ہے۔ اگر نو مسلموں کی تالیف قلب کا صحیح اہتمام ہو تو آج بھی اس کے فوائد ہم دیکھ سکتے ہیں۔ ہارے اپنے ملک میں بھی اس مد پر خرچ کرنے کی کافی

٥٥٤ ـ وعن عُمَرَ رضي الله عنه ١١ / ٥٥٣ حفرت عمر بن الله سے روایت ہے کہ رسول قال: قَسَمَ رسولُ اللهِ عَلَيْ قَسْماً، فَقُلتُ: الله التَّهَيْمُ فَي مِحْ مال تَقْسِم فرمايا تومين في كما يا رسول مِنْهُم؟ قال: «إِنَّهُمْ خَيَّرُونِي أَنْ يَسْأَلُونِي ووسرے لوگ زياده حقد ارتھے- آپ نے ارشاد فرمايا-بَالْفُحْشِ، أَوْ يُبَخِّلُونِي، وَلَسْتُ بِبَاخِلِ " انهول نے میرے بارے میں دو باتوں میں سے ایک نہ ایک اختیار کرکے مجھے مجبور کردیا یا توبیہ مجھ سے سختی سے سوال کرتے ' پس مجھے ان کو دینا پڑتا یا یہ مجھے بخیل قرار دیتے حالا نکہ میں بخل کرنے والا نہیں ہوں۔ (مسلم)

رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب في الكفاف والقناعة،

مهن المحال المحال المال المحال المال المال المال المال المحال ال

وعن جُبيْر بن مُطْعِم رضي الله عنه أنه قال: بَيْنَمَا هُو يَسِيرُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مَقْفَلَهُ مِن حُنَيْنِ، فَعَلِقَهُ الأَعْرَابُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ مَقْفَلَهُ مِن حُنَيْنِ، فَعَلِقَهُ الأَعْرَابُ يَسْأَلُونَهُ، حَتَّى اضْطَرُّوهُ إلى سَمُرة، يَسْأُلُونَهُ، حَتَّى اضْطَرُّوهُ إلى سَمُرة، فَخَطِفَتْ ردَاءَهُ، فَوقَفَ النَّبِيُ عَلَيْهِ فقال: فَخَطوني ردَائي، فَلَوْ كَانَ لي عَدَدُ هذه العِضَاهِ نَعَما، لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ العِضَاهِ نَعَما، لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ العِضَاهِ نَعَما، لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ، ثُمَّ اللهِ تَجِدُونِي بَخِيلًا وَلا كَذَاباً وَلا جَبَاناً» لا تَجدُونِي بَخِيلًا وَلا كَذَاباً وَلا جَبَاناً» رواه البخاري. «مَقْفَلَهُ أَيْ: حَال رواه البخاري. «مَقْفَلَهُ أَيْ: حَال رُبُوهُ اللهُ مُرادةً»: شَجَرُلهُ شَوْكُ.

۱۱ / ۵۵۵ حفرت جبیر بن مطعم بن الله بیان فرماتے بین کہ ایک وقت وہ جنگ حنین سے واپسی پر رسول الله طلق کیا کے ساتھ چلے آرہے تھے کہ کچھ اعرابی (دیماتی) آپ سے چمٹ کر سوال کرنے لگے یماں تک کہ آپ کو مجبور کرکے کیکر کے ایک ورخت کے پاس لے گئے۔ پس آپ کی چادر بھی اس (درخت کے کانٹوں) نے ایک ایک راخت کے کانٹوں) نے ایک کی رابع کی اس میں کچنس کر آپ کے جسم سے اثر گئی) نبی ملتی کے اس میں کچنس کر آپ کے جسم سے اثر اگر میرے پاس ان خاردار درختوں کے برابر بھی اونٹ اگر میرے پاس ان خاردار درختوں کے برابر بھی اونٹ ریا چوپائے) ہوتے تو میں بھینا انہیں تمہارے درمیان رابع چھے بخیل باتے 'نہ جھوٹا اور نہ رندل۔ (بخاری)

مقفله 'لوشنے کے دوران میں۔ سمرة 'ایک سم کاورخت ہے۔ عضاہ خاردار درخت۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب ما كان ﷺ يعطي المؤلفة قلوبهم.

٥٥٦ - وعن أبي هُريرةَ رضيَ اللهُ عالَم ١٣٥ حفرت الوبريره بناتُرَد سے روايت ہے، عنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «مَا نَقَصَتْ رسول الله طَلَيْكِمْ نَ فرمايا- صدقے نے بھی مال نہيں صَدَقَةٌ مِنْ مَالِ، وَمَا زَادَ اللهُ عَبْداً بِعَفْوِ إلَّا گھٹايا اور عفو ورگزركي وجہ سے اللہ تعالیٰ بندے كی

عِزّاً، وَمَا تُوَاضَعَ أَحَدٌ لله إلَّا رَفَعَهُ اللهُ عزت مِن اضافه بي فرماتا م اور جو الله ك لئ تواضع اختیار کرتا ہے اللہ اس کو ضرور اونچا کرتا ہے۔ (مسلم) عَزَّ وَجَلَّ» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب استحباب العفو والتواضع.

<u> ۵۵۲ - فوا كد: اس ميں تين حقيقوں كابيان ہے - (۱) صدقے سے مال كم نبيں ہوتا - اس لئے كہ الله تعالىٰ بقيہ</u> مال میں برکت عطا کرکے اس کی تلافی فرما دیتا ہے یا بعض دفعہ اس کا معاوضہ عطا کردیتا ہے۔ علاوہ ازیں آخرت میں اس پر جو اجر و ثواب ملے گا' اس سے تو یقینا اس کے نقصان مال کی تلافی ہوجائے گی۔ (۲) انسان سمجھتا ہے کہ میں عنو و درگذر سے کام اوں گا تو لوگ مجھے کمزور خیال کریں گے' اس میں میری سبکی اور توہین ہے لیکن اس حدیث میں اس کے برعکس سے حقیقت بیان کی جارہی ہے کہ اس سے اللہ تعالی عزت میں اضافہ ہی فرماتا ہے کی نہیں کرتا۔ کیونکہ معاف کرنے سے لوگوں کے دلول میں اس کا احترام بردھ جاتا ہے۔ یا اس عفو و درگزر پر آخرت میں اس کوجو اجر و ثواب ملے گا' اس سے اس کے مقام و منزلت میں اور زیادہ اضافہ ہوجائے گا۔ (۳) اس طرح تواضع اور فروتنی کرنے والوں کی عظمت و رفعت بھی اللہ تعالیٰ لوگوں کے دلوں میں ڈال دیتا ہے یا پھر آخرت میں انہیں بلند مرتبول سے نوازے گا۔

> ٥٥٧ \_ وعـن أبـى كَبشَـةَ عَمْرَو بْن سَعدٍ الأَنمَاريِّ رضى الله عنه أنه سم رسولَ اللهِ عِيْلِيْهِ يَقُولُ: «ثَلاثَةٌ أُقْسمُ عَلَيْهِنَّ وَأُحَدِّثُكُمْ حَدِيثاً فَاحْفَظُوهُ: مَا نَقَصَ مَالُ عَبْدِ مِنْ صَدَقَةٍ، وَلا ظُلِمَ عَبْدٌ مَظْلَمَةً صَبَرَ عَلَيْهَا إِلَّا زَادَهُ الله عِزًّا، وَلا فَتَحَ عَبْدٌ بَابَ مَسَأَلَةٍ إِلَّا فَتَحَ اللهُ عَلَيهِ بَابَ فَقْرٍ \_ أَوْ كَلَمَةً نَحْوَهَا \_ وَأُحَدِّثُكُمْ حَدِيثاً فَاحْفَظُوهُ. قال: إِنَّمَا الدُّنْيَا لأَرْبَعَةِ نَفَر: عَبدِ رَزَقَهُ اللهُ مَالًا وَعِلْماً، فَهُوَ يَتَّقِي فِيهِ رَبَّهُ، وَيَصِلُ فِيهِ رَحِمَهُ، وَيَعْلَمُ لِلَّهِ فِيهِ حَقّاً، فَهٰذَا بِأَفْضَل المَنَازِلِ. وَعَبدٍ رَزَقَهُ اللهُ عِلْماً، وَلَمْ يَرْزُقْهُ مَالًا، فَهُوَ صَادِقُ النِّيَّةِ يَقُولُ: لَوْ أَنَّ لِي فَأَجْرُهُمَا سَوَاءٌ. وَعَبْدِ رَزَقَهُ اللهُ مَالًا، وَلَمْ عِلْم، لا يَتَّقِي فِيهِ رَبَّهُ، وَلا يَصلُ فِيهِ

۱۴ / ۵۵۷ حضرت ابو کبشه عمرو بن سعد انماری والثُهُ سے روایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ساتھیام کو فرماتے ہوئے سنا کہ میں تین باتوں پر قشم کھاتا ہوں اور ایک بات مہیں بتا تا ہوں' اسے یاد رکھو۔ کسی بندے کا مال صدقه كرنے ہے كم نہيں ہوتا 'جس پر ظلم كيا جائے ' وہ اس پر صبر کرے تو اللہ تعالی ضرور اس کی عزت سے اضافہ فرماتا ہے اور جو شخص مانگنے کا دروازہ کھولٹا ہے تو الله تعالیٰ اس پر فقرو محتاجی کا دروازہ کھول دیتا ہے (آپ نے فقر فرمایا یا اس جیسا ہی کوئی اور کلمہ) اور ایک بات میں منہیں بناتا ہوں' پس اسے یاد رکھو (فرمایا) دنیا میں جار قتم کے لوگ ہیں۔ ایک وہ بندہ 'جے اللہ نے اللہ اور علم عطا کیا پھروہ ان کے بارے میں اللہ سے ڈر ٹا ہے اوررشتے داروں سے حسن سلوک (صلہ رحمی) کر<sup>ٹا</sup> مَالًا لَعَمِلْتُ بِعَمَل فُلانِ، فَهُوَ بِنِيَّتِهِ، ما وران ميں جوالله كاحق م اسے پيچانا (اور إ ادا کرتا) ہے تو بیہ شخص جنت کے سب سے افضل يَرْزُقُهُ عِلْماً، فَهُوَ يَخْبِطُ فِي مَالِهِ بِغَيْرِ ورجول مِن بُوگا اور (دو سرا) وہ بندہ ہے جے الله فَامُ تو دیا مگر مال نهیں دیا۔ پس وہ سچی نیت رکھتا اور کھٹا ہ

المَنَازل. وَعَبدِ لَمْ يَرْزُقْهُ اللهُ مَالًا وَلا

رَحمَهُ، وَلا يَعْلَمُ للهِ فِيهِ حَقّاً، فَهٰذَا بِأَخْبَثِ الر ميرے پاس مال موتا تو يقينا ميں بھي فلال آدمي كي طرح عمل (خرچ) کرتا۔ پس (جب) اس کی نیت یہ ہے عِلْماً، فَهُوَ يَقُولُ: لَوْ أَنَّ لِي مَالًا لَعَمِلْتُ لَوَاسَ كَاور بِهِلَ شَخْصَ كَاجر برابر إور (تيرا) بنده وه فِيهِ بِعَمَل فُلانِ، فَهُوَ نِيَّتُهُ، فَوزْرُهُمَا مِ جِهِ الله في اور علم نهين ويا يس وه بغير علم سَوَاءٌ وواه الترمذي وقال: حديثُ حسن ك اندها وهند طريقے سے خرچ كرتا ہے اس كے بارے میں نہ اینے رب سے ڈرتا ہے' نہ اس میں' رشتے داروں کے جو حقوق ہیں وہ ادا کرتا ہے اور نہ الله كاكوئي حق اس ميں بھانتا ہے۔ يه سب سے بدتر مرتب والا ب اور (چوتھا) وہ بندہ ب جسے اللہ نے مال دیا نہ علم' لیکن وہ کہتاہے کہ اگر میرے پاس مال ہو تا تو فلاں آدمی کی طرح عمل (اندھا دھند خرچ) کرتا۔ پس (جب) اس کی نیت نیہ ہے تو ان دونوں (اس کا اور تیسرے بندے) کا گناہ برابرہے۔ (تر ندی مس صحیح)

تَخْرِيجٍ: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء مثل الدنيا مثل أربعة نفر.

ک ۵۵- قوا کد: اس میں اچھی یا بری نیت سے مراد پختہ نیت یعنی عزم (پکا ارادہ) ہے کیونکہ عزم پر ہی ثواب یا عقاب ہے۔ اس میں مال کی نضیلت بھی ہے بشرطیکہ اس میں حدود شرعیہ کا خیال رکھا جائے اور مال کی ندمت اور اس کی خطرناکی کا بیان بھی جب کہ اس میں اللہ کی ہدایات کو ملحوظ نہ رکھا جائے۔ اسی طرح علم شریعت کی فضیلت ہ اگر اس کے مطابق عمل کیا جائے اور جمل کی ندمت اور اس کے نقصانات کابیان کہ یہ جمالت انسان کو محارم ش اللارق ب

> وقال: حدیث صحیح. معناه: تَصَدَّقُوا ایک وستی کے- (ترندی حس صحیح) إِلَّا كُتفَهَا.

٥٥٨ ـ وعن عائشة رضي الله عنها ١٥ / ٥٥٨ حضرت عائشه رثي الله عنها ما ١٥٠ حمرت عائشه رثي الله عنها كه أَنَّهُمْ ذَبَحُوا شَاةً، فقالَ النبيُّ ﷺ: «مَا بَقِيَ انهول نے ایک بکری ذرج کی تو نبی ملتَّ الله بے بوچھااس کا مِنْهَا؟"، قالت: ما بقِيَ مِنها إلَّا كَتِفُهَا، كَتَا حصر باقى ج؟ انهول نے كما صرف ايك وسى باقى قال: ﴿ بَقِيَ كُلُّهَا غَيْرَ كَنَّفِهَا » رواه الترمذي ج- آپ من ارشاد فرمايا سب بي باقي ہے ' سوائے

بهَا إِلَّا كَتِفَهَا، فقال: بَقِيَتْ لَنَا في الآخِرَةِ اس كا مطلب ہے كہ انہوں نے وسی كے علاوہ سب صدقہ کردیا تھا تو آپ کے فرمایا کہ صدقہ شرہ سارا حصہ ہمارے لئے باقی رہا کیونکہ آخرت میں اس کا اجر طے گا اور دستی باقی نہیں رہی کیونکہ اسے خود کھایا جس ير آخرت ميں اجر شيس ملے گا۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة.

۵۵۸- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ انسان کو خود ہی سب کچھ نہیں کھاجانا چاہیے بلکہ صدقہ و خیرات کا بھی زیادہ سے زیادہ اہتمام کرنا چاہیے تاکہ یہ چیزاس کے آخرت میں کام آئے۔

انْضِحِي، وَلا تُحْصِي، فَيُحْصِي اللهُ كا)

عَلَيْكِ، وَلا تُوعِى فَيُوعِى اللهُ عَلَيْكِ» متفقٌ بمعنى أَنْفِقِي، وكذلك: «انْضِحِي».

٥٥٥ \_ وعن أسماءَ بنتِ أبي بكرِ ١٦ / ٥٥٩ حضرت اساء بنت ابي بكر صديق رَيَ الله سے الصديق رضي الله عنهما قالت: قال لي روايت م كم محمد سے رسول الله ملي الله عنهما رسولُ اللهِ ﷺ: «لا تُوكِي فَيُوكَى عَلَيْكِ» . بندهن بانده كرنه ركهو (بلكه خرچ كرتى ربهو) ورنه الله وفي رواية: «أَنْفِقِي أَوِ انْفَحِي، أَوِ تَعَالَى بَهِى ثَمَ يِ بَنْدَهُن بَانْدَهِمْ كَا (يَعْنَى تَهْمِين نهيل وي

ایک دو سری روایت میں ہے خرچ کرو اور گن عليه. وَ «انْفَحِي» بالحاءِ المهملة: وهو كن كرنه ركھوورنه الله بھي تمهيں كن كن كروے گا اور بینت بینت کرنہ رکھو ورنہ اللہ تعالیٰ بھی تمہارے ساتھ میں معاملہ فرمائے گا- (بخاری ومسلم)

انفحی عاء کے ساتھ 'اور انتصحی ضاد کے ساتھ) ان کامعنی بھی انفقی (خرچ کرو) ہی ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب التحريض على الصدقة ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث علي الإنفاق وكراهة الإحصاء.

- من الله تعالى ك ايك اصول كا تذكره ب اور وه بير كه وه جزاء جنس عمل سے مى ديتا ہے-یعنی جیسا عمل ویسا ہی بدلہ۔ بے حساب اللہ کی راہ میں خرچ کروگے تو بے حساب ہی بدلہ دے گا' گن گن کر خرچ کرو گے تو وہ بھی گن گن کر ہی دے گا۔ بینت کر رکھو گے ' خرچ نہ کرو گے تو وہ بھی دینا بند کردے گا۔اس میں اللہ کی راہ میں خوب خرج کرنے کی ترغیب اور بخل اور امساک پر سخت وعید و تهدید ہے۔

٥٦٠ \_ وعن أبي هويرة رضي الله ١١ / ٥٦٠ حفرت ابو ہرىرہ بنائتن سے روايت ہے كہ عنه أنه سمع رسولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَثَلُ انهول في رسول الله طلَّيْنِ كُو فرمات موت مناكه بخيل البَخِيلِ وَالمُنْفِقِ، كَمَثَلِ رَجُلَيْنِ عَلَيْهِمَا اور خرج كرنے والے كى مثال ايى ہے جيسے دو آدى جُنَّتَانِ مِنْ حَدِيدٍ مِنْ ثُدِيَّهُمَا إلى تَرَاقِيهِمَا، بِين الله عَبدن يرسين سي بسلى تك لوم كى زريي فَأَمَّا المُنْفِقُ فَلا يُنْفِقُ إِلَّا سَبَغَتْ، أَوْ بين لي خرج كرنے والا ، خرج كرتا ب توبي زرهاس وَفَرَتْ على جِلدِهِ حَتَّى تُخْفِيَ بَنَانَهُ، كي برن يرف بيم جاتى ہے يا يورى آجاتى ہے يہال وَتَعْفُوَ أَثَرَهُ، وَأَمَّا البَخِيلُ فَلا يُرِيدُ أَنْ يُنْفِقَ كَ لَهُ اسْ كَ بِإِوْل كَى الْكَيول كَ بورول كوچهاليّي شَيْئاً إِلَّا لَزِقَتْ كُلُّ حَلْقَةٍ مَكَانَهَا، فَهُوَ مِ اور اس ك نثان قدم كوظاهر شيس مون ويْ اور بخیل چونکه کچھ بھی خرچ کرنا نہیں چاہتا اس کئے زرہ کا

يُــوَسِّعُهَــا فَــلا تَتَّسِعُ» متفــقٌ عليــه.

كُلَّمَا أَنْفَقَ سَبَغَتْ، وَطَالَتْ حَتَّى تَجُرَّ مِ لَكِن وه وُهِ لِل نهيں ہوتا- (بخارى ومسلم) وَرَاءَهُ، وَتُخْفِي رِجْلَيهِ وَأَثَـرَ مَشيه وَ خُطُواتِهِ .

وَ «الجُنَّةُ»: الدِّزعُ. وَمَعنَاهُ: أَن المُنْفِقَ مِرطِقِه ابني جَلَّه برِ جِمْت جاتا ہے ، بس وہ اسے وصلا كرتا الحنه (ج كے ضمه كے ساتھ) كے معنى بي زرہ- اور مطلب ہے کہ خرج کرنے والا جب خرج كرتا ہے تو وہ زرہ مكمل اور لمبي ہوجاتی ہے حتیٰ كه اس كے پیچے سے كھٹنے لكتى ہے اور اس كے بيرول كو اس کے چلنے کے نشان اور قدموں کو چھپالیتی ہے-

تَحْرِيج : صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب مثل البخيل والمتصدق ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب مثل المنفق والبخيل.

۵۲۵- فوائد: اس تثبیه کا مطلب ہے کہ صدقہ انسان کو اس طرح چھپا لیتا ہے جیسے ایک بوری زرہ 'جو پیرول تک ہو' اس کے بدن کو حتیٰ کہ اس کے قدم اور نشان قدم کو بھی چھپالیتی ہے۔ علاوہ ازیں اس میں صدقہ کرنے والے کے لئے خوشخبری ہے کہ اس کے مال میں برکت اور اس کی حفاظت و صیانت ہوگی- اس لئے کہ صدقے سے بلائیں مل جاتی ہیں جبکہ بخیل کے لئے وعید ہے کہ پردہ بوشی کی بجائے اس کی پردہ دری ہوگی اور وہ بلاؤل كانثانه موگا- نيزاس سے يہ بھى معلوم مواكه سخى آدى جب صدقه كرنے كااراده كرتا ہے تواس كے لئے سينہ فراخ ہوجاتا ہے اور وہ خوشی خوشی کشادہ رستی کا مظاہرہ کرتا ہے -اس کے برعکس جب بخیل کے سامنے خرچ كرنے كا معاملہ آتا ہے تو اس كاسينہ تنك ہوجاتا ہے اور وہ اپنا ہاتھ بند كرليتا ہے- اس ميں تخى كے لئے بشارت اور بخیل کے لئے وعید ہے۔

٥٦١ \_ وعنه قسال: قسال: الما ١٨ / ٥١١ مالِق راوي سے بي روايت ہے كه رسول رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ تَصَدَّقَ بِعِدْلِ تَمْرَةِ مِنْ الله مَنْ يَلِي مِوْ الله عَلَيْ مِنْ الله مَنْ يَكِيرُه (طال) كي كمائي سے كَسْبِ طَيِّب، وَلا يَقْبَلُ اللهُ إِلَّا الطَّيِّب، فَإِنَّ الكِي مجور ك برابر بهي صدقه كرتا م اور الله تعالى اللهُ يَقْبَلُهَا بَيمِينِهِ، ثُمَّ يُرَبِّيها لِصَاحِبِهَا، كَمَا صدق قبول بي بإكيزه كمائي كاكرتا ب تو الله تعالى اس يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الجَبَلِ" اين واكبي باته مي ليتاب كروه اس صاحب صدقه كے لئے بردھاتا رہتا ہے جيے تم ميں سے ايك مخص متفقٌ عليه . اینے بچھیرے کو پالٹا اور بڑھاتا ہے یمال تک کہ (وہ

محبور برابر صدقه) بیاڑ کی مثل ہو جاتا ہے۔ (بخاری ومسلم)

الفلو' فاء پر زبر' لام پر پیش اور واؤ مشدد اور ات فلو فاء پر زیر الم ساکن اور واؤ بغیر شد کے بھی

«الفَلُوُّ» بفتح الفاءِ وضم اللام وتشديد الواو، ويقال أيضاً: بكسر الفاءِ وإسكان اللام وتخفيف الواو: وهو المُهْرُ. برِ ها جاتا ہے- معنى بين گهو رئے كا بچه- تخريج: صحيح بخاري، كتاب الزكاة، باب الصدقة من كسب طيب ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، بأب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها.

ادم- فواكد: اس مين الله تعالى كي ايك صفت ما ته كا ذكر ب- اس ير بغير تاويل اور تشبيه ك ايمان ركها ضروری ہے یعنی یہ کہ اللہ کے بھی ہاتھ ہیں' جس طرح کہ اس کی شان کے لائق ہیں ہم اسے کسی کے ساتھ تشبیہ نہیں دے سکتے نہ اس کی کیفیت ہی بیان کر سکتے ہیں اور نہ بیہ تاویل ہی جائز ہے کہ ہاتھ میں لینا' قبول كرنے سے كنايہ ہے وغيرہ- اس حديث سے واضح ہے كہ حرام آمدنى سے كئے گئے صدقے كى اللہ كے ہال كوئى اہمیت نہیں اور حلال کمائی سے کیا گیا تھجور کے برابر بھی صدقہ ' آجر و ثواب میں بہاڑ کی طرح ہوجائے گا۔

٥٦٢ \_ وعنه عن النبيِّ عَلَيْ قال: ١٩ / ٥٦٢ مالِق راوي بي سے روايت ہے نبي كريم "بَيْنَما رَجُلٌ يَمْشِي بِفَلاةٍ مِنَ الأَرْض، مُلْمَالِمُ ف**ِ فرايا- ايكُ وقت ايك آدمي ايك صحرا مي**ن طل فُلانِ، فَتَنَحَى ذٰلِكَ السَّحَابُ فَأَفْرَغَ مَاءَهُ فِي بِاغ كو سيراب كر. يس بادل كابي كلاا الك هوا اور حَرَّةِ، فإذا شَرْجَةٌ مِنْ تِلْكَ الشِّرَاجِ قَدِ اس نے اپنا پانی ایک سیاه سنگلاخ زمین میں برسا دیا اپس ان نالول میں سے ایک نالے نے سارایانی این اندر جمع کرلیا (اور پانی چلنے لگا) یہ شخص بھی اس پانی کے پیچھپے چیچے چلا (آگے جاکر ایک مقام پر دیکھا) کہ ایک آدمی اپنے باغ میں کھڑا' اپنی کسی (اوزار) سے اپنے باغ کو پانی لگارہا ہے اس نے اس سے پوچھا اے اللہ کے بندے! ترا نام کیا ہے؟ اس نے وہی نام بتلایا جو اس نے بدلی سے ساتھا' ہیں باغبان نے اس سے کما' اے اللہ کے بندے! تو میرا نام کیول یوچھاہے؟ اس نے کما' میں نے اس بادل میں 'جس کا یہ یانی (یہاں بہتا ہوا آیا) ہے 'میں نے ایک آواز سی کہ فلال فخص کے باغ کو سیراب کر-اور سہ وہی نام ہے جو تونے اپنا بتلایا ہے تو اس باغ میں ایماکون ساعمل کرتا ہے؟ (کہ تیرے باغ کی سیرانی کے لئے اللہ نے باول کو حکم دیا) اس باغ والے نے کماجب تو یہ کمہ رہا ہے تو (میں بتا دیتا ہوں کہ) میں اس باغ کی یداوار کا اندازہ لگا تاہوں اور اس میں سے تیسرا حصہ صدقه کرتا ہوں' تیسرا حصہ میری اور میرے اہل و عیال کی خوراک ہوجاتا ہے اور اس کا تیسرا حصہ اس باغ پر

اسْتَوْعَبَتْ ذٰلِكَ المَاءَ كُلَّهُ، فَتَتَبَّعَ المَاءَ، فَإذَا رَجُلٌ قَائِمٌ في حَدِيقَتِهِ يُحَوِّلُ المَاءَ بِمِسْحَاتِهِ، فقال له: يَا عَبْدُ اللهِ! ما اسْمُكُ؟ قَال: فُلانٌ، لِلاسْم الَّذي سَمِعَ فِي السَّحَابَةِ، فقال له: يا عَبْدَ اللهِ! لِمَ تَسْأَلُنِي عَن اسْمِي؟ فَقَال: إنِّي سَمِعْتُ صَوْتاً في السَّحَابِ الَّذي هذَا مَاؤُهُ يَقُولُ: اسْق حَدِيقَةَ فُلانٍ، لِاسْمِكَ، فما تَصْنَعُ فِيهَا؟ فقالَ: أَمَّا إِذْ قُلْتَ هٰذَا، فَإِنِّي أَنْظُرُ إلى مَا يَخْرُجُ مِنْهَا، فَأَتَصَدَّقُ بِثُلُثِهِ، وَآكُلُ أَنَا وَعِيَالِي ثُلُثاً، وَأَرُدُ فِيهَا ثُلُثُهُ ﴾ رواه مسلم. «الحَرَّةُ»: الأَرضُ المُلْبَسَةُ حجَارَةً سَوْدَاءَ. وَ«الشَّرجَةُ» بفتح الشين المعجمة وإسكان الراء وبالجيم: هِيَ مَسِيلُ الماءِ.

### دوباره لگا دیتا هون- (مسلم)

الحرة 'سیاه تیمریلی زمین-السشر جه 'شین پر زبر' راء ساکن اور جیم- پانی کا ناله یا پانی کی گزرگاه-

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب الصدقة في المساكين حديث رقم ٢٩٨٤.

۵۱۴- فوائد: اس میں بھی صدقہ و خیرات کی فضیلت کے علاوہ کشف و کرامت کا بیان ہے کہ ایک انسان نے بادل سے آواز سن کی جو ایک خرق عادت بات ہے لیکن یہ کشف و کرامت 'یا مجزہ اللہ کے اختیار میں ہے۔ کوئی شخص یہ دعوی نہیں کرسکتا کہ وہ جب چاہے کشف و کرامت کے ذریعے سے کوئی اَنْ ہونا کام کرکے دکھا سکتا ہے جیسا کہ بعض لوگ ایسا دعوی کرتے اور اس کی بنیاد پر سادہ لوح عوام کو لوٹے اور انہیں گراہ کرتے ہیں۔

## شُعِ ۱۲۔ کجل اور حرص کی ممانعت

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کین جس نے بخل کیا اور بے پرواہی افتیار کی اور اچھی بات کو جھٹلایا 'تو ہم اس کے لئے تنگی کا سامان مہیا کردیتے ہیں (یعنی الیی راہ پر لگا دیتے ہیں جس کا انجام برا ہے) اور اس کا مال اس کے کام نہیں آئے گا۔ جب وہ ہلاک ہوگا (یا جب جنم میں گرے گا)۔ اور فرمایا: اور جو اپنے نفس کے بخل اور حرص سے بچالیا گیا پس وہی کامیاب ہے۔

٦١ - بَابُ النَّهْي عَنِ الْبُخْلِ وَالشُّحِّ

قال الله تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاَسْتَغْنَى ۚ فَ سَنُيْسِّرُهُ وَاَسْتَغْنَى ۚ فَ فَسَنُيْسِرُهُ وَاَسْتَغْنَى ۚ فَ فَسَنُيْسِرُهُ وَالْمَسْرَى فَ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُ وَإِذَا تَرَدَّكَ ﴾ [الليل: ٨ ـ ١١] وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحُ نَفْسِهِ عَنْهُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ شُحَ نَفْسِهِ عَنْهُ وَلَيْهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ [التغابن: ١٦].

فائدہ آیات: بخل اور شح کا مفہوم تقریباً ایک ہی ہے۔ تاہم بعض کتے ہیں کہ اپنے مال کو اللہ کی راہ میں خرچ نہ کرنا ' بخل ہے اور لوگوں کے مال کو ناجائز طریقے سے ہڑپ کرجانا شح ہے اور یہ بخل سے بھی زیادہ بڑا جرم ہے۔ اس طرح جو شخص اپنے مال میں سے زکو ۃ ادا کرتا اور حسب ضرورت صدقہ و خیرات کرتا اور مال حاصل کرنے کے لئے کوئی ناجائز حربہ اور ذریعہ اختیار نہیں کرتا وہ گویا شح نفس سے بچالیا گیا جو اس کے عنداللہ کامیاب ہونے کی دلیل ہے اور اس کے برعکس رویہ بخل اور شح ہے جو انسان کی تباہی و بربادی کی علامت ہے۔ عصمنا اللہ منه

وأما الأحاديث فتقدمت جملة منها في الباب السابق.

٥٦٣ - وعن جابر رضي الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ عَلَىٰ قَالَ: «اتَّقُوا الظُّلْمَ، فَإِنَّ الظُّلْمَ ظُلُمَاتُ يَوْمَ القِيَامَةِ، وَاتَّقُوا الشُّحَ، فَإِنَّ الشُّحَ ، خَمَلَهُمْ فَإِنَّ الشُّحَ ، خَمَلَهُمْ

اس سلسلے کی کچھ احادیث' ما قبل کے باب میں گزر چکی ہیں (یہال ایک اور حدیث ذکر کی جاتی ہے):

ا/ ۵۹۳ حفرت جابر رہا تھ سے روایت ہے 'رسول اللہ طاقی ہے فرمایا 'ظلم کرنے سے بچو' اس لئے کہ ظلم' قیامت والے دن اندھیروں کا باعث ہوگا اور شح (بخل و حرص) سے بچو' اس لئے کہ اس شح نے تم سے پہلے

على أَن سَفَكُوا دِمَاءَهُمْ وَاسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُم » لوگول كو بلاك كيا - اس شح نے ہى انہيں اس بات ير آمادہ کیا کہ وہ آپس میں خون ریزی کریں اور حرام کردہ رواه مسلم. چیزوں کو انہوں نے حلال سمجھ لیا- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم.

## ۲۲- ایثار و قرمانی اور بهدردی و عم خواری کرنے کابیان

أَنفُسِهِمْ وَلَق كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ الله تعالى نے فرمایا: وہ اپنے نفول پر دو سرول کو ترجیح [الحشر: ٩] وقال تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ وَيَعْ بِينِ - الرَّجِهِ وَهُ خُورَ بَعُوكَ بَي بُونِ ـ

ٱلطَّعَامَ عَلَى حُرِيدِ مِسْكِينًا وَيُنِيمًا وأَسِيرًا ﴾ اور فرمايا: اور وه الله كي محبت كي وجه سے ، مسكين ، يتيم اور [الإنسان: ٨] إلى آخر الآيات. قيري كو كهانا كطلت بين.

فاكده آيات: ان دونوں آيات ميں مومنوں كا يہ كردار بيان كيا گيا ہے كہ وہ اپني ضرورت پر دو سرول كي ضرورت کو ترجیح ویتے ہیں اور اللہ کی محبت یا مال کی محبت کے باوجود اللہ کی راہ میں مال خرچ کرتے ہیں۔

ا / ۵۲۳ حفرت ابو ہریرہ رہائٹہ سے روایت ہے کہ عنه قال: جَاءَ رَجُلٌ إلى النَّبِيِّ عَقَال: ايك آدمى نبى النَّايَام كي إس آيا اور كما مين (بحوك سے) فَقَالَت: وَالَّذِي بَعَنَكَ بِالحَقِّ مَا عِندِي إِلَّا كَى طرف بيغام بهيجا انهول في جواب ديا ، فتم ہے اس مَاءُ، ثم أَرْسَلَ إلى أُخْرَى، فَقَالَتْ مِثْلَ وَات كى جس نے آپ كو حق كے ساتھ بھيجاً ميرے ذٰلِكَ، حَتَّى قُلْنَ كُلُّهُنَّ مِثلَ ذٰلِكَ: پاس پانی كے سوا کھ شیں۔ آپ نے دوسری بیوی کی لا والَّذِي بَعَثَكَ بالحَقِّ! مَا عِندِي إلَّا مَاءٌ. طرف بيغام بهيجا اس في بهي اس كي مثل جواب ديا " حتیٰ کہ سب ہی نے میں کما کہ اس ذات کی قسم! جس نے آپ کو حق کے ساتھ بھیجا' میرے پاس سوائے پانی کے کچھ نہیں۔ پس نبی ملی کیا نے فرمایا۔ آج کی رات کون اس کی مہمانی کرے گا؟ تو ایک انصاری آدمی نے کہا' یارسول الله میں- پس وہ اسے اپنے ساتھ اپنے گھرلے کیا' اور اپنی بیوی سے کما' رسول اللہ ملتھی کے مہمان کی عزت کرنا اور ایک روایت میں ہے کہ اس نے اپنی بیوی سے کما'کیا تیرے پاس کوئی چیزہے؟ اس نے کما'

## ٦٢ ـ بَابُ الْإِيثَار وَالْمُوَاسَاةِ

قال الله تعالى: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ

٥٦٤ \_ وَعَنْ أبي هُريرةَ رضي الله فقال النبيُّ عَلَيْةٍ: أَ «مَنْ يُضيفُ هٰذا اللَّيْلَةَ؟» فقال رَجُلٌ مِن الأنصار: أنا يَا رسُولَ اللهِ! فَانْطَلَقَ بِهِ إلى رَحْلِهِ، فَقَالَ لِامْرَأَتِهِ: أَكْرِمِي ضَيْفَ رسولِ اللهِ ﷺ. وفي روايةٍ قال لِامْرَأْتِهِ: هَلْ عِندَكِ شَيْءٌ؟ فَقَالَتْ: لا، إلَّا قُوتَ صِبيانِي. قال: عَلَّلِيْهِمْ بشَيْءٍ، وَإِذَا أَرَادُوا العَشَاءَ فَنَوِّمِيهِم، وَإِذَا دَخَلَ ضَيْفُنَا، فَأَطَفِئي السِّرَاجَ، وَأَرِيهِ أَنَّا

طَاوِيَيْن، فَلَمَّا أَصْبَحَ غَدَا عَلَى النَّبِيِّ ﷺ بِضَيْفَكُمَا اللَّيْلَةَ» مَتَفَقُّ عليه.

نَأْكُل؛ فَقَعَدُوا وَأَكَلَ الضَّيْفُ وبَاتَا نهين صرف بچوں كى خوراك ہے -اس نے كما ان بچوں کو کسی چیز کے ساتھ بہلادو اور جب وہ رات کا کھانا فَقَال: «لَقَد عَجبَ الله مِنْ صَنِيعِكُمَا مَا لَكُين توانين (كمي طريقے سے) سلا وينا اور جب مارا مهمان گھر میں داخل ہو تو چراغ بجھا دینا اور اس پر ظاہر كرنا كه مم (بھي اس كے ساتھ) كھانا كھا رہے ہيں۔ چنانچہ وہ سب (کھانے کے لئے) بیٹھ گئے اور مہمان نے کھانا کھایا اور دونوں نے بھوکے رات گزاری- جب صبح ہوئی اور وہ نبی ملٹی کیا کے پاس حاضر ہوئے تو آپ نے فرمایا' تم نے آج کی رات اینے مہمان کے ساتھ جو سلوك كيا' الله تعالى اس ير برا خوش موا ہے-(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب ﴿ويؤثرون علي أنفسهم﴾ وكتاب فضائل الأنصار، وكتاب التفسير \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب إكرام الضيف وفضل

۵۹۴- فوائد: اس میں اکرام ضیف (مهمان کی عزت اور اس کی مهمانی) اور ایثار کی ایک نادر مثال پیش کی گئی ہے جے اللہ نے بھی پند فرمایا۔ جس سے ایثار و قرمانی کی ترغیب ملتی ہے اور جس معاشرے میں یہ جذبہ عام ہو جائے وہاں لوٹ کھسوٹ کی بجائے' ایک دو سرے کی ہمدردی اور ایثار سے وہ معاشرہ جنت نظیر بن جاتا ہے۔

۲ / ۵۲۵ سابق راوی ہی سے روایت ہے ' رسول اللہ 

اور مسلم کی ایک روایت میں حضرت جابر رہائٹھ سے رضي الله عنه عن النبيِّ ﷺ قال: "طَعَامُ مروى ہے كه نبى النَّه الله عنه عن النبيِّ عليه الله عنه عن النبيِّ عليه الله عنه عن النبيّ کو اور رو کا کھانا چار کو اور چار کا کھانا آٹھ آدمیوں کو

٥٦٥ \_ وعنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «طَعَامُ الاثْنَيْن كَافى الثَّلاثَةِ، وَطَعَامُ الثَّلاثَةِ كَافِي الأَرْبَعَةِ» متفقُّ كاكمانا جار آدميول كو كافى ب- (بخارى ومسلم) عليه. وفي رواية لمسلم عن جابر الوَاحِدِ يَكْفِي الاثْنَيْن، وَطَعَامُ الاثْنَيْن يَكْفِي الأَرْبَعَةَ، وَطَعَامُ الأَرْبَعَةِ يَكْفِي كَافِي مِ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب طعام الواحد يكفي الاثنين - وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب فضيلة المواساة في الطعام القليل.

۵۲۵ - فوائد: اس میں مکارم اخلاق مدردی و مواسات اور قناعت کی تعلیم ہے کہ اگر بھی ہنگای طور پر ایس ضرورت پیش آجائے کہ کھانا کم ہو اور کھانے والے افراد زیادہ ہوں تو مذکورہ حساب سے مل جل کر کھالینا

چاہیے۔ اس میں اللہ کی طرف سے برکت ہوگی اور نواب بھی ملے گا۔

٥٦٦ ـ وعن أبي سعيدٍ الخُدريِّ رضى الله عنه قال: بينَمَا نَحْنُ في سَفَرِ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ إذ جاءَ رَجُلٌ عَلَى رَاحِلَةٍ لَهُ، فَجَعَلَ يَصرِفُ بَصَرَهُ يَمِيناً وَشَمَالًا، فَقالَ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لَهُ، وَمَنْ كَانَ لَهُ فَضْلٌ مِنْ زَادٍ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا زَادَ لَهُ " فَذَكَرَ مِنْ أَصْنَافِ المَالِ مَا ذَكَرَ حَتَّى رَأَيْنَا أنَّهُ لا حَقَّ لأَحَدِ مِنَّا في فَضْلِ. رواه

۳ / ۵۲۲ حضرت ابوسعید خدری رفاتت سے روایت ہے کہ ایک وقت ہم سفر میں نبی ملٹایا کے ساتھ تھے کہ ایک آدمی اپنی سواری پر آیا اور دائیں بائیں اپنی نظر کو تحمانے لگا تو رسول اللہ ملتی کے ارشاد فرمایا 'جس کے رسولُ اللهِ عَيَّا : «مَنْ كَانَ مَعَهُ فَضْلُ ظَهْرِ بِإِس فالتو سوارى مو تو اس كو چاہيے كه وه اسے رے دے جس کے پاس سواری نہ ہو اور جس کے پاس زائر توشہ ہو تو وہ اس کو دے دے جس کے پاس توشہ نہ ہو' اس طرح آپ نے مختلف قتم کے مالوں کا ذکر فرمایا۔ یاں تک کہ ہم نے خیال کیا کہ ہم میں سے کسی شخص کا زائد از ضرورت چیز میں کوئی حق نہیں ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب اللقطة، باب استحباب المواساة بفضول المال.

**۵۲۷- فوائد:** مواسات اور ہدردی کے باب میں اس حدیث کے ذکر کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ مسلمانوں کو اجماعی زندگی میں خاص طور پر بحرانی دور میں ایک دوسرے کا معاون خرخواہ اور ہمدرد ہونا چاہیے اور این ضرورت سے زائد ہر چیز دوسرے ضرورت مند مسلمانوں کو دے دینی چاہیے۔ تاہم یہ حکم فرض و وجوب کے دائرے میں نہیں ہے۔ اگر ایبا ہو تا تو کسی کو مال جمع کرکے رکھنے کی اجازت نہ ہوتی۔ یہ حکم استحبابی ہے۔ اگر مسلمانوں میں اخلاق کر بمانہ عام ہو تا تو اس تھم کے استحبابی ہونے کے باوجود اس پر عمل کثرت کے ساتھ ہو تا اور مسلمان معاشرہ اخوت و مواسات کے اعتبار سے مثالی ہو تا۔ لیکن اخلاق کریمانہ کے فقدان نے اس استحبابی تھم کی ساری اہمیت و افادیت ختم کردی- اس لئے مسلمان معاشروں میں ایک دوسرے کے ساتھ ہدردی و تعاون کی بجائے ایک دوسرے سے بے نیازی کے نمایت سنگ دلانہ مظاہرے عام ہیں۔ فالی الله المشتکی

المَجْلِس، ثُمَّ رَجَعَ فَطَوَاهَا، ثُمَّ أَرْسَلَ بهَا

٥٦٧ - وعسن سَهل بسن سعيد ٢٨ ١٥١٥ حفرت سمل بن سعد رفائش سے روايت ب رضي الله عنه أنَّ امْرأَةً جَاءَت إلى كم ايك عورت رسول الله ملتَّايَا كم ياس ايك بن مولى رسولِ اللهِ ﷺ بِبُرْدَةٍ مَنْسُوجَةٍ، فقالت: عادر لے كر آئى اور كنے لكى ميں نے اسے اپنے ہاتھ نَسَجتُها بِيَدَيَّ لأَكْسُوكَهَا، فَأَخَذَهَا ع بنام تاكه آپ كو پبناؤل- رسول الله طلَّهَايِم في النَّبِيُّ ﷺ مُحْتَاجاً إِلَيْهَا، فَخَرَجَ إِلَيْنَا وَإِنَّهَا اللهِ اپني ضرورت كي چيز سجھتے ہوئے قبول فرماليا ' پھر لإِزَارُهُ، فقال فُلانٌ: اكْسُنِيهَا مَا أَحْسَنَهَا! آبِ أَت يَ بند ك طور ير بانده كر مارے ورميان فَقَالَ: «نَعَمْ» فَجَلَسَ النَّبِيُّ عَظِيمٌ في تشريف لائ توايك صاحب ن كما يو توآپ مجھے پہنا دیں کس قدر خوبصورت ہے یہ جادر! آپ نے فرایا۔

النَّبِيُّ عَلَيْهُ مُحْتَاجاً إليها، ثُمَّ سَأَلْتَهُ، البخاري.

إِلَيْهِ، فَقَالَ لَهُ القَوْمُ: مَا أَحْسَنْتَ، لَبسَهَا الْيِها- يَهرني مِلْيَاكِم مجلس مِين بينه كن كيروايس كن اور اس جادر کو اتار کر لبینا اور اس آدمی کی طرف اس کو بھیج دیا۔ پس لوگوں نے اسے کما' تونے اچھا نہیں کیا' نبی كَفَنِي. قال سَهْلٌ: فكانت كَفَنَهُ. رواه نے آپ سے بیر مأنگ لی اور تجھے بیر بھی معلوم ہے كہ آب کسی سائل کو واپس نہیں کرتے۔ تو اس نے کہا ' الله كى قتم! ميں نے بيراپنے بہننے كے لئے نہيں مانگى ، ميں نے تو یہ اس لئے مانگی ہے تا کہ (آپ کے جسم مبارک سے لگی ہوئی یہ بابرکت چادر) میرا کفن بن جائے۔ راوی حدیث حضرت سهل ﴿ فرماتے ہیں۔ یس بیہ جادر اس کے کفن کے ہی کام آئی۔

(بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب من استعد الكفن في زمن النبي عَلَيْهُ فلم ينكر عليه، وكتاب البيوع، وكتاب اللباس، وكتاب الأدب.

۵ اس میں مدید قبول کرنے کا جواز ہے کیونکہ باہم مدیوں کے تبادلے سے محبت بردھتی ہے۔ اس لئے نی ساتھ کا فرمان ہے۔ تھادوا تحابوا (الادب المفرد للبخاری اسادہ حسن بحوالہ فقہ السنر ٣ / ٣٨٨) ایک دو سرے کو ہدیہ دیا کرو' اس سے باہم محبت پیدا ہوتی ہے۔ (۲) آپ کسی سائل کو واپس نہیں لوٹاتے تھے (۳) قبل إز وقت ' ضرورت کی چیز تیار کرکے رکھنا جائز ہے۔ (۴) رسول الله طالی کے وضو کے پانی ' آپ کے کیسینے اور بال وغیرہ کو صحابہ " نے متبرک سمجھا اور ان سے تبرک حاصل کیا، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول الله مالیاتیا کے آثار سے تبرک حاصل کرنا جائز ہے مگر آپ کے علاوہ صحابہ کرام " نے کسی کے آثار سے تبرک حاصل نہیں کیا ورنہ خلفاء اور عشرہ مبشرہ کے آثار سے بھی تبرک حاصل کیا جاتا۔ علاوہ ازیں صحابہ " نے بھی رسول الله ملطیکیا کے جہم مبارک سے مس کی ہوئی چیزوں ہے ہی تبرک حاصل کیا۔ دیواروں' کھڑکیوں اور دروازوں اینوں وغیرہ سے نہیں کیا' جیسے آج کل بعض لوگ حرمین شریفین میں جاکر کرتے ہیں' پھرستم بالائے ستم ہیہ کہ قبر کے دھوون کو بھی متبرک سمجھا جاتا ہے حالانکہ اول تو قبر کو پختہ بنانے کی ہی اسلام میں اجازت نہیں ہے' تو پھر کسی قبر کو وهونے کا جواز کیوں کر ثابت ہوسکتا ہے ۔اس لئے قبر کا یہ دهوؤن متبرک نہیں ' غلیظ و پلید ہے اس طرح نیم پاگل' مخبوط الحواس اور طمارت و پاکیزگ تک سے بے نیاز قتم کے لوگوں کو لوگ مجذوب سمجھتے اور ان سے بھی تبرک حاصل کرنے کی سعی کرتے ہیں حالانکہ وہ فرائض اسلام بلکہ ہر چیز سے غافل اور یکسربے خبر ہوتے ہیں' انہیں ولی اللہ سمجھنا' خلل دماغ کے سوا کچھ نہیں۔ اسی طرح بہت سے مقامات پر نبی ملتی اللہ کی طرف منسوب کئی چزیں' تبرکات' کے نام سے رکھی ہوئی ہیں۔ در آل حالیکہ تاریخی طور پر ان کا ثبوت نہیں۔ ان تمام چیزوں سے

اجتناب ضروری ہے۔

٥٦٨ ـ وعن أبي موسى رضي الله قَارَبَ الفَرَاغَ.

۵ / ۵۲۸ حضرت ابوموی بخاتئر سے روایت ہے کہ عنه قال: قال رسولُ اللهِ على: «إنَّ رسول الله مليَّكِم ن فرمايا اشعرى حضرات عب جماد الأَشْعَرِيِّينَ إِذَا أَرْمَلُوا فِي الغَزْوِ، أَوْ قَلَّ (كَ سفر) مين زاد راه ختم موجاتا يا ختم مون ك قريب طَعَامُ عِيَالِهِمْ بِالمَدِينَةِ، جَمَعُوا مَا كَانَ مُوتَا جَ يَا مَدِينَ مِين (طالت قيام مين) ان ك الل و عِنْدَهُمْ فِي ثُوبٍ وَاحِدٍ، ثُمَّ اقْتَسَمُوهُ بَيْنَهُمْ عيل كاكهاناكم موجاتا ب وال كي ياس جو يجه موتا في إِنَاءِ وَاحِدٍ بِالسَّوِيَّةِ فَهُمْ مِنِّي وَأَنَا مِنْهُمْ " ب سب ايك كير مين جمع كرليت بين اور بهراس كو متفقٌ عليه. «أَدْمَلُوا»: فَرَغَ زَادُهُم، أَوْ برتنول مين مساوى طور بر آلين مين تقسيم كرليت بين " پس بیہ لوگ مجھ سے ہیں اور میں ان سے ہوں۔

(بخاری و مسلم)

ارملوا جب ان كا زاد (توشه سفر) ختم موجاتا يا قريب

#### الختم ہو تا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الشركة، باب الشركة في الطعام ـ وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل الأشعريين.

٥٦٨- فواكد: "وه مجھ سے بين اور مين ان سے جول" يه اس بات كے اظمار كا پيرايه بيان ہے كه اخلاق و كردار اور اعمال خير ميں ہم ايك دوسرے كے بهت قريب علكه ايك جيسے ہيں- اس ميں اشعرى قبيلے كے افراد كى نضیلت کے علاوہ' ایک دو سرے کی ہدردی و خیرخواہی کی ترغیب ہے۔ خاص طور پر اہتلاء اور بحران کے موقعول یر لوگ اس طرح باہم تعاون کریں تو تم وسائل والوں کو کوئی تکلیف اور پریشانی نہ ہو۔ اس باب میں مذکور تمام احادیث کا نیمی خلاصہ ہے۔

۲۳۔ آخرت کے کاموں میں شوق و رغبت کا اور متبرک چیزوں کی زیادہ خواہش کرنے کا

٦٣ \_ بابُ التَّنافُسِ فِي أُمُورِ الآخِرَةِ وَالْإِسْتِكْثَارِ مِمَّا يُتَبَرَّكُ بِهِ

قال الله تعالى: ﴿ وَفِي ذَالِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الله تعالى في فرمايا: اور اس (جنت) كم بارك مين اي رغبت کرنے والوں کو رغبت کرنی چاہیے۔ ٱلْمُنَنَافِسُونَ﴾ [المطففين: ٢٦].

فائدہ آیت: جنت کی بعض صفات بیان کرکے اللہ نے ندکورہ بات ارشاد فرمائی۔ جس کا مطلب ہے کہ رعبت اور شوق کی کوئی چیز ہے تو وہ جنت ہے۔ اس لئے اہل ایمان کے دلوں میں اس کی رغبت اور اس کے مطابق اس حاصل كرنے كے لئے سعى وجمد ہوئى چاہيے-

ا/ ۵۲۹ حضرت سهل بن سعد رفایشه سے روایت ہے کہ ٥٦٩ ـ وعـن سهــلِ بــنِ سعـــدٍ

(بخاری و مسلم) تلد' تاء کے ساتھ۔ لینی اس کو رکھ دیا' اور بیہ لڑکا حضرت ابن عباس میں شیاعتے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب إذا أذن له أو أحلّه، وكتاب الشرب، وغيرهما من كتب الصحيح - وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب إدارة الماء واللبن ونحوهما عن يمين المبتدي .

۱۹۵۰ فوا کد: مجلس میں تقییم کرنے کے لئے مسلہ یہ ہے کہ دائیں جانب سے آغاز کیا جائے۔ واقعہ ندکورہ میں وائیں جانب حضرت ابن عباس بی ہے تھے جو ابھی نوعمر تھے 'جبکہ بائیں جانب عمر رسیدہ حضرات تھے۔ بروں کی توقیر وائیں جانب حضرت ابن عباس بی قاز ان سے کیا جائے 'لیکن مسلے کا تقاضا یہ تھا کہ ابن عباس سے اس کا آغاز کیا جائے کیونکہ وہ دائیں جانب تھے۔ اس لئے آپ نے ان کے اس حق اولیت کو محض ان کے نوعمر ہونے کی وجہ سے نظرانداز نہیں کیا' بلکہ ان سے اجازت طلب کرکے واضح کردیا کہ صاحب حق کو ہی اولیت دی جائے چاہے وہ بچہ نظرانداز نہیں کیا' بلکہ ان سے اجازت طلب کرکے واضح کردیا کہ صاحب حق کو ہی اولیت دی جائے وہ بچہ می موردی عمل کہ چھوٹوں کی اجازت کے ساتھ بردوں کو ترجیح دی جائے۔ دو سری طرف حضرت ابن عباس بی تھا کہ چھوٹوں کی اجازت کے ساتھ بردوں کو ترجیح دی جائے۔ دو سری طرف ہوجاتے لیکن ان کے سامنے اس سے بھی اہم تر مسلہ یہ تھا کہ مشروب کا وہ پیالہ' جس میں رسول اللہ ساتھیا کا بچا موا مشروب تھا اور جے آپ کے دہان مبارک سے مس ہونے کا شرف حاصل ہوچکا تھا' اس تیرک سے سب سے ہوا مشروب تھا اور جے آپ کے دہان مبارک سے مس ہونے کا شرف حاصل ہوچکا تھا' اس تیرک سے سب سے بھا کہ وہ خود بہرہ ور ہوں اس لئے انہوں نے بردوں کے ادب و احترام کے تقاضے پر نبی ماتھیا کے تبرک کو ترجیح بھی اجار اور نمایاں ہوگئے۔ علاوہ اذیں حق دار کا استحقاق اولیت بھی طابت ہوگیا۔

يَغتَسلُ عُريَاناً، فَخَرَّ عَلَيْه جَرَادٌ منْ ذَهَب، فَجَعَلَ أَيُّوبُ يَحثي في ثَوبهِ ، فَنَادَاهُ رَبُّهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا أَيُّوبُ! أَلَم أَكُنْ أَغْنَيْتُكَ عَمَّا تَرَى؟! قال: بَلِّي وَعِزَّتِكَ، وَلٰكِن لا غِنَي بِي عَن بَرَكَتِكَ» رواه البخاري.

کیڑے اتار کر عسل فرما رہے تھے کہ ان پر سونے کی ٹڈیاں گرنے لگیں۔ حضرت ایوب انہیں لپ بھر بھر کے اینے کیڑے میں رکھنے لگے ' تو اللہ عزوجل نے آسان سے انہیں پکارا کہ اے ابوب (علیہ السلام) کیا میں نے تحجے ان چیزں سے بے نیاز نہیں کردیا تھا جنہیں تو دکھ رہا ہے؟ حضرت ابوب (علیہ السلام) نے عرض کیا، کیوں شیں 'تیری عزت کی قتم 'لیکن تیری برکت سے تو جو مجھ یر نازل ہو' بے نیازی نہیں ہو سکتی۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى ﴿وأيوب إذ نادى ربه﴾ وكتاب التوحيد، باب ﴿يريدون أن يبدُّلُو كلام الله ﴾ وكتاب الغسل، باب من اغتسل

• 24- فوائد: يحشى مطلق لينے كے مفهوم ميں بھى ہوسكتاہ، يعنى انهيں بكر بكر كر جمع كرنے لكے اور حثى ، دونوں ہتھالیوں سے کسی چیز کے لینے کو بھی کہتے ہیں 'جے اردو میں لی بھر کر لینا کہتے ہیں۔ اس میں بھی برکت کا مسلم بیان ہوا ہے۔ اسی مناسبت سے اسے اس باب میں بیان کیا گیا ہے۔ علاوہ ازیں اس میں مال جمع کرکے رکھنے كا اور تنائى ميں 'جمال كوئى ديكھنے والا نه ہو 'نظے بدن عسل كرنے كا جواز ہے۔

٦٤ ـ بَابُ فَضَل الْغَنِيِّ الشَّاكِر وَهُوَ مَنْ ١٦٠ شَكر كُرْار مال داركي فضيلت كابيان اور شاکر غنی وہ ہے جو جائز طریقے سے مال أُخَذَ الْمَالَ مِنْ وَجَهِمِ وَصَرفه فِي وُجُوهِهِ ماصل كرے اور اليي جگهول ير خرج كرے الْمَأْمُور بِهَا جمال خرج کرنے کا حکم ہے۔

الله تعالی نے فرمایا: پس کین جس شخص نے (اللہ کی راہ میں) دیا اور اللہ سے ڈرا' اور اچھی بات کی تصدیق کی' [الليل: ٥ - ٧] وقال تعالى: ﴿ وَسَيُّجَنَّبُهُ مَا سَ كُو آسان راست (نيكي) كي توفيق وي كي-اور فرمایا الله تعالی نے: اور بیالیا جائے گا اس کو جہنم سے جو بڑا پر ہیز گار ہے 'جو اپنا مال پاکیزگی حاصل کرنے کے لئے دیتا ہے اور کسی کا اس پر احسان نہیں ہے کہ جس کابدلہ دیا جائے 'صرف اینے رب برتر کی رضامندی کے لئے خرچ کرتا ہے اور یقینا عنقریب وہ خوش ہوجائے گا۔

قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَالْقَىٰ إِنَّ وَصَدَّقَ مِا لَحُسْنَى إِنْ فَسَنْيُسِرُهُ لِلْسُرَىٰ ﴾ ٱلْأَنْفَىٰ ﴿ الَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَّكَّى ۞ وَمَا لِأَحَدٍ عِندُهُ مِن نِعْمَةٍ جُزَّى ﴿ إِلَّا ٱلْنِفَاءَ وَجَّهِ رَيِّهِ ٱلْأُعَلَىٰ شِنَّ وَلَسُوْفَ يَرْضَىٰ ﴾ [الليل: ١٧ \_ ٢١] وقال تعالى: ﴿ إِن تُبُدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَيْعِمَّا هِيٌّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُ قَرَّاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمَّ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمُّ

وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٧١] وقال تعالى: ﴿ لَن نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا الإنفاق في الطاعات كثيرةٌ مَعْلُومَةٌ.

نیز فرمایا : اگر تم صد قات ظاہر کرکے دو' تب بھی اچھا ہے اور اگر تم چھیا کر دو اور فقراء کو دو' تو بیہ تمہارے يْحِبُونَ وَمَا نُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فَإِنَ ٱللَّهَ بِدِهِ عَلِيمٌ ﴾ لئے زیادہ بہتر ہے، وہ تم سے تمہاری برائیاں دور [آل عمران: ٩٢] والآيات في فضل فرمادے گااور الله تعالی تمهارے عملوں سے باخبرہے۔ اور فرمایا : ثم اس وقت تک نیکی حاصل نهیں کر سکتے ' جب تک تم اپنی پندیده چیزیں (الله کی راه میں) خرچ نہیں کرو گے اور تم جو کچھ بھی خرچ کرتے ہو' اللہ اسے جانتا ہے۔ اور اللہ کی پندیدہ جگہوں یر خرچ کرنے کی فضیلت میں بکثرت آیات ہیں اور مشہور ہیں۔

فا كده آيات: ان تمام آيات مين انفاق في سبيل الله كي نضيلت اور تاكيد بيان كي مني ہے۔

٥٧١ ـ وعن عبدِ الله بن مسعودِ الم الكه حضرت عبدالله بن مسعود والتي سع روايت ب رضى الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: رسول الله طلع يلم في فرمايا ورف دو خصلتون ير رشك كرنا «لا حَسَدَ إلَّا في اثْنتَيْن: رَجُلٌ آتَاهُ الله جائز ہے۔ ایک اس آدمی کی خصلت پر جے اللہ نے مال سے نوازا' پھراسے حق کی راہ میں خرچ کرنے کی ہمت بھی مَالًا، فَسَلَّطَهُ على هَلَكَتِهِ في الحَقِّ، وَرَجُلٌ آتَاهٌ الله حِكْمَةً فَهُو يَقْضِي بِهَا وي اور دوسرے اس آدمی كي خصلت پر جے اللہ نے وَيُعَلِّمُهَا» متفقٌّ عليه وتقدم شرحه قريباً. حکمت و دانائی عطا فرمائی اور وہ اس کے ساتھ فیصلہ کر تا اور دو سرے لوگوں کو بھی سکھا تا ہے۔ (بخاری ومسلم)اور اس

> والجود- رقم ا/ ۱۳۴۵) تيخريج: سبق تخريجه في باب فضل الكرم والجود برقم ٥٤٥.

ا کھ- فوا کد: یہال باب کی مناسبت سے اس حدیث کو دوبارہ بیان کیا گیا ہے- اللہ تعالی کسی کو مال دے تو اس کا شکر یہ ہے کہ اسے اللہ کے حکم کے مطابق نیکی کے راستوں میں خرچ کیا جائے۔اس طرح علم و حکمت کا شکر یہ ہے کہ اس پر عمل کیا جائے اور دوسرے لوگوں کو اس کی تعلیم دی جائے۔ (۲) دوسروں کو نفع پہنچانے کے لئے مال اور علم کی آرزو کرنا جائز ہے۔

٥٧٢ ـ وعن أبن عمرَ رضي الله عنهما عن النَّبي عَلَيْ قال : «لا حَسَد إلَّا في أَنَاءَ اللَّيْلِ وَآنَاءَ النَّهَارِ، وَرَجُلٌ آتَاهُ الله مَالًا، فَهُوَ يُنْفِقُهُ آنَاء اللَّيْل وَآنَاءَ النَّهارِ»

۲ / ۵۷۲ حفرت ابن عمر شات سے روایت ہے ' نبی الناميم نے فرمایا' صرف دو خصلتوں پر رشک کرنا جائز اثْنَيَن: رَجُلٌ آتَاهُ الله القُرآنَ، فَهُوَ يَقُومُ بِهِ ہے- ايك اس آدمى كى خصلت پر جسے اللہ نے قرآن مجید عطا فرمایا پس وہ اس کے ساتھ رات کی گھڑیوں میں بھی عمل کرتا ہے اور دن کی گھڑیوں میں بھی اور دو سرا

کی شرح قریب ہی گزری ہے(ملاحظہ ہو باب فضل الکرم

متفقُّ عليه. «الآنَاءُ»: السَّاعَاتُ.

وہ آدمی 'جسے اللہ نے مال عطا فرمایا ' پس وہ اسے رات کی گھڑیوں میں بھی خرچ کر تا ہے اور دن کی گھڑیوں میں بھی۔ (بخاری و مسلم) ا لآناء' گھریاں (او قات)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التوحيد، وكتاب فضائل القرآن، باب اغتباط صاحب القرآن ـ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب فضل من يقوم بالقرآن ويعلّمه.

**۵۷۲- فوائد: اکثر روایات میں اثنتین (تائے تانیث کے ساتھ) ہے جس کے معنی ہیں لاحسد** محمود في شئى الافي خصلتين ورفع و خصلتول مين رشك كرنا پنديده ہے- رجل- (مرفوع) مضاف کے قائم مقام ہے۔ اس کا مضاف ( حصلة ) محذوف ہے لین حصلة رجل (ایک اس آدی کی خصلت) اور بعض روایات میں یہ اثنین ہے' اس سے مراد دو آدمی ہول گے' رجل' اس سے بدل۔

اس سے ماقبل حدیث میں قرآن کی جگہ حکمت کا لفظ ہے۔ اس حکمت سے مراد بھی قرآن ہی ہے۔ لینی الحكمته 'الف لام عمد كا ہے۔ اس كے ساتھ قيام كرنے كا مطلب اس پر عمل كرنا ہے 'جس ميں قرآن كريم كى تلاوت (نماز میں اور نمازے باہر) اس کی تعلیم' اس کے ساتھ فیصلہ کرنا اور اس کے مطابق فتویٰ وغیرہ دینا سب شامل ہیں۔ اس حساب سے دونوں روایات کامفہوم ایک ہی ہے اور دو آدمیوں یا دو خصلتوں پر حصر بھی صحیح ہے۔ (فتح الباري كتاب العلم ، باب الاغتباط في العلم والحكمة )

س م محرت ابو ہریرہ نظینہ سے روایت ہے کہ فقرائے مهاجرین رسول اللہ ملٹھایام کی خدمت میں حاضر رسولَ اللهِ عَلَيْ ، فَقَالُوا: ذَهَبَ أَهْلُ الدُّنُور جوئ اور عرض كياكه دولت مندلوك بلند درج اور بالدَّرَجَاتِ العُلاَ، وَالنَّعِيم المُقِيم، فَقَالَ: َ بميشه ربّ والى نعتين لے گئے۔ آپ من يوچها وه ﴿ وَمَا ذَاكَ؟ » فَقَالُوا: يُصَلُّونَ كُمَا نُصَلِّي، كيسي؟ انهول نے عرض كيا وہ نماز يرص بين جيب مم وَيَصُومُ وَمُ وَنَ كَمَا نَصُومُ ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِرِحة بِي وه روزے ركتے بي جيے جم ركتے بي اور وه صدقه کرتے ہیں لیکن ہم (استطاعت نه رکھنے کی وجه ے) صدقہ نہیں کرتے اور وہ غلام آزاد کرتے ہیں' ہم نہیں کرتے (دولت مندی کی وجہ سے وہ ہم سے زیادہ فضیلت حاصل کر لیتے ہیں) پس رسول اللہ ملتھایا نے مَنْ صَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعْتُمْ؟ " قَالُوا: بَلَى فرمایا کیا میں تہیں ایس چیزنہ بتلاؤں کہ جس کے ذریعے سے تم اپنے سے آگے برھنے والوں کو پالو اور ای بعد والول سے تم بردھ جاؤ اور کوئی تم سے زیادہ وَثَلَاثِينَ مَرَّةً » فَرَجَعَ فُقَرَاءُ المُهَاجِرِينَ إلى فضيلت والانه بو مر وبي جو تمهارے جيسا بي عمل

٥٧٣ \_ وَعن أبي هُريرة رضيَ الله عنه أَنَّ فُقَراءَ المُهَاجِرِينَ أَتَوْا ولا نَتَصَدَّقُ، وَيَعْتِقُونَ وَلا نَعْتِقُ، فقال رسولُ اللهِ ﷺ: «أَفَلا أُعَلِّمُكُمْ شَيئًا تُذْرِكُونَ بِهِ مَنْ سَبَقَكُمْ، وَتَسْبِقُونَ مَنْ بَعْدَكُمْ، وَلا يَكُونُ أَحَدٌ أَفْضَلَ مِنكُمْ إلَّا يَا رسولَ الله! قَالَ: «تُسَبِّحُونَ، وَتَحمَدُونَ، وَتُكَبِّرُونَ، دُبُرَ كُلِّ صَلاةٍ ثَلاثاً

الأَمْوَال بِمَا فَعَلْنَا، فَفَعَلُوا مِثْلَهُ ؟ فَقَالَ رِسُولُ اللهِ ﷺ: «ذلكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ» متفقٌ عليه وهذا لفظ روايةِ مسلم. «الدُّثُورُ»: الأَمْوَالُ الكَثِيرَةُ، وَاللهُ أَعلمُ.

رسولِ اللهِ ﷺ، فَقَالُوا: سَمِعَ إِخْوَانُنَا أَهْلُ كرے؟ انهول نے كما كيول نهيں كيا رسول الله! (ايما عمل تو ضرور بتلائے) آپ نے ارشاد فرمایا مم مرنماز کے بعد ۳۳ ، ۳۳ مرتبہ سبحان الحمد لله اور الله اکبر براه لیا کرو- (چنانچہ انہوں نے اس پر عمل شروع کردیا۔ لیکن دولت مند مسلمانوں کو بھی رسول اللہ ملٹی کے کا بیہ فرمان پہنچ گیا تو وہ بھی اس پر عمل کرنے لگے) پس فقرائے مهاجرین ف دوبارہ رسول اللہ ملٹھیے کی بارگاہ میں حاضر ہوئے اور عرض کیا' ہمارے اس فعل کی گن س ہمارے دولت مند بھائیوں کو بھی ہوگئ ہے اور انہوں نے اس عمل کو اینالیا ہے۔ رسول اللہ ملی کے فرمایا میں تو الله كافضل ہے جسے وہ چاہے دیتا ہے۔ (بخاری و مسلم ' یہ الفاظ مسلم کی روایت کے ہیں) الدثور' معنی ہیں بہت مال- (اہل الدثور کے معنی

ہونگے بہت مالدار) واللہ اعلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب الذكر بعد الصلاة برقم٨٤٣ وكتاب الدعوات، باب الدعاء بعد الصلاة \_ وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب استحباب الذكر بعد الصلاة وبيان صفته برقم٥٩٥.

طرح ہر کلمے کو گیارہ مرتبہ کمہ لینے سے ۳۳ کی تعداد پوری ہوجاتی ہے لیکن حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ اظہر بات يه ب كه بركلمه ٣٣ مرتبه كما جائه- اصل عبارت يول موكى تسبحون حلف كل صلاة ثلاثا و ثلا ثین- ہر نماز کے بعد ۳۳ مرتبہ سجان اللہ کہو' ۳۳ مرتبہ الحمد للہ کمواور اسی طرح ۳۳ مرتبہ اللہ اکبر کہو اور المام نووی فرماتے ہیں۔ بعض روایات کی رو سے اللہ اکبر ۳۴ مرتبہ اور پھر آخر میں لا الله الا الله وحده لاشريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شي قدير پڑھ ليا جائ - ان كو اكثما پڑھا جائے یا علیحدہ علیحدہ؟ قاضی عیاض " فرماتے ہیں ' علیحدہ علیحدہ پڑھنا بهتر ہے اور حافظ ابن حجر فرماتے ہیں ' دونوں طرح ٹھیک ہے -دونوں طرح ہی مذکورہ تعداد پوری ہوجاتی ہے- علاوہ ازیں اس موقعے پر عدد مسنون پر اضافہ نہ كيا جائے بلكہ جس طرح حكيم كے نتنخ كو كسى بھى جزء ميں كى بيشى كئے بغيراستعال كرنا ضرورى ہے ورنہ اس كى افادیت ختم ہوجائے گی- اس طرح نبی کریم ماٹھیا کی بتلائی ہوئی تعداد میں جو برکت 'تا ثیراور روحانی فوائد ہیں اس میں کی بیش کرنے سے یہ برکت و تاثیر ختم ہوجائے گی- (فتح الباری ' باب الذکر بعد العلوة ) (۱) اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ محابہ کرام فیکی کے معاملے میں کس طرح بڑھ چڑھ کر رغبت رکھتے تھے اور ان کی نظراپ

رياض الصالحين (جلد اول)

سے زیادہ اعمال خیر کرنے والوں پر ہوتی تھی جیسا کہ تھم ہے اور پھر ان ہی کی سی فضیلت حاصل کرنے کے لئے بے چین رہتے تھے۔ (۲) اہل ثروت اگر تمام احکام و فرائض اسلام کی پابندی کے ساتھ وولت مندی کی وجہ سے مالی عبادات کا بھی اہتمام کریں گے تو یہ ایسا شرف و فضل ہے جس میں دو سرے اہل ایمان ان کا مقابلہ نہیں کرسکیں گے جو دولت سے محروم ہونے کی وجہ سے صدقہ و خیرات وغیرہ کرنے سے معذور ہیں۔

# ۲۵۔ موت کو یاد کرنے اور آرزو کیں کم کرنے کا بیان

الله تعالی نے فرمایا: ہر جاندار نے موت کا مزہ چھنا ہے اور قیامت والے دن تہیں پورا پورا بدلہ دیا جائے گا۔ پس جو دوزخ سے بچالیا گیا اور جنت میں داخل کردیا گیا' وہ یقیناً" کامیاب ہو گیا اور دنیوی زندگی تو صرف دھوکے کاسامان ہے۔

نیز فرمایا: کوئی جاندار نہیں جانتا کہ کل کو کیا کرے گا اور سمی جاندار کو بیہ پتہ نہیں کہ وہ کون سی زمین میں مرے گا۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: پس جب ان کا وقت آپنچاہے توایک گھڑی پیچھے ہٹ سکتے ہیں اور نہ آگے بڑھ سکتے

نیز فرمایا: اے ایمان والو! حمیس تمهارے مال اور تمہیں تمہاری اولاد اللہ کی یاد سے غافل نہ کردے اور جو ایسا کرے گا، پس یہ لوگ نقصان اٹھانے والے ہیں اور جو ہم نے حمیس دیا ہے ' اس میں سے خرج کرو' پہلے اس سے کہ تم میں سے کی کو موت آئے اور وہ کے اے رب! تونے مجھے تھوڑے دنوں کی مملت کیوں نہ دی کہ میں صدقہ کرلیتا اور نیکوکاروں سے ہوجاتا اور جب کسی کا وقت مقرر آجائے تو اللہ تعالی ہرگز مملت نہیں ویتا اور اللہ تعالی تمہارے عملوں سے باخبرہے۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: یہاں تک کہ جب ان میں سے ایک کو موت آئی تو کہا اے میرے رب! مجھے دنیا میں

# ٦٥ ـ بَابُ ذِكْرِ الْمَوْتِ وَقِصَرِ الأَمَلِ

قال الله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآ إِنَّاهُ ٱلْمُوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّونَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّكَادِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازُّ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَكَ ٱلْغُرُودِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَّاذَا تَكِيبُ غَدًّا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوبُّ ﴾ [لقمان: ٣٤] وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَغْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ٦١] وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِكُمُ أَمَوْلُكُمْ وَلَا أَوْلَندُكُمْ عَن ذِحْدِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَـلُ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْحَسِرُونَ ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنْكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْفِكَ أَحَدُكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِيّ إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ٥ وَكَن يُؤَخِرَ ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا أَوَاللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ٩ ـ ١١] وقال تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبّ ٱرْجِعُونِ ۞ لَعَلِّيَ أَعْمَلُ صَلِيحًا فِيمَا تَرَكُتُ كَلَّا إِنَّهَا كُلِمَةُ هُوَ قَآيِلُهُا ۚ وَمِن وَرَآيِهِم بَرَيْحُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبَعَثُونَ ﴿ إِنَّ فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِيدِ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ ﴾ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَزينُمُ فَأُوْلَئِهِكَ هُمُمُ ٱلْمُقْلِحُونِ ﴾ ﴿ وَمَنْ خَفَّتْ مَوْزِينُهُ فَأُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُمْ فِيهَا جَهَنَّمَ خَلِدُونَ فَي الْفَتُ وُجُوهُهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَلِيحُونَ فَي الْمَ اللَّهُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا فَكُنْ مَا يَكُنْ مَا يَتِي ثُنَانِ عَلَيْكُمْ فِيهَا الْكَذِينِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِيهَا اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهِ قوله تعالى: فَكُنْ مَن الْمَوْنَ فَي الْمَوْنَ فَي الْمُؤَالُولُ لِلْمَنْ اللَّهُ اللَ

واپس بھیج وے تا کہ جس کو میں چھوڑ آیا ہوں اس میں جاکر نیک عمل کروں (یاد رکھو) ہرگز ایسا نہیں ہوگا' یہ صرف ایک بات ہی ہے جے وہ کے گا اور ان کے ورمیان ایک آڑ ہے قیامت کے دن تک۔ پس جب صور میں پھونکا جائے گا تو اس دن ان کے درمیان کوئی رشتے داری نہیں رہے گی اور نہ وہ ایک دوسرے کو یو چھیں گے۔ پس جس کا بلیہ بھاری ہوگیا' وہی لوگ کامیاب ہوں گے اور جس کا بلیہ ملکا ہو گیا' پس میں لوگ میں جنہوں نے اپنی جانوں کو خسارے میں ڈالا (اور بیہ) جہم میں ہیشہ رہیں گے' ان کے چروں کو آگ جھلتی ہوگی اور اس میں وہ تیوری چڑھائے ہوں گے (ان سے کما جائے گا) کیا تم پر میری آیتیں بڑھی نہ جاتی تھیں' پس تم انہیں جھٹلاتے تھے (وہ کہیں گے ہم پر ہماری بد بختی غالب آگئی اور ہم گمراہ لوگ تھے' اے رب مارے! ہمیں اس جنم سے نکال لے ' پھراگر ہم دوبارہ (تیری نافرمانی) کریں تو یقییناً ہم ظالم ہیں' اللہ تعالی فرمائے گا' اس میں ذلیل و خوار ہو کر رہو اور مجھ سے بات نہ كرو--- (آگ آيات الله ك اس فرمان تك) تم زمين میں کتنے برس رہے؟ وہ کہیں گے ایک دن یا دن کا کچھ ھے، پس تو گنتی کرنے والے (فرشتوں) سے پوچھ لے' الله فرمائے گا'تم واقعی تھوڑا ہی رہے' اگر تم جانتے ہوتے "کیاتم نے یہ گمان کیا تھا کہ ہم نے تہیں (بے مقصد) بے کار پیدا کیا اور یہ کہ تم ماری طرف نہیں لوثائے جاؤ گے۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے : کیا ایمان والوں کے لئے وقت نہیں آیا کہ ان کے دل اللہ کی یاد میں جھک جائیں اور اس کے لئے جو اللہ نے حق نازل فرمایا اور وہ ان لوگوں کی طرح نہ ہوں جنہیں پہلے کتاب دی گئ کی ان پر زمانہ دراز ہوگیا تو ان کے دل سخت ہوگئے اور اکثر ان

### میں سے فاسق ہیں۔

اور اس باب میں بہت سی آیات ہیں اور مشہور ہیں:

فائدہ آیات: ان تمام آیات میں اس حقیقت کا اظمار ہے کہ یہ دنیا فانی ہے اور اس کا سازوسامان ایک متاع فریب ہے اور اس کے بعد آخرت کی زندگی اور اس کی نعتیں ہیں 'جنہیں زوال اور فنا نہیں لیکن ان اخروی نعتوں کے مستحق صرف اہل ایمان ہوں گے اور اہل فسق و کفر کے لئے تو جنم کا سخت عذاب ہے جب تک انبان زندہ رہتا ہے 'اس کی آکھوں پر غفلت کا پردہ پڑا رہتا ہے اور وہ اس طرف توجہ نہیں دیتا لیکن مرنے کے بعد وہ دوبارہ دنیا میں آنے کی خواہش کرے گا جو کسی طرح ممکن نہیں۔ اس لئے صحیح راستہ یمی ہے کہ انبان موت اور ایٹ انجام کو ہروقت یاد رکھے اور آخرت کی تیاری سے کسی وقت غافل نہ رہے کیونکہ موت کا کوئی پہتہ نہیں اپنے انجام کو ہروقت یاد رکھے اور آخرت کی تیاری سے کسی وقت غافل نہ رہے کیونکہ موت کا کوئی پہتہ نہیں کسی وقت آجائے؟ اس کا ایک وقت مقرر ہے جس سے وہ ایک گھڑی آگے پیچے نہیں ہوگی۔ اب چند احادیث طاحظہ ہوں:

الله عنهما قال: أَخَذَ رسولُ اللهِ عَلَيْ بِمَنكِبِي عنهما قال: أَخَذَ رسولُ اللهِ عَلَيْ بِمَنكِبِي فَقَالَ: «كُنْ في الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ». وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ رضي الله عنهما يقول: إذا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ، وَخُذ مِن أَصْبَحْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ، وَخُذ مِن صِحَتِكَ لِمَرْضِكَ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ. وَإِذَا البخاري.

تخريج: سبق ذكره في باب الزهد برقم ٤٧١.

۵۷۳- فاكرہ: يه روايت باب الزمد، رقم ۱۵ / ۲۵ ميں گزر چكى ہے- يمال اس باب ميں اسے ذندگى كى بے ثابى كى جا ثابى كى جا ثابى كى جا دائے ہيں اور يہ مضمون اس سے واضح ہے-

٥٧٥ ـ وعنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «مَا حَقُّ امْرِيءٍ مُسلم، لَهُ شَيْءٌ يُوصِي فِيهِ يَسِتُ لَيْلَتَيْنِ إِلَّا وَوَصِيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ وَمَعَيَّتُهُ مَكْتُوبَةٌ عِنْدَهُ مَتَقَقٌ عليه، هذا لفظ البخاري. وفي رواية لمسلم «يبيتُ ثَلاثَ لَيَالِ». قال ابن عمر: مَا مَرَّتْ عَلَيَّ لَيْلَةٌ مُنْذُ سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيَّ لَيْلَةٌ مُنْذُ سَمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيَّ قَالَ ذَلِكَ إِلَّا وَعِنْدِي وَصِيَّتِي.

7/ ۵۷۵ سابق راوی ہی سے روایت ہے۔ رسول الله الله الله الله عنوان کی مسلمان مرد کے لئے 'جس کے پاس وصیت کے قابل کوئی چیز ہو' یہ جائز نہیں ہے کہ وہ دو راتیں بھی اس حالت میں گزارے کہ اس کے پاس وصیت لکھی ہوئی نہ ہو' (بخاری و مسلم)

یہ الفاظ بخاری کے ہیں۔

اور مسلم کی روایت میں ہے (یہ جائز نہیں کہ) وصیت کے بغیر تین راتیں گزارے۔ حضرت ابن عمر

ر الله ما الله بات سی مجھ یر ایک رات بھی ایسی نہیں گزری ہے کہ میری وصیت میرے پاس (لکھی ہوئی موجود)نہ ہو-

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوصايا، باب الوصايا، وقول النبي على «وصية الرجل مكتوبة " \_ وصحيح مسلم، أول كتاب الوصية.

حیثیت لوگوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ ہروقت وصیت لکھ کر رکھیں تاکہ ان کی وفات کے بعد لین دین کے معاملات ان کے ذمے نہ رہیں نیز ور فاء کے درمیان جائیداد میں لڑائی جھگڑا نہ ہو-

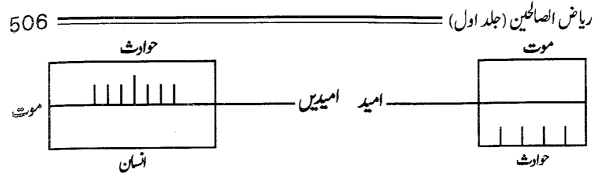
حَاءَ الخَطُّ الأَقْرَبُ» رواه البخاري.

٥٧٦ - وعن أنس رضي الله عنه ٣ / ٥٤٦ حضرت انس بخاتش سے روایت ہے کہ نبی الإِنسَانُ، وَهذا أَجَلُهُ، فَبَيْنَمَا هُوَ كَذٰلِكَ إِذ كرك) فرما كه بير انسان ب (يعني اس كي آرزوكين) اور (دو سرے خط کی طرف اشارہ کرکے فرمایا) یہ اس کی موت ہے۔ پس انسان اسی طرح آرزوؤں کے درمیان ہوتا ہے کہ سب نے قریب لکیر (موت) آپنیجی ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب في الأمل وطوله.

عنه قال: خَطَّ النَّبيُّ عَظًّا مُرَّبّعاً، كم ني كريم مليَّكم في الكي مراح شكل كا خط كينيا اور وَخَطَّ خَطًّا في الوَسَطِ خَارِجاً مِنْهُ، وَخَطَّ الكِ خط درميان مين اس سے باہر ثكامًا ہوا كھينچا اور خُطَطاً صِغَاراً إلى هٰذَا الَّذِي في الوَسَطِ مِنْ ورمياني خط ك ببلو ميں چنر چھوٹے چھوٹے خط اور جَانِبِهِ الَّذِي في الوَسَطِ، فَقَالَ: «هٰذَا كَيْنِجِ اور فرمايا سي انسان ب اور سي خط اس كي موت كا الإِنسَانُ، وَهٰذَا أَجَلُهُ مُحِيطاً بِهِ - أَوْ قَدْ ہے جو اس كو گيرے موئے ہواريہ خط جو باہر نكل رہا أَحَاطَ بِهِ \_ وَهٰذَا الَّذِي هُوَ خَارِجٌ أَمَلُهُ، بُ اس كي آرزو كي بي اور يه چھوٹے چھوٹے خط وَهٰذِهِ الخُطَطُ الصِّغَارُ الأَعْرَاضُ، فَإِنْ أَخْطَأُهُ هٰذَا نَهَشَهُ هٰذَا، وَإِنْ أَخْطَأُهُ هٰذَا نَهَشَهُ هٰذَا» رواه البخاري. وَهٰذِهِ صُورَتُهُ:

٥٧٧ \_ وِعنِ ابنِ مسعُودٍ رضيَ الله ٢٣ / ٥٤٥ حفرت ابن مسعود بنائع سے روایت ہے (جو پہلو میں ہیں) انسان کو پیش آنے والے حوادث ہیں-اگر ایک حادثہ اس سے خطا کرجاتا ہے تو دو سرا اسے آدبوچتا ہے اور اس سے جان چھوٹتی ہے تو کوئی دو سرا اسے آپکڑتا ہے۔ (بخاری) اور بیہ اس کا نقشہ ہے (جو ذیل میں درج ہے)



تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب في الأمل وطوله.

الله عاد الله عاد الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عاد ال بچتا یا نکلتا ہے تو دوسرا اسے آگیرتا ہے' اس کشکش اور حادثول سے نبرد آزمائی میں اس کی زندگی گزرتی ہے۔ علاوہ ازیں امیدول اور آرزوؤل کا ایک وسیع اور نہ ختم ہونے والا سلسلہ ہوتا ہے ۔ ابھی اس کی آرزو کیں ناتمام ہی ہوتی ہیں کہ موت کا آہنی پنجہ اسے اپنے شکنج میں کس لیتا ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ موت کا خط انسان کے سب سے قریب ہے- اس سے انسان کو غافل نہیں رہنا چاہیے- آرزوئیں تو کسی کی پوری نہیں ہوتیں' تو کیوں انسان اس سراب کے پیچھے موت کی حقیقت سے آئکھیں موندھے رکھے؟ بلکہ اس کے لئے بہتر یہی ہے کہ وہ موت کی تیاری سے کسی وفت بھی بے بروانہ ہو۔ مذکورہ نقثے راویوں کے بنائے ہوئے ہیں جو انہوں نے حدیث سے سمجھے ہیں ' یمال ان میں سے دو نقشے دیئے گئے ہیں۔

> أَوْ هَرَماً مُفَنِّداً، أَوْ مَوْتاً مُجْهزاً، أَوِ الدَّجَّالَ، فَشَرُّ غَائِبٍ يُنْتَظَرُ، أُوِ السَّاعَةُ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُّ؟!» رواه الترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ.

٥٧٨ ـ وعن أبى هريرة رضيَ اللهُ ٥ / ٥٤٨ حضرت ابو ہربرہ بٹائٹنہ سے روايت ہے " عنبه أنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْ قَال: «بَادِرُوا رسول الله طَيَّالِم نَ فرمايا سات چيزوں سے بيلے بيلے بالأعْمَالِ سَبْعاً، هَلْ تَنْتَظِرُونَ إِلَّا فَقُراً نِيك اعمال كرنے ميں جلدى كرو-كياتم بھلا ديئے والى مَنْسياً، أَوْ غِنِّي مُطغِياً، أَوْ مَرَضاً مُفْسِداً، ناواري كا انتظار كررت مو؟ يا سركش كردين والى وولت مندی کا' یا بگاڑ دینے والی بیاری کا؟ یا سٹھیا دینے والے بڑھانے کا یا تیزی سے آجانے والی موت کا؟ یا وجال کا؟ پس وہ تو ایک بدترین غائب چیز ہے جس کا انتظار کیا جارہا ہے۔ یا قیامت کا ایس قیامت تو نمایت وہشت ناک اور

بہت کلنے ہے۔ (ترمذی مسن حدیث ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في المبادرة بالعمل.

شخ الباني نے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ "الفعیفة" " رقم ١٩٢١-

٨٥٥- فوائد: يه ساتول چزي اليي بي كه جو اعمال صالحه سے انسان كو روك دينے والى بين- اس لئے صحت اور زندگی کو غنیمت سمجھتے ہوئے زیادہ سے زیادہ انسان کو آخرت کے لئے نیکیاں جع کر لینی چاہئیں۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ مذکورہ موانع میں سے کوئی مانع اسے پیش آجائے اور وہ نیکیاں کرنے کے قابل ہی نہ رہے۔

٥٧٩ ـ وعنه قال: قال ٢/ ٥٤٩ مايق راوى بى سے روايت ہے رسول الله رسولُ الله ﷺ: «أَكْثِرُوا ذِكْرَ هَاذِم اللَّذَاتِ» النَّهَيْم ن فرمايا ، ثم لذتين ختم كرن والى چيزيعني موت كو يَعنى المَوْتَ، رواه التِّرْمذيُّ وقالَ:

حديثٌ حسنٌ.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب ما جاء في ذكر الموت.

920- فوائد: موت کا تصور اور اس کا ذکر انسان کو دنیاوی لذتوں میں انہاک اور معصیتوں کے ارتکاب سے باز رکھتا ہے۔ اس لئے کثرت سے موت کویاد کرنا چاہیے اور موت کے بعد پیش آنے والے معاملات سے انسان کو غافل نہیں رہنا چاہیے۔

ے / ۵۸۰ حضرت انی بن کعب رخالتنہ سے روایت ہے كه جب رات كاايك تمائى حصه گزر جاتا تو رسول الله ملتی میادت کے لئے) کھرے ہوجاتے اور فرماتے اے لوگو! الله كوياد كرو- جسم ير لرزه طاري كردين والى چيز (نفخه أولى) اور اس كے پیچھے آنے والا (نفخه ثانيه) آبہنچا۔ موت بھی اپنی ہولناکیوں سمیت آگئی' موت بھی اپنی ہولناکیوں سمیت آپنچی۔ میں نے کما' اے اللہ کے رسول میں آپ پر کثرت سے درود پڑھتا ہوں 'پس میں آپ یر درود کے لئے کتنا وقت مقرر کروں؟ آپ کے فرمایا' جتناتم چاہو' میں نے کہا' وقت کا چوتھا حصہ؟ آپ نے فرمایا جتناتم چاہو اگرتم زیادہ کرو کے تو تہمارے لئے بمترہے۔ میں نے کما' تو پھر آدھا؟ آپ کے فرمایا' جتناتم چاہو' پس اگر تم زیادہ کرو کے تو تمہارے گئے بہترہے' میں نے کہا' پس دو تهائی؟ آپ نے فرمایا جتناتم چاہو اگر تم زیادہ کروگ تو تمہارے لئے بہتر ہے۔ میں نے کما۔ میں اپنا سارا وقت آپ میر درود کے لئے وقف کردیتا ہوں' آپ ؓ نے فرمایا پھر تو (بد عمل) تمہارے غمول (کے دور کرنے) کے لئے کافی ہوگا اور تہمارے گناہ بھی معاف کردیئے جائیں گے۔ (ترمذی عدیث حسن ہے)

عنه: كَانَ رَسولُ اللهِ عَلَيْهُ إِذَا ذَهَبَ ثُلْثُ اللَّيْلِ، قَامَ فَقَالَ: «يَا أَيْهَا النَّاسُ! اذْكُرُوا اللهَ جَاءَتِ الراجِفَةُ تَتْبَعُها الرَّادِفَةُ، جَاءَ المَوْتُ بِمَا فِيهِ، جَاءَ المَوْتُ بِمَا فِيهِ، خَاءَ المَوْتُ بِمَا فِيهِ فَلْتُ: يَارَسُولَ الله! إِنِّي أُكْثِرُ الصّلاةَ قَلْتُ: يَارَسُولَ الله! إِنِّي أُكْثِرُ الصّلاةَ عَلَيْكَ، فَكَمْ أَجْعَلُ لِكَ مِنْ صَلاتِي؟ قالَ: «مَا شَئْتَ، قَلْنُ ذِدْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ» قلتُ: فَالنَّصْف؟ فَإِنْ زِدْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ» قلتُ: فَالنَّصْف؟ قالَ: «مَا شَئْتَ، فَإِنْ زِدْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ» قلتُ: فَالنَّصْف؟ قلتُ: فَالنَّالُونَ؟ قالَ: «مَا شَئْتَ، فَإِنْ وَدْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ» قلتُ: أَجْعَلُ لَكَ قلتُ: وَقالَ: «إِذْ اللَّهُ مَنْ مَلْكَ، فَإِنْ وَقالَ: «إِذْ اللَّهُ مَنْ مَلْكَ، وَقَالَ: «إِذْ اللَّهُ مَنْ وقالَ: وقالَ: هَا مُعْدَى هَمَّكَ، وَقَالَ: «وَدُنْ فَرُ لَكَ ذَنْبُكَ» رواهُ الترمذي وقال: حسن. حسن.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة، باب رقم٢٤.

۵۸۰- فوائد: راحف تک معنی ہیں لرزا دینے (کیکی طاری کردینے) والی - جب اسرافیل کیلی مرتبہ صور کھو تکسی گے تو زمین اور بہاڑ لرزامیں گے۔ اس لئے نفخہ اولی کے اعتبار سے قیامت کو راحف تھی کہا۔ اس کے بعد دو سرا نفخہ ہوگا۔ اس رادف تھ کہا چیچے آنے والا۔ اس میں نبی ماٹھیل نے موت کی ہولناکیوں کا تصور یاد کرایا ہے۔ علاوہ اذیں اس میں زیادہ سے زیادہ نبی ماٹھیلم پر درود پڑھنے کی فضیلت اور تاکید ہے۔ اس کے لئے سارے

رياض الصالحين (جلد اول) = 508 =

اوقات بھی وقف کردینا جائز ہے۔ یعنی فرائض و سنن موکدہ کے بعد باقی وقت درود پڑھنے پر صرف کیا جا سکن

## وَمَا يَقُولُهُ الزَّائرُ

٥٨١\_عن بُرَيْدَةَ، رضيَ اللهُ عنه قال: القُبُّور فَزُورُوهَا» رواهُ مسلم.

## ٦٦. بَابُ اسْتِحْبَابِ زِيَادَةِ الْقُبُودِ لِلرِّجَالِ ٢٦. مردول كے لئے قبرول كى زيارت كا استحباب اور زیارت کرنے والا کیا پڑھے؟

ا/ ۵۸۱ حضرت بريده رفاتند سے روايت ہے ' رسول الله قال رسُولُ اللهِ عَلَيْنَ : "كُنْتُ نَهَيْنُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ مَلْتَكِيم نِ فرمايا عَمِي نِي لِي متهي قبرول كي زيارت كرنے سے منع كيا تھا' يس (اب) تم زيارت كيا كرو-

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب استئذان النبي ﷺ ربه عزوجل في زيارة قبر

ا هم- فواكد: اس مين قبرول كي زيارت كا استحباب مي شين بلكه اس كا حكم اور تاكيد ، تاجم ابتدائ اسلام میں اس کی ممانعت کردی گئی تھی' کیونکہ اس وقت اندیشہ تھا کہ مسلمان اپنے زمانہ جاہلیت کے اثرات کی وجہ سے وہال غلط کام کر بیٹھیں۔ جب بیر اندیشہ ختم ہو گیا اور مسلمان عقیدہ توحید میں پختہ ہوگئے تو اس کی نہ صرف اجازت دے دی گئی بلکہ اس کی تاکید کی گئی تاکہ موت کا تصور انسان کے دل و دماغ میں ہروقت مستحفر رہے۔ اس اجازت اور تھم میں عورتیں بھی شامل ہیں یا نہیں؟ اس کی بابت علماء میں اختلاف ہے۔ صحیح اور راج (بهتر) یں ہے کہ عورتوں کے لئے بھی زیارت قبور مشروع ہے بشرطیکہ وہ وہاں جاکر کوئی ناجائز اور خلاف شرع کام نہ

> ٥٨٢\_ وعن عائشَةَ رضيَ اللهُ عنها قالت: كان رسُولُ اللهِ عَلَيْهُ، كُلَّمَا كانَ لَيْلَتَهَا مِنْ رسولِ اللهِ ﷺ يَخْرُجُ مِنْ آخِرِ اللَّيْل إِلَى البَقِيع، فَيَقُولُ: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ دَارَ قَوْم مُؤمِنِينَ، وَأَتَاكُمْ مَا تُوعَدُونَ، غَداً مُؤَجَّلُونَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ بِكُمْ لاحِقُونَ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لأهْلِ بَقِيعِ الغَرْقَدِ» رواهُ

۲ / ۵۸۲ حفرت عائشہ وی ایکا سے روایت ہے کہ جب بھی رسول اللہ ملٹھایے کی میری ہاں باری ہوتی اور آپ رات کو تشریف لاتے تو آپ ارات کے آخری تھے یں بقیع تشریف لے جاتے اور فرماتے السلام علیکم دارقوم مومنين واتاكم ماتوعدون غداموجلون ' وانا ان شاء الله بكم لاحقون اللهم اغفر لاهل بقيع الغرقد-(اے مسلمان نبتی والو' تہیں سلام ہو' تہمارے پاس وہ کل آگیا جس کاتم سے وعدہ کیا جاتا تھا اور اگر اللہ نے جابا تو ہم بھی تہیں ملنے والے ہیں' اے اللہ! لقیج والول کو بخش دے (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب، ما يقال عند دخول القبور والدعاء لأهلها.

۵۸۴- فوائد: غرقد ایک جھاڑی دار درخت ہے جو بقیع میں تھا' اس لئے اسے بقیع الغرقد کہا- اس سے معلوم ہوا کہ رات کے وقت بھی قبروں کی زیارت کے لئے جانا صحیح ہے اوروہاں جاکر مذکورہ مسنون دعا پڑھی جائے جس میں اہل قبور کے لئے مغفرت اور سلامتی کا سوال ہے۔ خیال رہے کہ السلام علیم' اہل قبور کے حق میں دعا ہے۔ یہ ضروری نہیں ہے کہ اہل قبور اسے سنیں اور جواب بھی دیں۔ اللہ تعالی اسے انہیں سنوا بھی سکتا ہے ليكن جمارا عقيده بيه نهيل مونا چاسيے كه وه ضرور سنتے اور جواب ديتے ہيں - اس كا صحيح علم صرف الله كو ہے-جمیں تو سنت پر عمل کرتے ہوئے مذکورہ سلام و دعا کا اہتمام کرنا چاہیے۔

٥٨٣ \_ وعن بُرَيْدَةَ رضيَ اللهُ عنهُ ٣ / ٥٨٣ حضرت بريده مَالِثَةَ سے روايت ہے كہ جب قال: كَانَ النَّبِيُّ عَلِّهُ يُعَلِّمُهُمْ إِذًا خَرَجُوا لُوك قبرستان جاتے تو آپ ان كو سكھلاتے تھ كه وه إلى المَقَابِرِ أَنْ يَقُولَ قَائِلُهُمُ: «السَّلامُ يومايرهين-السلام عليكم اهل الديارمن عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ المُؤْمِنِينَ المومنين والمسلمين وانا ان شاء الله وَالمُسْلِمِينَ وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ بِكُمْ لَلاَحقُونَ، بكم للاحقون اسئال الله لنا ولكم أَسْأَلُ اللهَ لَنَا وَلَكُمُ العَافِيَةَ» رواهُ مسلم. العافية (الم مومنون اور مسلمانون كي بستيون والو! تم ير سلام ہو' اگر اللہ نے چاہاتو ہم بھی یقیناً تہيں ملنے والے ہیں میں اللہ سے اینے اور تمهارے لئے عافیت کا سوال كرتا بول)- (مسلم) (حوالة مذكور)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب ما يقال عند دخول القبور والدعاء لأهلها. ۵۸۳- فوائد: اس میں بھی قبرستان جاکراہے اور فوت شدگان کے لئے دعاکرنے کا جواز ہے۔ کیونکہ زندول کی دعا سے مردوں کو فائدہ پنتجا ہے۔ قبروں پر پھول یا چادر وغیرہ ڈالنے سے مردوں کو کوئی فائدہ نہیں ہو تا' یہ ایک ہے کار کام ہے۔

۴ / ۵۸۳ حضرت ابن عباس <sub>الگاش</sub>ا سے روایت ہے کہ رسول الله ملتَّيَا مين کي چند قبرول کے پاس سے گزرے تو ان کی طرف رخ کرکے فرمایا۔ السلام عليكم يا اهل القبور يغفر الله لنا ولكم انتم سلفنا ونحن بالاثر-(ترزی عدیث حسن ہے)

٥٨٤\_ وعن ابن عَبَّاسِ، رَضيَ اللهُ عنهما، قال: مَرَّ رسُولُ اللهِ ﷺ بقُبُور بِالْمَدِينَةِ فَأَقْبَلَ عَلَيْهِمْ بِوَجْهِهِ فقالَ: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ القُبُورِ، يَغْفِرُ اللهُ لَنَا وَلَكُمْ، أَنْتُمْ سَلَفُنَا وَنَحْنُ بِالأَثْرِ» رواهُ الترمذي وقال: حديث حسن.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب مايقول الرجل إذا دخل المقابر. ٩٨٥- فواكد: امام ترندي في اسے حسن قرار ديا ہے اور امام نووي نے بھی اسے بغير كسى نقد كے نقل كيا ہے تاہم شیخ البانی نے اسے سند اضعیف کہا ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھتے احکام البخائز 'للالسانسی 'ص ١٩٤۔ ٦٧ ـ بَابُ كَرَاهِيَة تَمَنَّى الْمَوْت بسَبَب ضُرِّ نَزَلَ

بِهِ وَلاَ بَأْسِ بِهِ لِخَوْفِ الْفِتْنَةِ فِي الدِّينِ

٥٨٥\_ عَنْ أبي هُريرة رضيَ اللهُ عنه أَنَّ رسُولَ الله عَلَيْ قال: «لا يَتَمَنَّى أَحَدُكُمُ المَوْتَ إِمَّا مُحْسِناً، فَلَعَلَّهُ يَزْ دَادُ، وَإِمَّا مُسيئاً فَلَعَلَّهُ يَسْتَعْتِبُ» متفقٌ عليه، وهذا لفظ البخاري. وفي رواية لمسلم عن أبي هُرَيْرَةَ رضيَ اللهُ عنه عن رسُولِ اللهِ عَلَيْ قال: · اللهِ يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوْتَ، وَلا يَدْعُ بِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُ ؟ إِنَّهُ إِذَا ماتَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ ، وَإِنَّهُ لا يَزيدُ المُؤْمِنَ عُمُرُهُ إِلَّا خَيراً».

٧٤. کسي معيبت کي وجه سے موت کي آرزو کرنے کی کراہت اور دین کی بابت سی فتنے میں مبتلا ہونے کے اندیشے سے موت کی آرزو کے جائز ہونے کابیان

ا / ۵۸۵ حضرت ابو ہرریرہ رہائٹنہ سے روایت ہے ' رسول الله طالی کے فرمایا مم میں سے کوئی شخص موت کی آرزو نہ کرے یا تو وہ نیکو کار ہے تو شاید نیکیوں میں وہ زیادہ بڑھ جائے (جو ایک مومن کا مقصور و مطلوب ہے) اور یا بدکار ہے تو شاید وہ توبہ کرے (اس طرح عمر میں اضافہ اس کے لئے خیر کا باعث ہوجائے)

(بخاری و مسلم)

یہ الفاظ بخاری کے ہیں۔

اور مسلم کی روایت میں ہے جو ابو ہرریں مناتی ہی شخص موت کی آرزو نہ کرے اور نہ اس کے آنے سے پہلے اس کی دعاکرے۔ اس لئے کہ جب سے مرحائے گارہ اس کے عمل کا سلسلہ ختم ہوجائے گااور مومن کے لئے اس کی عمر میں اضافہ اس کے لئے بھلائی ہی میں اضافے کا ہاعث ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الدعوات، باب الدعاء بالموت والحياة \_ وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب كراهة تمنى الموت لضر نزل به.

٥٨٥- فوائد: اس ميں موت كى آرزوكرنے سے روكاگيا ہے اس لئے كه ايك مومن كے لئے عمر مين زيادتى ہر صورت میں مفید ہے۔ جتنی زیادہ عمراس کو ملے گی' وہ نیکیوں میں اتنی ہی ترقی کرے گا' یا کسی معصیت میں جتلا ہوگا تو شاید اس سے تائب ہونے کا اسے موقع مل جائے۔ پس مومن کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنی زندگی کو غنیمت سمجھتے ہوئے اپنا دامن زیادہ سے زیادہ نیکیوں سے بھرلے۔

٥٨٦ وعن أنسي رضيَ الله عنه قال: ٢ / ٥٨٦ حفرت انس بناتُم سے روايت ہے ، رسول قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْنَ : «لا يَتَمَنَّينَ أَحَدُكُمُ الله طَلْمَايِم نَ فرمايا ، تم مين على منحض كى تكليف المَوْتَ لضُرِّ أَصَابَهُ ، فَإِنْ كَانَ لا بُدَّ فَاعِلاً ، كي وجه ع ، جو است ينجي موت كي آرزو بركر شه

فَلْيَقُل: اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الحَيَاةُ خَيْراً كرے- اگر اس نے ضرور ہی كرنى ہے تو بايں الفاظ لى، وَتَوَفَّنِي إِذًا كَأَنَتِ الوَفَاةُ خَيْراً لِي " متفقٌ كرے- (اللهم احيني ماكانت الحيوة خيرا" لي وتوفني اذا كانت الوفاة حيرا لى" اك الله! مجھے اس وقت تك زندہ ركھ جب تك زندگی میرے لئے بہتر ہے اور مجھے موت اس وقت دے جب موت میرے لئے بہتر ہو۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب تمني المريض الموت، وكتاب الطب ـ صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب كراهة تمني الموت لضر نزل به.

١٥٥ - فواكد: اس ميں بھى موت كى آرزو كرنے سے روكاگيا ہے كيونكه يہ آرزو اس بات كى غمازى كرتى ہے کے آرزو کرنے والا اللہ تعالی کی قضاء و تقدیر پر راضی نہیں ہے تاہم اگر یہ آرزو ناگزیر ہوجائے تو مذکورہ الفاظ يس رعاكي جائے-

> ٥٨٧ وعَنْ قَيسِ بن أبي حازم قيالَ: دَخَلْنا عَلى خَبَّاب بِـن الأَرَتُّ رضيَ اللهُ عنهُ نَعُودُهُ وَقَد اكْتُوى سَبْعَ كَيَّاتٍ فقال: إنَّ أَصْحَابَنَا الَّذينَ سَلَفُوا مَضَوْا، وَلَمْ تَنْقُصْهُمُ الدُّنْيَا، وَإِنَّا أَصَبْنَا مَا لا نَجدُ وهذا لفظ رواية البخاري.

٣ / ٥٨٧ حفرت قيس بن ابي حازم " روايت كرتے ہیں کہ ہم خباب بن ارت رہائٹہ کی مزاج بری کے لئے ان کے پاس گئے اور انہوں نے (بطور علاج) سات داغ لگوائے تھے تو انہوں نے فرمایا ہمارے وہ ساتھی جو ہارے بیش رو تھ' وہ گزر گئے (دنیا سے چلے گئے) اور لَهُ مَوْضِعاً إِلَّا التُّوابَ وَلَوْلا أَنَّ النَّبِيَّ عَيْ ونيان (ان كاخروى اجركو) كم نهيس كيا (كيونكم انهيس نَهَانَا أَنْ نَدْعُو بالمَوْتِ لَدَعَوْتُ بهِ، ثُمَّ أَتَيْنَاهُ ونياكي آساتشي ميسرنه تهين) اور (اب) جمين اتني مَرَّةً أُخْرَى وَهُوَ يَبْنِي حَائِطاً لَهُ ، فقال: إنَّ وولت ميسر آگئي ہے كہ اسے سَّكُ و خشت (تغميرات) پر المُسْلِمَ لَيُؤْجَرُ في كُلِّ شَيْءٍ يُنْفِقُهُ إلا في خرج كرنے (يا زمين ميں دفن كرنے) كے سوااس كاكوئى شَيْءِ يَجْعَلُهُ في هٰذَا التُرَابِ. متفقٌ عليه، معرف نهيل بات- اگر بميل نبي كريم ماتاييم في موت كي وعا کرنے سے منع نہ فرمایا ہو تا تو میں ضرور موت کی دعا کرتا۔ پھر ہم دو سری مرتبہ ان کے پاس گئے جب کہ وہ اینی کوئی دیوار بنارہے تھ' تو فرمایا' مومن جس پر بھی کچھ خرچ کرے 'اے اجر ملتا ہے سوائے اس خرچ کے جو وہ اس مٹی (تقمیرات) پر کرتا ہے۔

(بخاری و مسلم- الفاظ بخاری کی روایت کے بیں)

تيخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب تمني المريض الموت، وكتاب الدعوات، باب الدّعاء بالموت والحياة \_ وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب كراهة تمني

الموت لضر نزل به.

۵۸۷- فوائد: پہلے ایک طریقہ علاج داغنا بھی تھا۔ لوہا گرم کرے جسم کے متعلقہ حصول پر لگانے کو داغنا کہا جاتا ہے- حضرت خباب اپنی بیاری کی وجہ سے سات مرتبہ واغنے کے عمل سے گز رچکے تھے جس سے وہ سخت پریثان تھے۔ جس کا اظہار انہوں نے حدیث میں ندکور الفاظ کے ذریعے سے کیا۔ اس میں جو فرمایا گیا کہ تغمیر پر جو خرچ ہوگا' اس پر اجر نہیں ملے گا اس سے مراد ایس تغییرات ہیں جو زائد از ضرورت ہیں ورنہ انسان کو سرچھپانے اور گرمی ' سردی کی شدت اور بارش وغیرہ سے بچاؤ کے لئے ایک مکان کی ضرورت ہے اور یہ انسانی زندگی کا ایک ناگزیر تقاضا ہے۔ اس کئے مذکورہ وعید صرف ایسی تغیرات پر ہے جو ضرورت سے زائد ہوں یا جن پر ضرورت سے زیادہ خرچ کیا جائے۔ جیسے بدقتمتی سے آج کل مسلمانوں کا حال ہے کہ ان کی ساری دولت یا تو شادی بیاہ کی فضول رسموں اور اسراف و تبذیر کے مظاہروں پر خرج ہورہی ہے یا پھر عالیشان محلات سربھلک عمارات وشما بنگلول اور زرنگار کوشیول کی تغیریر لگ رہی ہے۔

### ٦٨ بَابُ الْوَرَعِ وَتَرْكِ الشُّبُهَاتِ

قال الله تعالى: ﴿ وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ۞ ﴿ [النور: ١٥] وقال تع السي ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴾ نيز فرمايا : يقينا تيرا رب گھات ميں ہے (يعني تهمارے

چیزوں کو چھوڑ دینے کابیان الله تعالی نے فرمایا : اور تم اس بات کو ہلکا سمجھتے ہو حالا نکہ وہ اللہ کے ہاں بہت بردی بات ہے۔

۲۸- پر میز گاری اختیار کرنے اور شبہہ والی

عملوں کو دیکھ رہاہے)

فا كده آيت: ببلي آيت حفرت عائشه رفي أيه پر تهمت لگانے كے ضمن ميں نازل ہوئى تھى۔ جس ميں مسلمانوں كو ان كى اس كوتابى ير زجر و توزيخ كى كى جو اس تهمت كے بارے ميں ان سے موئى كه انهوں نے اسے زيادہ اہم نہیں سمجھا۔ اللہ نے فرمایا۔ ہمارے پیغبر کی زوجہ مطہرہ کی عزت و آبرو پر تہمت کوئی چھوٹی بات نہیں ہے بلکہ جرم وگناہ کے اعتبار سے یہ بہت بری بات ہے۔ یمال اسے ذکر کرنے سے مقصد یہ ہے کہ انسان بہت سے گناہ کے کام محض اس کئے کرلیتا ہے کہ وہ اس کی نظر میں ملکے ہوتے ہیں حالانکہ گناہ کا کام ' بظاہر کتنا بھی چھوٹا ہو' اس ذات کی نافرمانی ہے جو عظمت وجلالت اور قوت و طاقت کے اعتبار سے سب سے بردی ہے۔ اس کئے اس کی چھوٹی سے چھوٹی نافرمانی بھی بہت بردی بات ہے۔

٥٨٨ وعسن النُّعمَانِ بسن بَشيرِ ١/ ٥٨٨ حضرت نعمان بن بشير وَيُسَوُّ سے روايت ہے رضي الله عنهما قال: سَمِعْتُ كم مين في رسول الله النَّه الله عنهما قال: سَمِعْتُ الله عنهما رسُولَ اللهِ عَلَى يَقُولُ: ﴿إِنَّ الْحَلالَ بَيِّنٌ ، طلل بهي واضح ب اور حرام بهي واضح اور ان ك وَإِنَّ الحَرَامَ بَيِّنٌ، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتٌ ورميان (بست سي چزين) شبح والي بين جن كي حقيقت لا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاس، فَمَن اتَّقَى ع اكثر لوك بعلم بوت بين بو مخص شبح والى الشُّبُهَاتِ، اسْتَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ چِيرول سے في كيا اس نے اپنے دين اور عزت كو بچاليا

مُتَقَارِبَةٍ .

وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ ، وَقَعَ في الحَرَام، اورجوشبات من كركيا (يعني انهيل افتيار كرليا) وه حرام كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الحِمَى يُوشِكُ أَنْ مِن مِثلًا مُوكيا- جيسے وہ چرواہا ہے جو (كسى كى مخصوص) يَرْتَحَ فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حِمَّى، ألا چِراگاه ك اردگرد (اسپ جانوروں كو) چراتا ہے- قریب وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ، أَلا وَإِنَّ في الجَسَدِ م كه اس ك جانور اس چراگاه ك اندر واخل موكر مُضغَةً إِذَا صَلَحَت صَلَحَ الجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا است بهى چرنا شروع كرديس ك- سنو! بربادشاه كى ركه فَسَدَتْ فَسَدَ الجَسَدُ كُلُّهُ، ألا وَهِيَ القَلْبُ» (مخصوص چراگاه) موتى ب (جس مين واخل مونے كى متفقٌ عليه. وَرَوَياهُ مِنْ طُرُقِ بِأَلْفَاظِ مَسى كو اجازت نبين بوتى) سنو! الله كي ركه اس كي حرام کردہ چیزیں ہیں (جن کے قریب جانا کمی کے لئے جائز نہیں) سنو! جسم میں گوشت کا ایک مکڑا ہے 'جب وہ درست ہو تا ہے تو سارا جسم صحیح ہو تا ہے اور جب وہ خراب ہوجاتا ہے تو سارا جسم انسانی خراب ہوجاتا ہے اور وہ (مضغہ گوشت) دل ہے-

(بخاری ومسلم)

اور ان دونوں نے اسے اور بھی کئی طریقول سے روایت کیا ہے جس کے الفاظ ماہم قریب ہیں-

تخريج: صحيح بتخاري، كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه، وكتاب البيوع -وصحيح مسلم، كتاب البيوع، باب أخذ الحلال وترك الشبهات.

٨٨٥- فواكد: مشتبهات سے مراد ایسے امور و معاملات ہیں جن كى حلت و حرمت سے اكثر لوگ ناواقف ہوتے ہیں۔ تقویٰ یہ ہے کہ انہیں افتیار کرنے سے انسان گریز کرے اور جو شخص حلت و حرمت کی بروا کئے بغیران یں طوث ہوگیا' سمجھ لو کہ وہ حرام میں مبتلا ہوگیا۔ اس میں تجارت اور کاروبار کرنے والوں کے لئے بردی تنبیہہ ہے کہ 80 صرف ایسے طریقے اختیار کریں جو واضح طور پر حلال ہوں اور مشتبہ امور و معاملات سے اجتناب كرير- دو سرى اہم بات اس ميں دل كى بابت بتلائى گئى ہے كہ اس كے صلاح و فساد پر سارے جسم كى صلاح و فساد کی بنیاد ہے ۔اس لئے دل کی اصلاح بہت ضروری ہے اور اس کی اصلاح ایمان و تقویٰ کے بغیر ممکن نہیں۔

٥٨٩ - وعن أنسِ رضيَ اللهُ عنه أنَّ ٢ / ٥٨٩ حضرت انس بناتُم سے روايت ہے ، نبي كريم النَّسِيَّ ﷺ، وَجَدَ تَمْسَرَةً في الطَّريق، مُنْهَا إِلَا وراسة عِن ايك مجور ملى تو آپ ك فرمايا اكر فقالَ: «لَوْلا أَنِّي أَخَافُ أَنْ تَكُونَ مِنَ مِجْ الله عَم صدق مين عهون كالديشه نه بوتا تو میں یقیناً اسے کھالیتا۔ (بخاری ومسلم)

الصَّدَقَةِ لأَكَلْتُهَا» متفقٌ عليه.

تُخْرِيجٍ: صحيح بخاري، كتاب البيوع، باب ما يتنزه من الشبهات، وكتاب اللقطة، باب إذا وجد تمرة في الطريق \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب تحريم الزكاة على رسول - 200 فوائد: نبی کریم ملالیم اور آپ کی آل پر چونکه ذکوة و صدقات حرام ہے۔ اس لئے اس کے کھانے سے گریز فرمایا جس سے بی بات معلوم ہوئی کہ جس چیز کے جائز ہونے میں شک ہو۔ ایک مسلمان کو اس سے اجتناب ہی کرنا چاہیے جیسا کہ اس سے پہلی حدیث میں بیان ہوا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ راستے میں کوئی معمولی چیز گری پڑی ملے ، جس کی خاص اہمیت نہ ہو تو انسان اس کو اپنے استعال میں لاسکتا ہے۔ اس کے لئے اعلان و اشتمار ضروری نہیں جیسا کہ بیش قیمت ملنے والی چیزوں کے لئے ایسا کرنا ضروری ہے تا کہ اس اس کا اصل مالک تک پہنچا دیا جائے۔ اس طرح کھانے کی چیز اٹھا کر کھالینا بھی اس سے ثابت ہوا۔اس میں تواضع بھی ہے اور اللہ کی نعمت کی قدروانی بھی۔

٥٩٠ وعن النَّوَ س بنِ سَمعان س معان مهم الم ١٩٥ حضرت نواس بن معان بناته س روايت به رضي الله عنه عن النَّبِيِّ قَال: «البرُّ نجي كريم النَّلِيم نے فرمايا نيكی الجھے اخلاق كا نام ہے اور حُسنُ الخُلُقِ، وَالإِثْمُ مَا حاكَ في نَفْسِكَ، گناه وه ہے جو تیرے ول میں كھئك پیدا كرے اور لوگول وكر فستَ أَنْ يَطَّلِع عَلَيْهِ النَّاسُ» رواه كاس پر مطلع ہونا تجھے ناگوار گزرے - (مسلم) مسلم. «حَاكَ» بالحاءِ المهملةِ والكافِ، عَلَى عَلَيْهِ والكافِ، كَاكُ موء وركاف كے ساتھ - اس میں ترود اور أَيْ : تَرَدَّدَ فيهِ.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تفسير البر والإثم.

•09- فوا کد: اسلام میں حسن اخلاق کا جو درجہ ہے' اس میں بھی اس کی وضاحت ہے۔ لینی خنرہ روئی سے الحال کو تکلیف نہ پنچانا' بلکہ آرام و سہولت پنچانے کی سعی کرنا' لوگوں کے کام آنا اور نیکی کے کاموں سے تعاون کرنا' کشاوہ دستی سے کام لینا اور دو سرول کے لئے بھی وہی پیند کرنا جو انسان اپنے لئے پند کرتا ہے وغیرہ' سید سب اخلاقی خوبیاں ہیں جو اسلام کی نظر میں نیکیاں ہیں۔ ہر فتیج اور شروالا کام گناہ ہے' اس کی یمال دو علامیش بیان کی گئی ہیں۔ ایک بید کہ اس کے کرنے پر انسان کے دل میں کھٹک بیدا ہو اور دو سری بید کہ اس سے ہا شہر ہونے کو وہ پند نہ کرے۔ بید حدیث اس امر پر بھی دلیل ہے کہ انسانی فطرت (اگر برے ماحول اور صحبت بدکی وجہ سے مسخ نہ ہوگئی ہو تو) انسان کی صحیح بات کی طرف رہنمائی کرتی اور برائیوں سے روکتی ہے۔

٥٩١ - وعن وابِصةَ بن معبد مم ١٩٥ حفرت وابصه بن معبد وابعه بن معبد وابعه بن معبد وابعه بخ معبد فقال: «جغت تسالُ عن البورا» قلتُ: معن فقال: «بخ معبد البورا» قلتُ: معن فقال: «اسْتَفْتِ قلْبَكَ، البورا؛ بال- بس آب نے فرمایا اپنے ول سے بوچھو معلی وابعہ معمد وابعہ وابعہ وابعہ وابعہ معمد وابعہ وابعہ

حدیث حسن، رواهٔ أحمدُ، وَالدَّارِمِيُّ في وے دیں اور تجھے فتویٰ دے دیں-«مُسْنَدَیْهمَا».

تخريج : مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢٢٨/٤ ـ وسنن دارمي، كتاب البيوع، باب "دع ما يريبك إلى ما لا يريبك".

۵۹- فوا کد: اس میں نبی ملتی اللہ کے معجزے کے علاوہ کہ آپ نے سوال سے پہلے ہی اس کا سوال ہوجھ لیا' اس امری وضاحت ہے کہ انسان کا ول سب سے بڑا مفتی ہے۔ انسان کو چاہیے کہ وہ اپنے دل کو ایمان کے نور سے منور رکھے تاکہ وہ اس کی صحیح رہنمائی کرتا رہے۔

٥٩٢ - وعن أبي سَرْوَعَةَ - بكسر ٥/ ٢٩٢ حفرت ابو سروعه-- سين ك زير اور زبرك ساتھ --- عقبہ بن حارث رہائٹر سے روایت ہے کہ السين المهملة ونصبها ـ عُقْبَةَ بن الحارثِ رضي اللهُ عنهُ أَنَّهُ تزَوَّجَ ابْنَةً لأبِي إهاب بن المول في الوالب بن عزيز كي لركي سے شادي كي تو ان عَزِيزِ، فَأَتَنْهُ امْرَأَةٌ فقالَت: إنِّي قَدْ أَرْضَعْتُ كَ بِإِس ايك عورت نے آكر كما كه ميں نے عقبه اكو عُقْبَةَ والَّتِي قَدْ تَزَوَّجَ بِها، فقالَ لَها عُقْبَةُ: اور اس الركى كوجس سے عقبہ نے شادى كى ہے (دونوں مَا أَعْلَمُ أَنَّكِ أَرْضَعْتِنِي وَلا أَخْبَرتِنِي، كو) دوده بلايا ب تو حضرت عقب نے اس سے كما مجھ تو معلوم نہیں کہ تونے مجھے دودھ بلایا ہے اور نہ تونے فَرَكِبَ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْةُ بِالْمَدِينَةِ، اس کی بابت مجھے (پہلے) ہتلایا ہے۔ پس عقبہ سوار ہو کر فَسَأَلُهُ، فقال رسُولُ الله ﷺ: ﴿كَيْفَ، وَقَدْ غَيرَهُ. رواهُ البخاري. "إهَابٌ" بكسرِ مي آي عن يوجها تو رسول الله مليَّ يم إن ارشاد فرمايا " یہ نکاح کیوں کر قائم رہ سکتا ہے جبکہ یہ بات کمی گئی ہے الهمزة، وَ«عَـزيـزٌ» بفتح العيـن وبـزاي ۔ پس حضرت عقبہ انے اس لڑی سے جدائی اختیار کرلی مكرّرة. اور اس لڑکی نے عقبہ کے علاوہ کسی اور شوہرسے نکاح

کرلیا۔ (صحیح بخاری) اهاب' ہمزہ پر زیر ہے۔ اور عزیز' عین کے زبر اور وو زاء کے ساتھ ہے۔

تَحْرِيجٍ: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب الرحلة في المسألة النازلة، وكتاب البيوع، وكتاب البيوع، وكتاب النكاح.

۵۹۲- فواکر: عورت کی گواہی کے بارے میں بہت سے اختلافات ہیں لیکن وہ مالی معاملات اور صدود و قصاص کے بارے میں بہت سے اختلافات ہیں لیکن وہ مالی معاملات اور صدود و قصاص کے بارے میں ہیں ان کی گواہی کو مرد کی گواہی سے نصف اور ایک مرد کے مقابلے میں وہ عورتوں کو ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح صدود و قصاص کے معاملات میں علمائے اسلام نے مقابلے میں وہ عورتوں کو ضروری قرار دیا گیا ہے۔ اس طرح صدود و قصاص کے معاملات میں علمائے اسلام نے مورت کی گواہی کو اثبات حد کے لئے ضروری سمجھا ہے تاہم ایسے

معالمات میں جن پر مرد مطلع نہیں ہوپاتے' ان میں تنا ایک عورت کی گواہی کو بھی قبول کرنے پر ان کا اتفاق ہے۔ جیسے ولادت' استملال اور عورتوں کے عیوب وغیرہ کے مسائل ہیں۔ اس حدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کہ ایک عورت کی اس گواہی پر کہ اس نے دونوں کو دودھ پلایا ہے اور اس اعتبار سے یہ دونوں رضاعی بمن بھائی ہیں' انہوں نے جدائی افتتیار کرلی اور نبی ملتی ہے کہ رضاعت کا علم ہونے کے بعد اس نکاح کو ناجائز قرار دیا۔

اس کے معنی ہیں جس میں تنہیں شک ہو وہ چھوڑ دو اور جس میں شک نہ ہو'اسے اختیار کرو-

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب «اعقلها وتوكل».

كُلَّ يَوْمٍ، وَبَاقِي كَسبِهِ يَكُونُ للعَبْدِ.

- ما میں بھی شبے والی چزیں ترک کردینے کی تاکید ہے جیسا کہ گذشتہ احادیث میں بھی بیان ہوا-ے / ۵۹۳ حضرت عائشہ رشی نیا سے روایت ہے کہ ٩٤٥ \_ وعن عائشةَ رضيَ اللهُ عنها حضرت ابوبكر صديق بخاتئه كاايك غلام تهاجو آپ كو كماكر قالت: كانَ لأبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ رضيَ اللهُ دیا کرتا تھا اور ابوبکر اس کی کمائی سے کھاتے تھے' ایک عنه، غُلامٌ يُخْرِجُ لَهُ الْخَراجَ وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ دن وہ کوئی چیز لایا اور حضرت ابو بکر انے اسے کھالیا او يَأْكُلُ مِنْ خَرَاجِهِ، فَجَاءَ يَوْماً بشَيْءٍ، فَأَكَلَ غلام نے کما' آپ جانتے ہیں یہ کیا چیز ہے؟ حضرت ابو بكر مِنْهُ أَبُو بَكْر، فَقَالَ لَهُ الغُّلامُ: تَدْري " نے فرمایا (بتاؤ) ہی کیا چیز ہے؟ اس نے کما' میں نے مَا هٰذَا؟ فَقَالُ أَبُو بَكْرٍ: وَمَا هُوَ؟ قَالَ: زمانہ جاہلیت میں ایک شخص کے لئے نجومیوں والی پیش كُنْتُ تَكَهَّنْتُ لإنْسَانٍ في الجَاهِلِيَّةِ گوئی کی تھی' حالانکہ میں نجومیوں والے علم سے اچھی وَمَا أُحْسِنُ الكَهَانَةَ إِلَّا أَنِّي خَدَعْتُهُ، فَلَقِينِي، فَأَعْطَانِي بِذٰلِكَ هٰذَا الَّذِي أَكَلْتَ طرح واقف نہیں تھا۔ پس میں نے بول ہی تیر تکا چلایا مِنْهُ، فَأَدْخَلَ أَبُو بَكْرِ يَدَهُ فَقَاءَ كُلَّ شَيْءٍ فِي تھا۔ چنانچہ وہ (آج) مجھے ملا اور اس نے مجھے یہ چیروی بَطْنِهِ. رواهُ البخارَي. «الخَراجُ» شَيْءٌ جس سے آپ نے کچھ کھایا ہے۔ پس حضرت ابو بکرا کے اپنا ہاتھ منہ میں ڈالا اور پیٹ میں گئی ہوئی چیز تے کے يَجْعَلُهُ السَّيِّدُ عَلَى عَبْدِهِ يُؤَدِّيهِ إلى السيِّد

الخراج وہ آمدنی ہے جسے آقا اپنے غلام کے لئے لازم کردیتا ہے کہ روزانہ اسے اداکرنی ہے اور اس

ذریعے باہر نکال دی۔ (بخاری)

#### کے علاوہ باقی آمرنی غلام کی ہوتی ہے۔ لینی ایک مقررہ روزينه يا يوميه آمدني-

تَحْريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب أيام الجاهلية.

۵۹۴- فواكد: ني كريم مالي يا كي بعثت سے قبل عربوں ميں علم نجوم (كمانت) كاسلىله عام تھا- اسلام نے آكراسے من کیا اور اس کی آمدنی کو حرام قرار دیا- اس کئے جب حضرت ابو بکر صدیق رہائٹہ کو یہ بات معلوم ہوئی کہ غلام کی لائی ہوئی چیزاس کے کمانت کی آمذنی ہے تواسے تے کے ذریعے باہر نکال دیا۔ یہ ان کی غایت درجہ زہر و ورع کی اور امور جاہلیت سے اجتناب کی ولیل ہے۔

۸ / ۵۹۵ حضرت نافع مسے روایت ہے کہ حضرت عمر بن خطاب مناتحة نے مهاجر من اولین کے لئے چار (جار) ہزار درہم(سالانہ) وظیفہ مقرر فرمایا اور اینے بیٹے کے کئے ساڑھے تین ہزار۔ تو انہیں کما گیا کہ یہ بھی تو مهاجرین میں سے ہے۔ آپ انے اس کا وظیفہ کیوں کم هَاجَرَ بِهِ أَبُوهُ . يَقُولُ: لَيْسَ هُوَ كَمَنْ هَاجَرَ ركها ؟ تو آبِ في فرمايا اس تو اس ك باب نے ہجرت کروائی ہے۔ مطلب سے ہے کہ یہ ان کی طرح نمیں ہے جنہوں نے خود ہجرت کی۔ (بخاری)

٥٩٥ ـ وعن نيافِع أنَّ عُمَرَ بُنَ الخَطَّابِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ ، كَانَ فَرَضَ للْمُهَاجِرِينَ الأُوَّلِينَ أَرْبَعَةَ آلافٍ، وَفَرَضَ لاَيْنِهِ ثَلَاثَةَ آلافٍ وَخَمْسَمِائةٍ ، فَقِيلَ لَهُ : هُوَ مِنَ المُهَاجِرِينَ فَلِمَ نَقَصَهُ ؟ فقال: إنَّما بنَفْسهِ. رواهُ البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب هجرة النبي ﷺ وأصحابه إلى

٩٩٥- فواكد: اس مين حضرت عمر بن تشرك نهد و ورع اور امانت و ديانت كابيان سے كه انهول نے بيت المال یں اپنے بیٹے کا وظیفہ دو سرے مہاجرین سے پانچ سو درہم کم رکھے صرف اس بنا پر کہ اس نے چونکہ اپنے والدين كى معيت ميں جرت كى تھى' اس كے اس كا درجہ ان مهاجرين سے كچھ كم مونا چاہيے جنهوں نے بذات خور اپنی مرضی سے ہجرت کی- رضی اللہ عنهم

ریاض الصالحین کے اکثر نسخوں میں صاحر بہ ابوہ ہے لیکن صیح بخاری میں یہ هاجر بہ ابواہ (اس کے والدین فے اسے ہجرت کرائی ہے)۔ یہ کردار' اس کردار سے کتنا مختلف ہے جو آج کل مسلم ممالک میں مسلط حکمران پیش کررہے ہیں جس میں اقرباء نوازی ہی اقرباء نوازی اور پارٹی نوازی ہی پارٹی نوازی ہے۔ سارے قومی وسائل انول کو ہی نوازنے پر صرف ہورہے ہیں اور عام لوگوں کے مسائل و مشکلات سے انہیں کوئی دلچیں ہی نہیں - فانالله وانااليه راجعون

٩ / ٥٩٧ حضرت عطيه بن عروه سعدي صحابي رخالته سے ٥٩٦ - وعن عَطِيَّةَ بن عُرْوَةَ روایت ہے رسول اللہ طلق کیا نے فرمایا بندہ پر ہیز گاروں السُّعْدِيِّ الصَّحَابِي رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أَ "لَا يَبْلُغُ العَبْدُ أَنْ يَكُونَ كَ ورج تك اس وقت بى بَنِيج سكتا ہے جب وہ ايى مِنَ المُتَّقِينَ حَتَّى يَدَعَ مَا لا بَأْسَ بِهِ، حَذَراً چيزي بھى چھوڑ دے جس ميں كوئى حرج نہ ہو تاكہ وہ لِمَا بِهِ بَانْسٌ». رواهُ الترمذي وقال: ان چيزوں سے پچ جائے جن ميں حرج ہے۔ حديث حسن.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الزهد، باب من درجات المتّقين.

شخ الباني نے اسے ضعیف کہا ہے۔ دیکھئے تخریج "الحلال و الحرام" للقرضاوی من ۱۷۸۔

- **997 فوا كد:** اس ميں شبع والى چيزوں سے بيخ كو تقوى كا تقاضا اور متقين كى علامت بتلايا كيا ہے- يه روايت كو سنداً ضعيف ہے ليكن اس كا مضمون وہى ہے جو ديكر صحح احاديث ميں بھى بيان كيا كيا ہے- جيسا كه گذشته احاديث سے واضح ہے-

79۔ بَابُ اسْتِحْبَابِ الْعُزْلَةِ عِنْدَ فَسَادِ ٢٩۔ لوگول اور زمانے کے بگاڑ کے وقت الزَّمَانِ الزَّمَانِ الرَّمَانِ الدِّينِ أَوْ وُقُوعِ مشتبہ چيزوں ميں مبتلا ہونے کے انديشے سے أو الْخَوْفِ مِنْ فِتْنَةِ فِي الدِّينِ أَوْ وُقُوعِ مشتبہ چيزوں ميں مبتلا ہونے کے انديشے سے في حَرَامِ وَشُبُهَاتِ وَنَحْوِهَا گوشہ نشينی کے پينديدہ ہونے کابيان في حَرَامِ وَشُبُهَاتِ وَنَحْوِهَا

قال الله تعالى: ﴿ فَفِرُّوا إِلَى اللهِ إِنِي لَكُمْ الله تعالى نے فرمایا: پس تم الله كى طرف دو رُو ' بِ شك مِّنهُ مَذِيرٌ مَّبِينٌ شَهِ [الذاريات: ٥٠]. مِن تمهيس كھلا وُرانے والا ہوں۔

فائد ہُ آیات: اللہ کی طرف دوڑنے کا مطلب ہے' اس پر ایمان لانا اور اس کی اطاعت اختیار کرنا۔ امام نووی یک اس باب میں اس آیت کو ذکر کرکے گویا استدلال فرمایا ہے کہ جب شہروں اور آبادیوں میں بگاڑ عام کی وجہ سے دین پر عمل کرنا مشکل ہوجائے یا دین و ایمان کو خطرہ اور حرام و مشتبهات میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہو' تو انسان کے لئے جنگلوں اور میاڑیوں کی چوٹیوں پر جاکر بسیرا کرلینا مستحب ہے تا کہ دین کی حفاظت ہو سکے۔

الله عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ وَقَاصَ اللهِ عَلَيْ وَقَاصَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهَ يَخْوَبُ العَبْدَ التَّقِيَّ الغَنِيَّ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهَ يَخْوَبُ العَبْدَ التَّقِيَّ الغَنِيِّ الغَنِيِّ اللهَ المَوْدِدِ (الغَنِيِّ الغَنِيِّ المَوْدِدِ (الغَنِيِّ ): عَلَمُ اللهُ المَوْدِدِ (الغَنِيِّ ): عَلَمُ اللهُ اللهُو

ا / 292 حفرت سعد بن ابی و قاص رہائی ہے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طائی ایم کو فرماتے ہوئے ساکہ اللہ تعالی اس بندے سے محبت رکھتا ہے جو پر بیزگار ' مخلوق سے بے نیاز اور پوشیدہ ہو۔ (لیمنی شہرت اور نمورونمائش سے اجتناب کرنے والا ہو) (مسلم) غنی سے مراد ول کا غنی ہے (لیمنی جو صرف اللہ سے امید وابستہ کرے اور لوگوں سے بے نیاز رہے) جیسا پہلے حدیث صبحے میں گزرا۔

تخريج: صحيح مسلم، أواثل كتاب الزهد والرقائق.

294- فوائد: اس میں اللہ کی اطاعت و عبادت کے لئے عزلت (گوشہ نشینی) کا استحباب ہے بالخصوص جبکہ فساد عام اور لوگوں سے اختلاط کی صورت میں دین کو خطرہ لاحق ہویا اس پر عمل کرنا مشکل ہو-

٥٩٨ ـ وعن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه قال: قَالَ رَجُلٌ: أَيُّ النَّاس أَفْضَلُ يَا رَسولَ الله! قال: «مُؤْمِنٌ مُجَاهِدٌ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ في سَبيل اللهِ» قال: ثم من؟ قَال: «ثـم رَجُلٌ مُعْتَزِلٌ فيي شِعْبِ مِنَ الشَّعَابِ يَعْبُدُ رَبَّه». وفي روايةٍ: «يَتَّقِى الله، وَيَدَعُ النَّاسَ مِنْ شَرِّهِ» متفقٌ عليه.

۲ / ۵۹۸ حضرت ابوسعید خدری بخالتی سے روایت ہے كه ايك آدمى في يوچها اے الله ك رسول! كون سا شخص افضل ہے؟ آپ ؓ نے ارشاد فرمایا' وہ مومن جو الله کے رائے میں اپنی جان اور اینے مال کے ساتھ جماد کرے۔ اس نے یو چھا' پھر کون؟ آپ نے فرمایا' پھروہ آدمی افضل ہے جو بیاڑ کی کسی گھاٹی میں گوشہ نشیں ہوکراینے رب کی عبادت کرتا ہے۔

اور ایک روایت میں ہے ' وہ اللہ سے ڈر تا اور لوگوں کو اپنے شرسے محفوظ رکھتا ہے۔ (بخاری ومسلم)

تَحْورِيج : صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب أفضل الناس مؤمن يجاهد بنفسه وماله في سبيل الله \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الجهاد والرباط.

۱۹۵۰ فوا کد: اس میں بھی جہاد فی سبیل اللہ کے بعد دو سرے نمبر پر اس مخص کی فضیلت بیان کی گئی ہے جو صرف اس نیت سے گوشہ نشینی اختیار کرے کہ وہ اللہ کی عبادت کرے گااور لوگوں کو اپنے شرسے محفوظ رکھے گا- اس میں دینی امور سے متعلق سوال کرنے کا بھی استحباب ہے۔ شعب 'پیاڑی راستے یا دو بہاڑوں کے درمیان گزرگاه کو کتے ہیں۔

> ٥٩٩ \_ وعنه قال: قال البخاري. وَ«شُعَف الجبَالِ»: أعْلاَهَا.

۳ / ۵۹۹ سابق راوی ہی سے روایت ہے رسول اللہ رسولُ اللهِ عَلَيْ : «يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ خَيْرَ مَالِ طَلْحَالِم نَ فرمايا عنقريب ايبا وقت آئ كاكم مسلمان كا المُسْلِم غَنَمٌ يَتَبِعُ بِهَا شَعَفَ الجِبَالِ، بمترين مال وه بكريان مون كى جن كو لے كروه بهاڑوں كى وَمَوَاقِعَ الْقَطْرِ يَفِرُ بِدينِهِ مِنَ الفِتَنِ» رواه چوٹیوں اور بارش کے گرنے کی جگہوں (جنگلوں میں) جائے گا۔ شہرول سے اس کا بیہ فرار اینے دین کو فتوں سے بچانے کے لئے ہوگا۔ (بخاری) شعف الجال عياري چوڻيال-

تَخْرِيْنَ : صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب من الدين الفرار من الفتن، وكتاب الفتن، وغيرهماً من الكتب.

کے اندر رہتے ہوئے دین کو بچانا مشکل ہوجائے گا۔ ایسے حالات میں دین کو بچانے کے لئے شہروں سے راہ فرار افتیار کرنے کے سواکوئی چارہ نہیں ہوگا۔ آج اخلاق و کردار کا یہ بگاڑ اسلامی ممالک میں عام ہے۔ جس کی وجہ سے لوگ روز بروز دین سے دور بلکہ اس سے محروم ہوتے جارہے ہیں اور دین داروں کا دین پر قیام اور عمل مشکل سے مشکل تر ہوتا جارہا ہے۔

٦٠٠ ـ وعَنْ أبي هُريرة رضي الله عَنْه عَن النَّبِيِّ عَلِيَّةٍ قال: «مَا بَعَثَ اللهُ نَبيّاً إِلَّا رَعَى الْغَنَمَ الْغَنَمَ فَقَالَ أَصْحَابُه: وَأَنْتَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، كُنْتُ أَرْعَاهَا عَلَى قَرَاريطَ لأَهْل مَكَّةَ» رواه البخاري.

٣ / ٢٠٠ حضرت ابو مريره رفالته سے روايت ہے نبي كريم النَّهُ مِنْ مَعْ مِنْ اللَّهُ نَهُ جُو نِي بَهِي بَعِيجًا 'اس نِهُ بَكُريالِ اللَّهُ عَلَيْ إِنَّ اللَّهُ مِنْ بَكُريالٍ ضرور چرائیں۔ پس آپ کے صحابہ انے پوچھا' اور آپ ئے بھی (بکریاں چرائیں)؟ آپ کے فرمایا' ہاں۔ میں کے والوں کی بکریاں چند قیراط کے عوض چرایا کر تا تھا۔

(بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإجارة، باب من رعي الغنم علي قراريط.

•٧٠- فوا مَد: قراريط ، قيراط كى جمع ہے- يه دينار كا بيسوال اور بعض كے نزديك ٢٣ وال حصه ہے- اس ميں بظاہر حكت يد معلوم موتى ہے كه اس طرح انبياء عليم السلام كے لئے انسانوں كے ساتھ معامله كرنا اور ان كى طرف سے پہنچنے والی اذیتوں کو برداشت کرنا آسان ہوجائے کیونکہ ایک چرواہے کو بکریوں کی حفاظت کے لئے بڑے صمرو ضبط سے کام لینا پڑتا ہے۔ یہ مثق ' پغیبر کے کام آتی ہے۔ علاوہ ازیں اس میں حلال پیشے اختیار کرنے کی ترغیب ہے چاہے لوگ اسے کمتر ہی سمجھیں۔ اس کئے انبیاء علیهم السلام نے بھی مختلف پیشے اختیار کئے۔

> ٦٠١ ـ وعنه عَنْ رسولِ الله ﷺ أنه غَنيمَةٍ في رَأْسِ شَعَفَةٍ مِنْ هٰذِهِ الشَّعَفِ، أَوَّ بَطن وَادِمِنْ هَٰذِه الأَوْدِيَةِ، يُقِيمُ الصَّلاةَ،

۵ / ۲۰۱ سابق راوی ہی سے روایت ہے -رسول اللہ قال: «مِنْ خَيْرِ مَعَاشِ النَّاسِ لَهُمْ رَجُلٌ النَّيْمِ فَي اللهُ ال مُمْسِكٌ عِنَانَ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ اللهِ، يَطِيرُ عَلَى مُحْص كى ج جو الله كراسة مين اب مُحورث كي مَتْنِهِ، كُلَّمَا سَمِعَ هَيْعَةً أَوْ فَزْعَةً، طَارَ عَلَيْهِ لَكَام تَقام موت موس كي پيٹھ پر سوار موكر الراثا يَبْتَغِي القَتْلَ أَوِ الْمَوْتَ مَظَانَّه، أَوْ رَجُلٌ في ج- (تيزى سے ادهر ادهر آتا جاتا ہے) جب بھى كوئى وها که یا گھراہٹ کی آواز سنتا ہے تو اڑ کر (لیعنی ٹیزی سے) وہاں پنچتا ہے۔ قتل ہوجانے یا موت کے موقع وَيُوتِي الزَّكَاةَ، وَيَعْبُدُ رَبَّهُ حَتَّى يَأْتِيَهُ اليَقِينُ مَقامات كو تلاش كرتا ہے يا وہ شخص (بمترزندگی كا طال لَيْسَ مِنَ النَّاسِ إلَّا في خَيْرٍ "رواه مسلم. ہے) جو تھوڑی سى بريوں كے ساتھ بياڑ كى كسى چوٹى پر یا ان وادبول (گھاٹیوں) میں سے کسی وادی (گھاٹی) میں ا قامت گزیں ہو' وہاں نماز قائم کرتا' زکو ۃ ادا کرتا اور اپنے رب کی عبادت کرتا ہے حتیٰ کہ اسے موت آجاتی ہے۔ وہ لوگوں میں بہتر حالت میں ہی ہے۔ (مسلم)

یطیر کے معنی ہیں جلدی کرتا ہے۔ متنه اس وَ «الْهَيْعَةُ» : الصَّوْتُ للحَرْب وَ «الفَزْعَةُ» : كي بشت- هيعه " الراتي كي آواز (وهماكم " فَارَعَكَ نَحْوُهُ. وَ «مَظَانُ الشَّيْءِ»: المَوَاضِعُ الَّتِي وَغِيره) فزعة كامفهوم بهي اس جيها بي مهد مظاك يُظَنُّ وُجُودُهُ فِيهَا. وَ «الغُنَيمَةُ» بضم الثّى كامطب بالي عَلَمين جن مِن اس كو وهو كُا

«يَطِيــرُ» أَيْ: يُسْــرِعُ. وَ«مَتْنُــهُ»: ظَهْــرُهُ.

الغين - تصغير الغنم. وَ «الشَّعَفَةُ » بفتح ممان اور امكان بو- الغينمة 'غين بر بيش 'غنم ٱلشِّين والعين: هي أعْلَى الجَبَل.

(بكرى) كى تصغير-تھوڑى سى بكريان-السعفة ،شين عین اور فاء پر زبر' بہاڑ کا بالائی حصہ (چوٹی)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الجهاد والرباط.

۱۰۴- فوائد: اس میں دو قتم کے افراد کو سب سے بہتر بتلایا گیا ہے- ایک وہ جو جہاد کی تیاری میں مصروف اور اس کے لئے ہمہ وقت آمادہ و مستعد رہتا ہے۔ دو سرا' وہ جو اپنے دین کی حفاظت اور اس پر عمل کرنے کے لئے شری آبادیوں کو چھوڑ کر بیاڑوں اور جنگلوں میں جابتا ہے اور تھوڑی سی بکریوں کے ذریعے سے اپنا گزارہ کرتا

## ٧٠ بَابُ فَضْلِ الإِخْتِلاَطِ بِالنَّاسِ ٥٠ لوگول سے میل جول رکھنے کی فضیلت كابيان

مثلاً جعه 'جماعتوں' نیکی کے مقامات اور مجالس ذکر میں لوگوں کے ساتھ حاضرہونا' بہار کی عیادت ' جنازوں میں حاضری' ضرورت مند کی خبر گیری اور جابل کی رہنمائی اور اس طرح کے ویگر مصالح کے لئے لوگوں سے ربط و تعلق 'بشرطیکہ وہ نیکی کا حکم دینے اور برائی سے روکنے پر قادر ہو اور لوگوں کو ایذا دہی سے اینے نفس کو باز رکھے اور دو سرول کی طرف سے پہنچنے والی ایذاء پر صبر کر۔

وحضور جمعهم وجماعاتهم ومشاهد الْخَيْرِ، وَمَجَالس الذِّكْر مَعَهُمْ، وَعيَادَة مَريضِهمْ، وَحُضُور جَنَائِزهِمْ، وَمُواسَاةٍ مُحْتَاجِهمْ، وَإِرْشادِ جَاهِلِهمْ، وَغَيْر ذَٰلِكَ صنْ مَصَالحهم لمَنْ قَدرَ عَلَى الأَمْر بِالْمَغْرُوف، وَالنَّهْى عَنِ الْمُنْكَرِ وَقَمَعَ نَفْسَهُ عَن الْإِيذَاءِ ، وَصَبَرَ عَلَى الْأَذَى

امام نووی ؓ فرماتے ہیں یہ بات احیمی طرح جان لو کہ لوگوں سے میل جول کا وہ طریقہ جس کا ذکر میں نے کیا ہے' میں پسندیدہ طریقہ ہے جس پر رسول اللہ ملتی کیا اور تمام انبیاء علیهم السلام اور اس طرح خلفائے راشدین اور ان کے بعد صحابہ و تابعین اور ان کے بعد علمائے مسلمین اور دیگر نیک لوگ کاربند رہے اور نیمی اکثر تابعین اور ان کے بعد آنے والے لوگوں کا مذہب ہے۔ اس کے امام شافعی' امام احمد اور اکثر فقها رحمهم الله ا جمعین قائل رہے ہیں۔ اللہ تعالی کا فرمان ہے ''نیکی اور عنهم أُجمعينَ، قال الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَثُوا يَرِمِيزُكَارِي كَ كَامُول مِينَ ايك ووسرے سے تعاون

اعْلم أَن الاخْتِلاط بالنَّاس على الوَجْهِ الَّذي ذَكَرْتُهُ هُو المختار الذي كان عليه رسولُ اللهِ ﷺ وسائِـرُ الأنبياءِ صلواتُ اللهِ وسلامُه عليهم، وكذلك الخُلفاءُ الرَّاشدونَ، ومَنْ بعدَهُم مِنَ الصَّحَابةِ وَالتَّابعينَ، وَمَنْ بَعدَهُم مِنْ عُلَماءِ المُسْلِمِينَ وَأَخيَارِهِم، وَهُوَ مَذْهَبُ أَكْثَرِ التَّابِعِينَ وَمَنْ بَعِدَهُمْ، وَبِهِ قَالَ الشَّافِعِيُّ وأَحْمَدُ، وَأَكْثَرُ الفُّقَهَاءِ رضي الله عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقَوَى ﴾ [المائدة: ٢] والآيات كرو" (سوره ماكده ٢) اور ميں نے جو ذكر كيا ہے اس في معنى ما ذكر تُه كثيرة معلومة.

فوا كد باب: امام نووى رحمہ اللہ تعالى نے جس جامعیت سے باب باندھا ہے واقعہ یہ ہے كہ اس میں اسلای تعلیمات كا خلاصہ اور نچوڑ آگیا ہے كيونكہ دین اسلام دین رہبانیت تو نہیں ہے كہ دنیا سے بھاگ كر جنگلول اور صحراؤل میں انسان نكل جائے بلكہ انسان كا اصل كمال یہ ہے كہ انسانوں كى آبادى میں رہ كر اللہ كے اور اس كے بندوں كے دونوں كے حقوق صحح طریقے سے ادا كرے اور حق و باطل كى كتكش اور معركہ آرائى میں حق كو سربلند كرنے اور باطل كى سركوبى كے لئے جدوجمد كرے اور اس راہ كى صبر آزما مشكلات كو خندہ بیشائى سے برداشت كرے۔ اس لئے ایک حدیث میں فرمایا گیا ہے۔ المومن الذي یخالے الناس ویصبر علی اذاھے مافضل من المومن الذي لايخالے الناس ويصبر علی اذاھے مافضل من المومن الذي لايخالے الناس ويصبر علی اداھے الفاص دو مومن جو لوگوں سے میل جول رکھتا اور ان سے پہنچنے والی تکلیفوں پر صبر کرتا ہے 'وہ اس مومن سے افضل ہے جو لوگوں سے میل ملاپ رکھتا ہے اور نہ ان كی تکلیفوں پر صبر کرتا ہے 'وہ اس مومن

# ٧١ بَابُ التَّوَاضُعِ وَخَفْضِ الْجَنَاحِ الدَّوَاضَعِ اور مُومَنول كَ ساتھ نرمى سے اللہ التَّواضُعِ وَخَفْضِ الْجَنَاحِ اللهُ الْمُؤْمنينَ لِيْنِ الْمُؤْمنينَ لَمُؤْمنينَ الْمُؤْمنينَ اللهُ اللهُ

قال الله تعالى: ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اللهِ تعالى: ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ النَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥] وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدّ مِنكُمْ

عَن دِينِهِ، فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ آَذِلَّةٍ وَعَن دِينِهِ، فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ آَذِلَّةٍ وَعَلَى الْكَلْفِرِينَ ﴾ عَلَى الْكَلْفِرِينَ ﴾ عَلَى الْكَلْفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٤] وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيَّمُ ٱلنَّاسُ يَ

إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلَنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِيَعَارَفُواً ۚ إِنَّ أَحْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْفَكُمْ ﴾ لِتَعَارَفُواً إِنَّ أَحْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْفَكُمْ ﴾

[الحجرات: ١٣] وقال تعالى: ﴿ فَلَا تُرَكُّواْ أَنفُسَكُمُ ۚ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اَتَّقَىٰٓ ﴾

[النجم: ٣٢] وقال تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ أَصَلُ ٱلأَعْرَافِ رِجَالًا يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَكُمْ قَالُواْ مَا أَغْنَىٰ عَنكُمْ

جَمْعُكُم وَمَا كُنتُم تَسَتَكَبِرُونَ ١١٥ أَهَا وُلاَهِ ٱلَّذِينَ

أَقْسَمَتُمْ لَا يَنَالُهُمُ ٱللَّهُ بِرَحْمَةً اَدْخُلُواْ ٱلجَنَّةَ لَا خُونُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَنتُمْ تَحْزُنُونَ ﴾ [الأعراف:

٨٤ \_ ٤٩].

الله تعالی نے فرمایا: جو مومن تیرے پیرو کار ہیں' ان سے نرمی کے ساتھ پیش آ۔

اور فرمایا اللہ نے: اے ایمان والو' جو تم میں سے اپنے دین سے پھرجائے تو عنقریب اللہ ایسے لوگ پیدا فرمادے گا جن سے اللہ محبت کریں گا جن سے اللہ محبت کریں گا ور وہ اللہ سے محبت کریں گے مومنوں کے لئے وہ نرم اور کافروں پر سخت ہوں گے۔

نیز فرمایا: اے لوگو! ہم نے تہیں ایک مرد اور ایک عورت سے پیداکیا (یعنی تم سب کی اصل ایک ہے) (اور تہیں خاندانوں اور قبیلوں میں بانٹ دیا تا کہ تم ایک دوسرے کو پیچانو ' بے شک اللہ کے ہاں تم سب میں زیادہ عزت والا وہ ہے جو تم میں سب سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا ہے۔

نیز فرمایا: تم ایخ آپ کو پاک مت کهو' وہ تم میں سے تقوی والوں کو خوب جانتا ہے۔ اور فرمایا الله نے: اعراف والے کچھ لوگوں کو پکاریں گے جن کو وہ ان کی علامت سے پہچانتے ہوں گے، کہیں گے۔ تم کو تمہارا جھا اور تمہارا اپنے کو بڑا سمجھنا کچھ کام نہ آیا۔ کیا بیہ وہی لوگ ہیں جن کی بابت تم قشمیں کھایا کرتے تھے کہ ان کو الله کی رحمت حاصل نہیں ہوگی؟ (ان کو حکم ہوگا) جنت میں داخل ہوجاؤ تم پر کوئی خوف ہوگا اور نہ تم غمگین ہوگے۔

فائدہ آیات: پہلی دو آیات میں اہل ایمان کے ساتھ نرمی اور تواضع سے پیش آنے کا عکم ہے۔ تیسری آیت میں کما گیا ہے کہ تم سب کی بیدائش ہوئی ہے۔ اس لئے نسب اور قبیلے کی بنیاد پر کوئی کسی سے برتر نہیں ہے۔قبیلے اور برادریاں تو محض شاخت اور تعارف کے لئے ہیں۔ ایک دو سرے پر فخرو غرور کے اظہار اور تفوق و برتری جتلانے کے لئے نہیں ۔ کیونکہ عنداللہ نسب و خاندان کی کوئی حیثیت نہیں وہاں تو قرب و منزلت کے لئے ایمان و تقوی ضروری ہے جو اس میں جتنا کامل ہوگا اتنا ہی اللہ کے ہال معزز و مکرم نہیں بناسکے گ۔ کے ہال معزز و مکرم ہوگا اور جو اس سے محروم ہوگا اسے عالی نسبی یا خاندانی برتری معزز و مکرم نہیں بناسکے گ۔ من بطأب عصله لے یسرع به نسبه

آخری آیت میں اعراف کا ذکر ہے جو جنت اور دوزخ کے درمیان ایک دیوار یا مخصوص جگہ ہے جہاں ایسے لوگ عارضی طور پر کھڑے ہونگے جن کی نیکیاں اور برائیاں برابر برابر ہوں گی۔ یہ لوگ اہل جنت اور اہل دوزخ دونوں کا مشاہدہ کررہے ہوں گے۔ وہاں یہ ان رؤسائے کفار کو بھی دیکھیں گے جنہیں دنیا میں اپنے جھے اور اسکبار پر گھمنڈ تھا اور مسلمانوں کی غربت و ناداری کا استہزاء اڑاتے ہوئے کہا کرتے تھے کہ یہ اللہ کی رحمت کے مستحق نہیں ہوں گے۔ ان کے چروں پر جو سیاہی اور پریشانی ہوگی 'اصحاب الاعراف اس سے انہیں بہوان لیں گے اور ضعفاء اہل ایمان کو جنت میں داخل ہونے کا علم ہوگا اور وہ جنت میں چلے جائیں گے۔ اس سے مقصود یہ بتلانا ہے کہ دنیا کی حبھہ بندی اور سرداری اور چود ہراہٹ اللہ کے ہاں کام نہیں آئے گی 'وہاں صرف ایمان ہی کام آئے گا چاہے صاحب ایمان کا دامن دنیا کی دولت و حشمت سے خالی اور خاندانی برتری سے بھی وہ محروم ہو۔ اب اس سلسلے کی احادیث ملاحظہ ہوں:

ا/ ۱۰۲ حضرت عیاض بن حمار رہا گئر سے روایت ہے'
رسول الله ملتی ہے فرمایا الله تعالی نے میری طرف وحی
جیجی ہے کہ آپس میں تواضع (عاجزی) اختیار کرو حتیٰ کہ
کوئی کسی پر فخرنہ کرے اور نہ کوئی کسی پر زیادتی کرے۔
(مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب الصفات التي يعرف بها

في الدنيا. . .

۲۰۲- فوائد: تواضع کا مطلب ہے' ایک دو سرے کے ساتھ عاجزی' نرمی اور محبت سے پیش آنا۔ حسب نسب یا اللہ و دولت کی بنیاد پر کسی کو حقیر نہ سمجھنا اور نہ کسی پر زیادتی کرنا کیونکہ کسی کو اللہ نے اگر عالی مرتبت بنایا ہے تو اللہ کا شکر ادا کرے نہ کہ اس کی وجہ سے اللہ کی مخلوق کی بے توقیری یا ان پر ظلم و زیادتی کا ارتکاب کرے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب استحباب العفو والتواضع.

۱۹۰۳- فوائد: صدقے سے ظاہری طور پر تو مال کم ہوتا ہے لیکن اللہ تعالی (بعض دفعہ بعد میں اسے اس کا بدلہ عطا فرماکر) اس میں اضافہ فرما دیتا ہے۔ بصورت دیگر آخرت میں تو اس کا بہترین صلہ اسے یقینا ملے گا جس سے اس کی کمی کی بخوبی تلافی ہوجائے گی یا پھر اس سے مرادیہ ہے کہ بقیہ مال میں اللہ تعالی الیمی برکت ڈال دیتا ہے جس سے اس کے مال کی ظاہری کمی کا ازالہ ہوجاتا ہے (۲) نرمی اور عاجزی اختیار کرنے سے انسان بعض دفعہ سے مسمحتا ہے کہ اس میں اس کی ذات ہے۔ لیکن اللہ تعالی کے رسول فرماتے ہیں کہ ایسا نہیں ہے بلکہ اس کا نتیجہ بالا خرعزت وسرفرازی میں اضافہ ہی ہے اور آخرت میں تو یقینا اس کا حسن انجام واضح ہے کہ اسے بلند درجات سے نوازا جائے گا۔

عَلَى صِبِيانِ فَسَلَّم عَلَيْهِمْ وقال: كان عنه أنَّهُ مَرَّ على الله عنه أنَّهُ مَرَّ على الله عنه أنَّهُ مَرَّ على الله عنه أنَّهُ مَرَّ على صِبِيانِ فَسَلَّم عَلَيْهِمْ وقال: كان عنه جواتو انهول نے ان كو سلام كيا اور فرمايا كه نهى النَّه يُنْ عَلَيْهُمْ مَتَفَقٌ عليه. النَّه يَنْ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ ال

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب التسليم علي الصبيان ـ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب استحباب السلام على الصبيان.

۱۹۰۳- فوائد: چھوٹے بچوں کو سلام کرنا' تواضع کا اعلیٰ مظاہرہ ہے اور اس طریقے ہے اپنے گھر میں آکر اپنے ہوی بچوں کو سلام کرنا بھی تواضع اور اسلام کا حکم ہے۔ علاوہ ازیں اپنے مائختوں' نوکروں' چاکروں اور علاموں کو سلام کرنا بھی ضروری ہے جو ایبا نہیں کرتے وہ تواضع کی بجائے فخرو غرور کا اظہار اور اتباع سنت سے گریز کرتے ہیں جو اللہ کی ناراضی کا باعث ہے۔

۱۰۵ \_ وعنه قال: إِنْ كَانَتِ الأَمَةُ مِنْ م م ۱۰۵ مالِق راوى بى سے روایت ہے كہ مديث إِمَاءِ المَدِينَةِ لَتَأْخُذُ بِيدِ النبيِّ ﷺ، فَتَنْطَلِقُ بِهِ كَى بانديوں میں سے ایک باندی ثبی کریم ملی کا ہاتھ پھڑ

لیتی اور (اپنی ضرورت کے مطابق) جمال جاہتی آپ کو لے جاتی۔ (بخاری)

حَيْثُ شَاءَتْ. رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الكبر.

۱۹۰۵ - فوا مد: اس میں ایک تو نبی کریم ملی کی حسن اخلاق اور بے مثال تواضع کا بیان ہے اور دوسرے لوگوں ی حاجتیں پورا کرنے کے جذبے کا اثبات ہے۔ اس میں تمام مسلمانوں کے لئے بہترین نمونہ ہے۔

٦٠٦ \_ وعن الأَسوَدِ بن يَزيدَ قال: ٩٠٢/٥ حضرت اسود بن يزيد موايت كرتے بي كه سُئِلَتْ عَائِشَةُ رضيَ الله عنها: مَا كَانَ حضرت عائشه رَفَهَ على على كريم الله عنها الله عنها كريم الله الله النَّبِيُّ عَلَيْهِ يَصنَعُ في بَيْتِهِ؟ قالت: كان كريل كياكياكام كرت تھے- حضرت عائشہ في فرايا يَكُون في مِهْنَةِ أَهْلِهِ - يَعني: خِدمَةَ أهلِه - آپ ايخ گروالول كي فدمت ميں لك رہتے تھ پي فإذا حَضَرَتِ الصَّلاةُ، خَرَجَ إلى الصَّلاّةِ. جب نماز كاوقت بوتا تونمازك لئ تشريف لے جاتے، (بخاری) رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب من كان في حاجة أهله...، وكتاب النفقات، وكتاب الأدب ومسند أحمد ٦/ ١٢٦، ١٢٦، ٢٠٦.

١٠٠٠ فواكد: اس ميں بھى نبى ماليكم كے كمال تواضع كا بيان ہے۔ بہت سے مرد گھريلو امور ميں عورت كا ہاتھ اللے کو اپنی توہین اور بے عرتی سمجھتے ہیں۔ یہ اسوہ نبوی کے خلاف ہے۔ گھر میں عورت کے ساتھ تعاون کرنا بھی مصروفیت بھی صیح نہیں کہ نماز کا بھی ہوش نہ رہے۔ بلکہ نماز کا وقت ہوتے ہی ساری مصروفیات ترک کرکے نماز کی ادائیگی کا اہتمام کیا جائے۔

> ٦٠٧ \_ وعن أبي رِفَاعَةَ تَميم بن أُسَيدٍ رضى الله عنه قال: انْتَهَيْتُ إلى رسولِ اللهِ عَلَيْةُ وهو يَخْطُبُ، فقلتُ: فَأْتُمَّ آخرَهَا. رواه مسلم.

۲ / ۲۰۷ حضرت ابورفاعه تمتیم بن اسید رہالتہ سے روایت ہے کہ میں رسول اللہ طالی ایک خدمت میں حاضر ہوا جبکہ آپ خطبہ ارشاد فرما رہے تھے۔ پس میں يا رسولَ اللهِ! رَجُلٌ غَريبٌ جَاءَ يَسْأَلُ عَنْ نِي كَما الله ك رسول! ايك مسافر آومي الله وين دِینه لا یَدْرِی مَا دِینُه ؟ فَأَقْبَلَ عَلَيَّ كی بابت پوچھے آیا ہے وہ نہیں جانتا كه اس كا دین كیا رَسُولُ الله ﷺ، وَتَرَكَ خُطْبَتَهُ حَتَّى انْتَهَى بِ؟ (يعني اس كي تعليمات كااسے علم نہيں) بس رسول إليَّ، فأُتِيَ بكُوسِيٍّ، فَقَعَدَ عَلَيهِ، وَجَعَلَ الله النَّائِيمُ ميري طرف متوجه بوئ اور اپنا خطبه چھوڑ دیا يُعَلِّمُنِي مِمَّا عَلَّمَهُ اللهُ، ثم أَتَى خُطْبَتَهُ، حَى كه ميرك باس آكة چنانچه آب ك لتے ايك کرسی لائی گئی جس پر آپ مروکش ہوگئے اور اللہ نے آب كو جو احكام سكهلائ تھے وہ مجھے سكھلائے گا۔ پھراینے خطبے کی طرف آئے اور اس کے آخری جھے کو

#### مكمل فرمايا- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب حديث التعليم في الخطبة.

٢٠٠- فوائد: اس ميں بھي نبي كريم التي الله كيا كى كمال تواضع كے علاوہ ايك مسافر كى دلدارى و دلجوئى اور ايمان و اسلام کی تعلیم کو اولیت دینے کا اہتمام ہے۔ اس سے میہ بھی معلوم ہوا کہ خطیب دوران خطبہ 'حسب ضرورت' دو سرول سے گفتگو بھی کرسکتا ہے اور منبرے اتر کر چل پھراور بیٹھ بھی سکتا ہے۔

۷ / ۲۰۸ حضرت انس بغالثہ سے روایت ہے کہ رسول رَسُولَ اللهِ ﷺ كان إذا أَكلَ طَعَاماً لَعِقَ الله طَلْيَالِم جب كَمانا تناول فرمات تو ايني تتيول انگليال أَصَابِعَهُ الثَّلاثَ. قال: وقال: «إذَا سَقَطَتْ عات ليت- حضرت انس من كت بين اور آب ي فرمايا-لُقْمَةُ أَحَدِكُمْ، فَلْيُمطْ عَنْهَا الأذَى، جب تم مين سے كسى كالقمه كرجائے تو اس مين مثى وَلْيَأْكُلْهَا، وَلا يَدَعْها للشَّيْطَانِ» وَأَمَرَ أَنْ وغيره دور كرك اسے كھالے اور اسے شيطان كے ليے تُسْلَتَ القَصْعَةُ. قال: «فَإِنَّكُمْ الاَتَدْرُونَ في نه جِمورُك اور آپ من حَكم ويا كه پيالے كو چاك كر صاف کیا جائے۔ فرمایا'تم نہیں جانتے'تمهارے کھانے کے کون سے جھے میں برکت ہے۔ (مسلم)

٦٠٨ ـ وعن أنسٍ رضيَ الله عنه أنَّ أَيِّ طَعَامِكُمُ البَرَكَةُ». رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأطعمة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة وأكل اللقمة

 ۲۰۸ - فوائد: اس میں بھی تواضع 'سادگی اور اللہ کی نعمتوں کی قدر کرنے کا بیان ہے۔ گرے ہوئے لقمے کو اٹھا کر نہ کھانا اور برتن کو صاف نہ کرنا' متکبرین اور مترفین کا شیوہ ہے اور اللہ کی نعمت کی ناقدری بھی ہے۔ گرے ہوئے لقمے کو صاف کرکے کھالینا اور برتن کو چاٹ کر صاف کرنا تواضع کے علاوہ نعمت کی قدردانی بھی ہے جس سے اللہ خوش ہوتا ہے -علاوہ ازیں اس کا ایک دوسرا فائدہ یہ بھی ہے کہ انسان کو پتہ نہیں کہ برکت کھانے كے كون سے جھے میں ہے؟ جب وہ برتن بھی چاف كر صاف كرے گا حتىٰ كہ انگلياں بھی چاك لے گا اور گرے ہوئے لقمے کو بھی اٹھا اور صاف کرکے کھالے گا تو کھانے کا کوئی حصہ بھی ضائع نہیں ہوگا اور جس جھے میں بھی برکت ہوگی' وہ اس کے جھے میں ضرور آجائے گی' اس سے محرومی نہیں ہوگی (۲) اس سے بیہ سبق بھی ماتا ہے کہ الله كى كسى نعمت كو بھى، چاہے وہ مقدار كے لحاظ سے كتنى بھى تھوڑى ہو، ضائع نہيں كرنا چاہيے۔ جيسے آج كل برقمتی سے دعوتوں اور شادی بیاہ کی تقریبات میں نمایت بے دردی سے کھانوں کا ضیاع (نقصان) ہو تا ہے۔ بالخضوص جب كم ہزاروں ولكھول انسان ايسے ہيں جن كو پيك بھركر كھانا نصيب نہيں ہوتا اور بہت سے علاقے ایے ہیں جمال فاقہ زدگ عام ہے۔ ھدانا اللہ تعالی

۸ / ۲۰۹ حضرت ابو ہررہ بنائشہ سے روایت ہے نبی کریم ٦٠٩ ـ وعن أبي هُريرةَ رضي الله عنه عن النَّبِيِّ عَلِيْ قال: «مَا بَعَثَ اللهُ نَبِيّاً مِنْ اللهُ عَرِمالِ الله في جس نبي كو بهي بهيجا اس في إلَّا رَعَى الْغَنَمَ " قَالَ أصحابُه: وَأَنْتَ؟ كَرِيال ضرور جِراكين - صحابه كرام رَحْيَاتُهُم نَع عرض كيا ، فقال: «نَعَمْ كُنْتُ أَرْعَاهَا عَلَى قَرَارِيطَ اور آپ نے بھی (چراکیں)؟ آپ نے فرمایا ، ہال- میں چند قیراط کے عوض اہل مکہ کی بکریاں چرایا کرتا تھا-لأهْل مَكَّةَ» رواهُ البخاري.

تخريج: سبق ذكره في باب استحباب العزلة عند فساد الزمان برقم٠٠٠.

٩٠٥- فوائد: يه روايت باب استحباب العزلة مين بھي مرز چکي ہے۔ ديکھئے رقم ١٠٠٠- يمال اسے باب كي مناسبت سے دوبارہ درج کیا ہے کیونکہ اس میں بھی تواضع کا بیان ہے۔ محنت کی کمائی سے کھانا متواضعین کی صفت

٩/ ١١٠ سابق راوى بى سے روایت ہے 'نبی كريم اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ المِ نے فرمایا' اگر مجھے (بکری وغیرہ کے) پائے یا بازو کے (کھانے کی) دعوت دی جائے تو میں ضرور جاؤں گا اور اگر مجھے بازو یا پائے ہدیے کے طور پر بھیج گئے تو میں يقيينا قبول كرول گا- (بخاري)

٦١٠ ـ وعنهُ عن النبيِّ ﷺ قال: لَوْ دُعِيتُ إلى كُرَاعِ أَوْ ذِرَاعِ لَأَجَبْتُ، وَلَوْ أَهْدِيَ إِلَيَّ ذِرَاعٌ أَوْ كُرَاعٌ لَقَبِلْتُ» رواهُ البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب القليل من الهبة، وكتاب النكاح.

الله - فواكد: اس مين ني كريم ما الله كياك كا تواضع اور سادى كا بيان به اور اس مين جمارے لئے اسوه حسند ب- يعني غربیب کی سادہ سی دعوت اور معمولی سا ہدیہ بھی قبول کیا جائے۔ اسے سادگی کیا قلت کی وجہ سے رونہ کیا جائے۔

۱۰ / ۲۱۱ حضرت انس منافقہ سے روایت ہے کہ رسول الله الله الله الماليم كي عضباء نامي او نثني تھي جس سے كوئي اونث لَا تُسْبَقُ، أَوْ لا تَكَادُ تُسْبَقُ، فَجَاءَ أَعْرَابِيُّ آك نهي برده پاتا تھا۔ پس ايك ديماتي ايخ اون بر عَلَى قَعُودِ لَهُ، فَسَبَقَهَا، فَشَقَ ذلِكَ عَلَى (سوار موكر) آيا اور اس سے آگے نكل كيا يہ بات المُسْلِمِينَ حَتَّى عَرَفَهُ، فَقَالَ: «حَقُّ ملمانوں كونهايت كرال كزرى يهال ك كم آپ ك عَلَى اللهِ أَنْ لا يَرْتَفِعَ شَيءٌ مِنَ الدُّنْيَا إلَّا بَهِي است بيجان ليا تو آپ نے فرمايا ، يہ الله يرحق ب کہ دنیا میں جو چیز بھی بلند ہو' وہ اسے بہت کردے۔

٦١١ ـ وعن أنس رضى اللهُ عنه قال: كَانَتْ نَاقَةُ رَسُولِ اللهِ عَلَيْقُ العَضْبَاءُ وَضَعَهُ» رواهُ البخاري.

(بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب ناقة النبي علي، وكتاب الرقاق.

الا- فوائد: اس میں اللہ کے ایک اصول کا بیان ہے کہ وہ دنیا میں کی چیز کو بھی ہمیشہ کے لئے سربلند نہیں ر کھتا۔ بالآخر ہر بلندی کے حصے میں بستی آتی ہے۔ افراد اور قوموں سے لے کر بے شعور جانوروں تک میں سے اصول کار فرما ہے اور اس میں اللہ کی بہت سی حکمتیں مضمر ہیں۔ ایک تو فنا و زوال ہر چیز کا مقدر ہے۔ دو سرے بلندی و سرفرازی سے کوئی خود سراور سرکش نہ ہوجائے۔ اس کئے اسے پست کرکے متنبہ کیا جاتا ہے کہ ایک ذات ایس بھی ہے جو سب سے بلند ہے (اور وہ ہر بلند کو پست کرنے کی طاقت سے بسرہ ور ہے ' (۲) صحابہ کرام

٧٧ \_ بَابُ تَحْرِيمِ الْكِبْرِ وَالْإِعْجَابِ

قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ يَلُّكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ نَجَعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَأَدًّا وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلمُنَّقِينَ ﴾ [القصص: ٨٣] وقال تعالى: ﴿ وَلَا تُمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۗ ﴾ [الإسراء: ٣٧] وقال تعالى: ﴿ وَلَا نُصُعِّرُ خَذَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَجًّا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْنَالِ فَخُورِ شِيَ ﴾ [لقمان: ١٨]. ومعنى «تُصَعِّر خَدَّكَ للنَّاس» أَيْ: تمِيلُه وَتُعْرِضُ بِهِ عَنِ النَّاسِ تَكَبُّراً عَلَيْهِمْ. وَ «المَورَح »: التَّبَخْتُور . وقال تعالَى : ﴿ ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمُّ وَءَانَيْنَكُ مِنَ ٱلْكُنُوزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَنَـنُوأً بِٱلْعُصْبَكَةِ أُوْلِي ٱلْقُوَّةِ إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحُ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ إِلَّهِ القصص: ٧٦] إلى قوله تعالى: ﴿ فَنَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ﴾ الآيات.

22- فخرو غرور اور خود بیندی حرام ہے

الله تعالی نے فرمایا: یہ آخرت کا گھر ہم انہیں لوگوں کے لئے خاص کرتے ہیں جو دنیا میں بڑائی چاہتے ہیں اور نہ فساد اور اچھا انجام پر ہیز گاروں کے لئے ہے۔

اور فرمایا الله تعالی نے: اور زمین میں اکر کر مت چل۔
نیز فرمایا: اور لوگوں کے لئے اپنا منہ مت کھلا اور نہ
زمین میں اترا کر چل- بے شک الله تعالی ہر تکبر کرنے
والے اور فخر کرنے والے کو ناپیند کرتا ہے۔

تصعر حدک للناس کے معنی ہیں ' تو اپنا چرہ لوگوں سے ازراہ تکبر پھیر لے (ایبا مت کر) اور مرح کے معنی ہیں ازانا۔

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: قارون حفرت موی علیہ السلام کی قوم سے تھا' پس اس نے ان پر سرکشی کی اور ہم نے اسے اسے اسے خزانے دیئے کہ ان کی تنجیاں ایک طاقت ور جماعت بمشکل اٹھاتی تھی۔ جب اس سے اس کی قوم نے کما ''اٹرا مت' یقینا اللہ اترانے والوں کو ببند شیں فرما تا۔ اللہ تعالیٰ کے اس قول تک ۔۔ پس ہم نے اس کو اور اس کے گھرکو زمین میں دھنیا دیا۔

فاكدہ آیات: ان آیات میں انسان كو فخرو غرور سے ' ذمین پر اكر كر چلنے اور درشت روئی اور تند خوئی سے مُنْ كيا گيا ہے اور قارون كے انجام كوبيان كركے واضح فرما ديا كه مذكورہ امور كا ار تكاب بہت خطرناك ہے اور اس كا انجام نمایت براہے-

رضي الله عنه عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي على قال الله عنه عن النبي على قال الله من كان في قلبه مثقال ورجل المربع فقال رَجُل الرَّجُل يُحِبُ وَنَعْلُهُ حَسَناً ، وَنَعْلُهُ حَسَناً ، وَنَعْلُهُ حَسَناً ؟ قال :

ا/ ۱۱۲ حضرت عبداللہ بن مسعود بناللہ سے روایت ہے کہ نبی کریم طلق کیا نے فرمایا 'وہ شخص جنت میں نہیں جائے گا جس کے دل میں ایک ذرے کے برابر بھی کبر ہوگا' ایک آدمی کو یہ پبند ہے کہ اس کالباس اچھا ہو اور اس کے جوتے اچھے ہوں؟ آپ اس

النَّاس: احْتِقَارُهُمْ.

«إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُ الجَمَالَ؛ الكِبْرُ بَطَرُ فَ جواب ارشاد فرمايا: يقينا الله جميل (صاحب جمال) الحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ» رواه مسلم. بَطَو م اوروه جمال كو يبند فرماتا ہے- كبر كا مطلب ، حق الحَقِّ: دَفْعُهُ وَرَدُّهُ عَلَى قَائِلِهِ، وَعَمْطُ بات كو مُحكرانا اور لوگول كو حقير سجهنا - (مسلم) بطر الحق ' حق کو ٹھکرا دینا اور اس کے قائل پر اس کو لوٹا دینا۔ اور غمط الناس' لوگوں کو حقیر سمجھنا۔

تحريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب تحريم الكبروبيانه.

١١٣- فوائد: ذره عجولی سی چيونی کو کتے ہيں اور بعض کے نزديک سورج کی شعاعوں ميں حميكنے والے ذرے ہيں جو صرف روزن دیوار سے نظر آتے ہیں۔ اس کے ایک ذرے کا اندازہ کرلیجئے کہ اس کی کیا مقدار ہے؟ کبر کی اتنی مقدار بھی اللہ کو پیند نہیں۔ اگر اس کبر کی بنایر وہ اللہ اور اس کی باتوں پر ایمان لانے سے انکار کرے گا' تب نو اس کے جہنمی ہونے میں کوئی شک نہیں اور اگر اس کا کبر ایبا ہے کہ وہ مال و دولت' یا حسن و جمال' یا جاہ و منصب یا علم و فضل یا حسب و نسب کی وجہ سے اپنے کو برتر اور دو سرول کو حقیر سمجھتا یا حق بات ماننے میں ہث وهری کا ارتکاب کرتا ہے تو یہ کبر بھی اللہ کو ناپند ہے اور یہ ابتداء" جنت میں نہیں جائے گا بلکہ سزا بھگتنے کے بھد ہی جنت میں جانے کا مستحق ہو گا (۲) کبر و غرور کے بغیراحچھالباس وغیرہ پبننا جائز ہے۔

فما رَفَعَها إلى فِيهِ. رواهُ مسلم.

٦١٣ \_ وعن سلمة بن الأخوع ٢/ ١١٣ حضرت سلمه بن اكوع بن التي سلمة بن الوع بن التي سلمة رضي الله عنه أنَّ رَجُلًا أَكَلَ عِنْدَ كه ايك آدمى نے رسول الله طَلَيْكِم كے پاس ايخ بائيں رسولِ اللهِ ﷺ بشِمَالِهِ، فقالَ: «كُلْ باته سے كھايا تو آپ نے فرمايا اپنے دائيں باتھ سے بِيَمِينِكَ». قالَ: لَا أَسْتَطِيعُ! قالَ: كا أَسْتَطِيعُ! قالَ: كا اس في ميرك اندر طاقت نهي --«لا اسْتَطَعْتَ» مَا مَنَعَهُ إلَّا الكِبْرُ، قال: آبُ في فرمايا ونه بي طاقت ركھ-اس كو صرف كبر نے آپ کی بات ماننے سے رو کا تھا۔ راوی نے بیان کیا کہ (اس کے بعد) وہ آدمی اینے دائیں ہاتھ کو اینے منہ کی طرف نہیں اٹھا سکا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأطمعة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

۱۹۳۳ - فواكد: يه مديث باب المحافظة على السنت - رقم ١٥٩ مين گزر چكى ٢٠ يمال كبركى شاعت و قباحت اور متكبرين كے انجام بدكوبيان كرنے كے لئے ذكر كيا كيا ہے جو اس حديث سے واضح ہے-

٦١٤ \_ وعن حَارثَةَ بن وَهْب الم ١١٢ حضرت حارث بن وهب بن ليَّمَ سے روايت ہے رضِيَ اللهُ عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ كه ميں نے رسول الله طَنْهَا َيُم كُو فرماتے ہوئے سا- آپ يقولُ: «أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَهْلِ النَّادِ؟ كُلُّ عُتُلٌ فرا رب شے کيا ميں تهميں جہنميوں کی خبرنہ دول؟ مر جَوَّاظِ مُسْتَكْبِرِ» مَتفقٌ عليه. وتَقدَّمَ شرحُه سركش بخيل اور متكبرجتمي ہے- (بخاري و مسلم اس کی شرح باب ضعفہ" المسلمین میں گزر چکی ہے- (دیکھئے

في بابِ ضَعَفَةِ المسلمين.

#### رقم ا / ۲۵۲)

تخريج: سبق ذكره في باب فضل ضعفة المسلمين برقم٢٥٢.

۱۲۲- فوا کد: یعنی سرکشی (الله کے احکام سے سرتابی) بخل (الله کی راہ میں خرچ کرنے سے گریز) اور تکبریہ ایس مذموم صفات ہیں کہ ایس صفات کے حامل لوگوں کا ٹھکانا، جنت نہیں، دوزخ ہوگا۔ اعداذا الله منه

٦١٥ ـ وعن أبي سعيدٍ الخُدريِّ ٣/ ١١٥ حضرت ابوسعيد خدري را الله عنه روايت ہے رضيَ اللهُ عنه عن النبيِّ عَلَيْ قال: نبي كريم النَّهَيِّم في فرمايا ' جنت اور دوزخ ني بابهم جمَّارًا «احْتَجَتِ الجَنَّةُ وَالنَّارُ، فَقَالَتِ النَّارُ: فِيَّ كيا ووزخ نے كما ميرے اندر بوے بوے سركش اور الجَبَّارُونَ وَالمُتكَبِّرُونَ، وَقَالَتِ الجَنَّةُ: مَتكبرلوك بول كاور جنت نے كما ميرے اندر كمزور فِيَّ ضُعَفَاءُ النَّاسِ وَمَسَاكِينُهُمْ. فَقَضَى اللهُ اور مسكين قتم كے لوگ ہول گے ' تو اللہ نے ان كے بَيْنَهُمَا: إِنَّكِ الجَنَّةُ رَحْمَتِي، أَرْحَمُ بِكِ مَنْ ورميان فيصله فرمايا كه اے جنت و ميري رحمت ہے أَشَاءُ، وَإِنَّكِ النَّارُ عَذَابِي، أُعَذِّبُ بِكِ مَنْ مِين تيرے ذريع سے جس پرچاموں گارخم كروں گااور اے دوزخ او میرا عذاب ہے اس تیرے ذریعے سے جسے چاہوں گا عذاب دول گا۔ اور تم دونوں کے بھرنے کی ذے داری مجھ یر ہے۔ (مسلم)

أَشَاءُ، وَلِكِلَيْكُمَا عَلَى يَ مِلْـؤُهَـا» رواهُ مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار، باب النار يدخلها الجبّارون، والجنة يدخلها الضعفاء.

۱۱۵- فواکد: یه روایت باب فضل ضعفه المسلمین وقم ۲۵۴ میں گزر چکی ہے۔ یمال اس کے بیان کرنے سے مقصد سرکشی اور تکبر کے انجام بدکی وضاحت ہے کہ متکبرین کا ٹھکانا جنم ہے۔ جنت کو اپنی رحمت کہنے کا مطلب مظمر رحمت اور جہنم کو اپنا عذاب کہنے سے مقصد مظہر عذاب ہے۔ اس میں اللہ کی مشیت کا جو ذکر ہے تو اس کا مطلب سے نمیں کہ وہ یوں ہی جسے چاہے گا' جنت میں اور جسے چاہے گا' جہنم میں بھیج دے گا بلکہ اس کی سے مشیت اس کے مقررہ اصول کے مطابق ہی ہوگ۔ جنت میں جانے والوں کو وہ اعمال صالحہ کی توفیق سے نواز تا ہے جن سے ان کے لئے جنت کا راستہ آسان ہوجاتا ہے اور جو جہنم میں جانے والے ہوتے ہیں' وہ معصیت کی ولدل سے ہی نہیں نکل پاتے 'جس کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ جسم ان کا مقدر بن جاتی ہے۔

> ٦١٦ ـ وعن أبي هُريرةَ رضي اللهُ عنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «لا يَنْظُرُ اللهُ

۵ / ۲۱۲ حضرت ابو مرروه بخالفته سے روایت ہے ' رسول الله ملتَّيلِ في فرمايا وأحت والله ون الله تعالى اس يَوْمَ القِيَامَةِ إلى مَنْ جَرَّ إزارَهُ بَطَراً» متفقٌ صحف كي طرف نهي ويكھے گاجو اينے پاجام، شلوار اور تہ بند وغیرہ کو فخر و غرور سے مخنوں سے نیچے گھیٹا ہوا چلے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب من جرّ إزاره من غير خيلاء ـ وصحيح

مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم جرّ الثوب خيلاء.

۱۱۹- فوائد: اس میں اللہ تعالی کے دیکھنے کی نفی سے مراد' رحمت سے دیکھنے کی نفی ہے -اللہ تعالیٰ متکبرین کو نظر رحمت سے دیکھنے کی نفی ہے -اللہ تعالیٰ متکبرین کو نظر رحمت سے نہیں بلکہ عمّاب و غضب سے دیکھے گا- ازار' اس کپڑے کو کہتے ہیں جو جسم کے نچلے آدھے جھے کو دھانینے کے لئے انسان بہنتا ہے' وہ پاجامہ ہو' شلوار ہو' پتلون یا نہ بند ہو' عربی زبان میں اسے ازار کہتے ہیں۔ نبی ملین سے ازار کہتے ہونا تکبر کی ملین نے تاکید فرمائی ہے کہ یہ ازار مردول کے مختول سے اوپر رہنی چاہیے -اس کا مختول سے نیچے ہونا تکبر کی علامت اور یہ متکبرین کا شیوہ ہے۔ جس کا انجام اس حدیث میں بیان کیا گیا ہے- اعدادنا اللہ منه

رَسُولُ اللهِ عَيْنِ : " ثَلاثَةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ اللهِ عَيْنِ آدى بين جن سے الله تعالی قیامت رَسُولُ اللهِ عَیْنِ : " ثَلاثَةٌ لا يُكلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ اللهِ عَيْنِ أَدَى بين جن سے الله تعالی قیامت القیامَةِ ، وَلا یُزکِّمِهِمْ ، وَلا یَنْظُرُ النَّهِمْ ، والے دن نه کلام فرائے گا نه انهیں پاک کرے گا اور وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ : شَيْخٌ زَانِ ، وَمَلِكٌ نه ان كی طرف (رحمت سے) ویکھے گا اور ان کے لئے کَذَابٌ ، وَعَائِلٌ مُسْتَكْبِرٌ " رواهُ مسلم . وروناک عذاب بوگا۔ بوڑھا زانی جھوٹا بادشاہ اور تکبر «العَائِلُ » : الفَقِير .

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان غلظ تحريم إسبال الإزار والمن بالعطية...

۱۲- فوائد: اس میں بھی کلام نہ کرنے کا مطلب 'خوشی اور رضامندی سے کلام نہ کرنا ہے بلکہ اللہ غصے اور ناراضی سے کلام فرمائے گا۔ بدکاری ' ہر ایک کے لئے حرام ہے ' وہ جوان ہو یا بو ڑھا۔ لیکن ایک بو ڑھے ہے اس کا ار تکاب ہو تو زیادہ برا ہے کیونکہ بڑھاپ میں زنا کے صدور کا مطلب ہے کہ اس کا مزاج بہت زیادہ بگڑا ہوا ہے اور اللہ کے خوف سے اس کا دل بالکل خالی ہے۔ جھوٹ ' ہر ایک کے لئے حرام ہے۔ لیکن ایک بادشاہ سے اس کا ارتکاب زیادہ فتیج ہے اس لئے کہ وہ تو ہر طرح کے اختیار اور وسائل سے بہرہ ور ہوتا ہے۔ اسے جھوٹ بولنے کی ضرورت لاحق ہی نہیں ہو سکتی۔ اس کے باوجود وہ جھوٹ بولنا ہے تو بیہ بات بھی اس کے فساد مزاج اور خوف اللی کے فقدان کی دلیل ہے۔ اس طرح فخرو غرور کا اظہار کسی کے لئے بھی جائز نہیں لیکن ایک فقیراور خوف اللی کے فقدان کی دلیل ہے۔ اس لئے اس کا اظہار کسی کے لئے بھی جائز نہیں لیکن ایک فقیراور نادار جو کبر اور برتری کے اسباب سے ہی محروم ہے ' وہ کبر کا اظہار کرے تو اس کا مطلب احکام اللی کا استخفاف اور خثیت اللی سے بے نیازی ہے۔ اس لئے اس کا اظہار کبر ' ایک مالدار کے اظہار کبر سے زیادہ شنیج اور فیج

مرسولُ الله ﷺ: «قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: العِزُّ الْخَيْرِمَ عَرْجِهِم فَرَاتًا ہم کہ عزت میرا الله ﷺ: «قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ: العِزُ اللَّهُ الله عَزَّ وَجَلَّ: العِزُ اللَّهُ عَلَيْهِم نَهُ فَرَاتًا ہم کہ عزت میرا ازاری، وَالْکِبْرِیَاءُ رِدَائِی، فَمَنْ یُنَاذِعُنِی پہناوا ہے اور برائی میری چادر ہے پس جو بھی ان میں عزاب عذاب میری جادہ مسلم.

دول گا- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب تحريم الكبر \_ وسنن ابن ماجة، كتاب الزهد، باب البراءة من الكبر والتواضع، بلفظ «الكبريا ردائي والعظمة إزاري».

١١٨- فواكد: كيفيخ يا منازعت كرنے كا مطلب ہے جو ان صفات سے متصف ہونے كى كوشش يا دعوىٰ كرے۔ کیونکہ قوت و غلبہ (عزت) اور عظمت و کبریائی صرف میری صفات ہیں۔ جس کو جننی قوت یا عظمت حاصل ہے وہ میری ہی عطا کردہ ہے ' وہ اس پر بطور شکر اللی میرا اطاعت گزار رہے ' نہ کہ اپنی عظمت و کبریائی کا ڈٹکا بجانا شروع کردے جو ایبا کرے گا اس کا مھانا جہنم ہے۔ اس میں انسانوں کے لئے سخت تنبیہ ہے کہ وہ اپنی قوت پر نازال نہ ہوں اور لوگول کے سامنے متکبرانہ انداز اختیار نہ کریں۔

يَغُوصُ وَيَنْزِلُ.

٦١٩ \_ وعَنْه أَنَّ رسولَ اللهِ عَلِيْ قال: ٨ / ١١٩ سابق راوى بى سے روایت بے رسول الله «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي في حُلَّةِ تُعْجِبُه نَفْسُهُ، مَلْتَكَيْمُ نَ فَرِمايا كم ايك وقت ايك آوى ايك جو رس مُرَجِّلٌ رَأْسَهُ، يَخْتَالُ في مِشْيَتِهِ، إذْ خَسَفَ مِي ملبوس چلا جارما تقا اس كے نفس نے اسے خودبیندی اللهُ بهِ، فَهو يَتَجَلْجَلُ فَي الأرْضِ إلى يَوْم (عجب) مين مبتلا كرديا ہوا تھا 'بالوں ميں كنگھي كے اور القِيَامَةِ » متفقٌ عليه . «مُرَجِّلٌ رَأْسَهُ » ، أي : ابن جال من اتراتا تها كه الله في است زمين مين وصنها مُمَشَّطُهُ، «يَتَجَلْجَلُ» بالجيمين، أيْ: ويا يس وه قيامت كون تك زمين مين وهنتا چلا جائے گا- (بخاری و مسلم)

مرجل رأسه کے معنی ہیں کنگھی سے بالوں کو آراستہ کرنے والا تھا۔ یتجلجل ' وو جیموں کے ساتھ لیعنی زمین میں گھتا اور اتر تا چلا جائے گا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب من جرّ ثوبه من الخيلاء \_ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم التبختر في المشي مع إعجابه بثيابه.

**۱۱۹- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ خوش پوشاکی اور حسن و جمال سے آراستہ ہوکر انسان اعجاب نفس** (خود ببندی) اور تکبر میں مبتلانہ ہو بلکہ ان نعمتوں پر اللہ کا شکر کرے نہ کہ اپنی حیثیت کو فراموش کرکے متکبرانہ طور طریقے اختیار کرے۔

٦٢٠ وعن سَلَمةَ بن الأَكْوَع ٩ / ١٢٠ حفرت سلمه بن اكوع بناتي سے روايت ہے رضى اللهُ عنه قال: قال رسُولُ اللهِ ﷺ: كه رسول الله طلَّ الله الله عنه قال: قال رسُولُ الله عليه الله الله الله الله عنه الله عنه قال: الله عنه عنه الله عنه «لَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَذْهَبُ بِنَفْسِهِ حَتَّى يُكْتَبَ ج عيال تك كه اسے سركش لوگول ميں لكھ ويا جا تا فى الجَبَّارينَ، فَيُصِيبهُ مَا أَصَابَهُمْ "رواهُ ب- پرات وبى مزا ہوگى جو مركش لوگوں كى ہوتى

یزهب بنفسہ کے معنی ہیں وہ برتری اور تکبر کا اظهار کرتا ہے۔

الترمذي و قال : حديث حسن . «يَذْهَبُ مِـ (ترندي حسن) بنَفْسِهِ» أَيْ: يَرْتَفِعُ وَيَتَكَبَّرُ. رياض الصالحين (جلد اول)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في الكبر.

• ٦٢- فوائد: جس طرح نيك لوگوں كے عادات و خصائل اختيار كرنا پنديدہ ہے- اى طرح برے لوگوں كے برے طور طريقے اختيار كرنا سخت ناپنديدہ ہے- انسان جس قتم كے لوگوں كى مشابت اختيار كرے گااس كا شار الله خر ان ميں ہى ہو گاكيونكہ بتدر تى وہ اى سانچ ميں ڈھل جاتا اور اسى رنگ ميں رنگ جاتا ہے - پھراسے جزاء بھى اسى كے مطابق ملے گى-

#### ٧٣ ـ بَابُ حُسن الْخَلق

قالَ الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ وَاللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَالْكَافِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ ﴿ وَالْكَافِينَ الْغَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾ الآية [آل عمران: ١٣٤].

#### ساء حسن اخلاق کابیان

الله تعالى نے فرمایا: اے پینمبر! بیشک تو بلند اخلاق كا مالک ہے-

اور فرمایا اللہ تعالی نے: (جنت ان لوگوں کے لئے تیار کی گئی ہے جو) غصہ پی جانے والے اور لوگوں کو معاف کردینے والوں کو بہند فرماتا ہے۔ فرماتا ہے۔

فَا كُدُهُ آيات: مْدُكُوره آيات مِين نبي كريم مَلْيَالِيمُ اور ابل ايمان و تقوى كى اخلاقی خوبيوں كا تذكره فرماكر حسن اخلاق كى ترغيب دى گئى ہے۔

الله عنه / ١٢١ حضرت انس رضي الله عنه / ١٢١ حضرت انس رفائية سے روایت ہے كه رسول قال: كانَ رسُولُ اللهِ عَلَيْ أَحْسَنَ النَّاسِ الله طَلْحَالِيْمُ لُولُول مِيں سب سے زیادہ ایجھے اخلاق کے خُلُقاً. متفقٌ علیه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الكنية للصبي... وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب كان رسول الله أحسن الناس خلقا.

دیباجاً وَلاَ حَریساً أَلْیَانَ مِنْ کَفِّ رسول الله طَلَیْم کی بھیل سے زیادہ زم کوئی ریثم نہیں دیباجاً وَلاَ حَریساً أَلْیَانَ مِنْ کَفِّ رسول الله طَلَیْم کی بھیل سے زیادہ زم کوئی ریثم نہیں رسول الله طَلَیْم کی بھیل سے زیادہ بھوٹنے والی رسول الله طَلَیْم کے جسم اطهرسے بھوٹنے والی أَطْیبَ مِنْ رَائِحة رَسُولِ الله عَلَیْم، وَلَقَدْ خوشبوسے زیادہ پاکیزہ کوئی خوشبو بھی نہیں سوتھی اور خدمت کی آپ خدَمت رسول الله طَلَیْم کی وس سال خدمت کی آپ فَدَمْتُ رَسُولَ الله عَلَیْم وَلَا قَالَ لِی قَطُّ: أُفِّ اَلَ لِیشَول الله عَلَیْم کی وس سال خدمت کی آپ قال لِی قَطُّ: أُفِّ ، وَلَا قالَ لِشَیْء فَعَلْتُهُ: أَلَا فَعَلْتُ اس کی بابت یہ نہیں کہا کہ یہ کیوں کیا اور جو کام میں لِیم فَعَلْتُ ، مِنْ وَلَا لِیم فَعَلْتُ اس کی بابت یہ نہیں کہا کہ یہ کیوں کیا اور جو کام میں کَذَا؟. متفقٌ علیه .

تَخْرِيج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب صفة النبي علي الله وصحيح مسلم، كتاب

کیوں نہ کیا؟ (بخاری و مسلم)

الفضائل، باب كان رسول الله ﷺ أحسن الناس خلقا.

**٦٢٢- فوائد:** وس ساله خدمت كے دوران خادم كو اس كے كسى كام پر نه نوكنا اور نه جھڑكنا- بير حسن اخلاق كا وہ اعلیٰ ترین نمونہ ہے 'جس کی کوئی دو سری نظیر پیش نہیں کی جاستی۔ کاش امت بھی اپنے پینمبر کے ان مکارم اخلاق کو اختیار کرے۔

۳ / ۱۲۳ حضرت صعب بن جثامه بغالتی سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طافیا کو ایک جنگلی گدھا حِمَاراً وَحْشِيّاً، فَرَدَّهُ عَلَىَّ، فلمَّا رأى مِريه كَ طور ير بَهِيجا- آيٌّ نے اسے مجھے واہر لوٹا ویا۔ پس جب آپ کے میرے چرے یر (کبیدگی کے اثرات) دیکھے تو فرمایا' ہم نے تیرا یہ ہدیہ اس کئے کھے واپس کیا ہے کہ ہم احرام باندھے ہوئے ہیں۔

٦٢٣ ـ وعن الصَّعب بن جَثَّامَةَ رضيَ اللهُ عنه قال: أَهْدَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ ما في وَجْهي قالَ: «إِنَّا لَمْ نَرُدَّهُ عَلَيْكَ إِلاًّ رِلاَنَّا حُرُّمٌ»متفق عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحج، باب إذا أهدي للمحرم حمارا وحشيًا حيًا لم يقبل، وكتاب الهبة، باب هدية الصيد \_ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب تحريم الصيد

٩٢٣- قوائد: احرام كى حالت مين جس طرح محرم كے لئے شكار كرنا جائز نبيں ہے اسى طرح اس كے ايماء و ہرایت پر شکار کئے گئے جانور کا گوشت کھانابھی اس کے لئے جائز نہیں ہے ۔اسی لئے آپ نے حمار وحثی کا ہدیہ واپس فرہا دیا۔ اس سے یہ بات بھی معلوم ہوئی کہ ہریہ قبول کرنے میں کوئی عذر شرعی مانع ہو تو اس کی وضاحت كردين چاسي تاكه مديه بيج والے كو رنج نه مو-

خیال رہے کہ بعض احادیث میں دو سرول کا کیا ہوا شکار کھانے کی اجازت منقول ہے۔ جب کہ اس حدیث میں اس کے برعکس اس کی ممانعت ہے۔ جمهور علماء نے اس کے مابین میں تطبیق بیان فرمائی ہے کہ پہلی قتم کی احادیث اس صورت پر محمول ہوں گی کہ غیر محرم شخص نے خود اپنے لئے شکار کیا ہو اور پھراس میں سے پھھ ہریہ محرم کو دے دے ' یہ ہدیہ محرم کے لئے جائز ہے اور دوسری فتم کی احادیث محمول ہول گی اس صورت پر کہ غیر محرم نے وہ شکار محرم ہی کے لئے یا اس کے ایماء پر کیا ہو۔ اس کاکھانا محرم کے لئے جائز نہیں (فتح الباری) كتاب و باب ندكور) اس طرح شكار شده جانور' جب كه وه زنده مو محرم كو بهيج دينا تاكه وه خود اس ذبح كرك-یہ بھی جائز نہیں۔ اس مدیث میں مذکور ہی صورت ہے۔ جیسا کہ امام بخاری ؓ نے اس مدیث پر ہی باب باندھا ہے کہ جب محرم کو زندہ حمار وحثی ہریة بھیجا جائے تو وہ اسے قبول نہ کرے۔

٦٢٤ ـ وعن النَّوَّاسِ بن سمعانَ ٣ / ١٢٣ حضرت نواس بن سمعان رفائق سے روایت رضيَ اللهُ عنه قال: سألتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ بح كه مين في رسول الله ملتَّ الم سي نيكي اور كناه ك عن البِرِّ والإِثْم فقالَ: «البِرُّ حُسْنُ الخُلُقِ، كام ك متعلق سوال كيا تو آپ من جواب مين ارشاد

والإِثْمُ: مَا حَاكَ في نَفْسِكَ، وكَرِهْتَ أَنْ فراما كه نيكي تو اجِها اخلاق ہے اور گناہ وہ ہے جو تیرے ول میں کھٹک پیدا کرے اور تجھے بیہ ناگوار ہو کہ لوگ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ؛ رواهُ مسلم. اس سے باخبر ہوں- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تفسير البر والأثم.

سم ٢٢- فوائد: اس ميں ايك اہم اصول يہ بيان كيا گيا ہے كہ حسن اخلاق 'نيكي اور خير ہے اس لئے كہ بااخلاق آدمی محاس اور افعال خیر بی افتیار کرتا اور رذائل (بدخصلتوں) سے اجتناب کرتا ہے۔ اور گناہ کی بابت بھی نمایت عام فهم اصول بیان فرما دیا- اس لئے کہ ہربرے کام پر انسان کا ضمیراسے ملامت کرتا اور ملامت گرول کی لامت سے بھی وہ خوف محسوس کرتا ہے لیکن میہ صرف اس وقت تک ہی ہے جب تک انسان کی فطرت مسنح اور ول مردہ نہ ہوا ہو کیونکہ جب فطرت ہی مسخ اور ول مردہ ہوجائے تو پھر بڑے سے بڑے گناہ یر بھی ول میں کوئی کھٹک پیدا ہوتی ہے نہ لوگوں کا کوئی خوف ہی اسے محسوس ہو تا ہے۔ یہ ایسے ہی ہے جیسے انسان کی قوت شامہ (سو تکھنے کی صلاحیت) صحیح ہو تو وہ تعفن اور بدبو کو محسوس کراور سونگھ لیتا ہے لیکن ہروقت گھورے (غلاظت کے وُهِير) ير رہنے والے كى قوت شامہ اس طرح ختم ہوجاتى ہے كہ گندگى كے وُهِير ير بيٹھے ہوئے بھى اسے بدبو محسوس نهيس ہوتی-

٦٢٥ \_ وعن عبدِ الله بنِ عمرِو بنِ ٥ / ١٢٥ حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص المن الله سع العاص رضي الله عنهما قال: لم يكن روايت م كم رسول الله ملي عام طور ير اور نه بي رسولُ اللهِ ﷺ فَاحِشاً ولا مُتَفَحِّشاً. وكان كلف عبرنباني كرنے والے تھ اور آپ فرمايا كرتے يَقُولُ: «إِنَّا مِن خِيارِكُم أَحْسَنَكُم أَخْلاقاً» تق كم تم مين سب سے بهترين شخص وہ ہے جو تم مين اخلاق میں سب سے احیا ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب صفة النبي على وكتاب الأدب ـ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب كثرة حيائه ﷺ.

٩٢٥ - فوائد: اس ميں نبي كريم طن يا كيا كے حسن اخلاق اور كمال شرافت كے ساتھ ساتھ اس امر كابيان ہے كه جو زیادہ بلند اظلق ہوگا وہ لوگوں میں سب سے بمتر ہوگا-

رواه الترمذي وقال: حديث حسن والے كوناپند كرتا ہے- (ترذي حسن صحح) صحيح. «البَـذِيُّ»: هـو الَّـذي يَتَكَلَّـم بالفُحشِ، ورَديءِ الكلام.

٦٢٦ \_ وعن أبي الدرداءِ رضي الله ٢ / ٢٢٧ حضرت ابوالدرداء بنائم تن روايت م، نبي عنه: أنَّ النبيَّ ﷺ قالَ: «مَا من شَيءٍ أَثْقَلُ كريم مِ اللهُ إلى عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عن في ميزَانِ الْمُؤْمِن يَومَ القِيَامَةِ من حُسْنِ كم ميزان مين حسن اخلاق سے زيادہ بھارى چيز كوئى نهيں النَّخُلُق، وإنَّ الله كَيْبِغِضُ الفَاحِشَ البَذِيَّ ﴿ مُوكَى اور يقينَا الله تعالَى بدزبان اور ب بوده كُونَى كرنے

البذی ' وہ شخص جو بے حیاء اور بے ہودہ باتیں

کرتاہے۔

رياض الصالحين (جلد اول) =

تخريج: سنن ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق.

٦٢٢- فوا مد: حن اخلاق قيامت والے دن سب سے زيادہ نفع بخش ہوگا كيونكه بيد ديگر سب عملول سے زيادہ بھاری ہوگا لیکن صرف اس مخص کے لئے جو مومن ہوگا غیر مومنوں کے لئے تو وزن اعمال ہی نہیں ہوگا۔ فسار نقیم لہم یوم القیامة وزنا (اَلْکَهْف٥٠١) ٥ "ہم كافروں كے لئے ترازو ہى قائم نہيں كريں گے٥"۔ اسی طرح برے اخلاق کا حامل اور بے ہودہ گو انسان اللہ کے ہاں ناپندیدہ ہے جس کا مطلب ہے کہ ایبا شخص آخرت میں ناکام و نامراد رہے گا۔

> ٦٢٧ ـ وعن أبي هُريرة رضيَ الله عنه قال: سُئِلَ رسولُ اللهِ ﷺ عَنْ أكثر مَا يُدْخِلُ النَّاسَ الجَنَّةَ. قال: «تَقْوَى اللهِ وَحُسنُ الخُلُقِ» وَسُئِلَ عَنْ أَكثر مَا يُدْخِلُ النَّاسَ النَّارَ، فَقَالَ: «الْفَمُ وَالفَرْجُ». رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

ے / ۱۲۷ حضرت ابو ہررہ ہناٹھ سے روایت ہے کہ انسانوں کے زیادہ جنت میں جانے کا سبب بنیں گے؟ آپ کے فرمایا' اللہ کا ڈر اور حسن اخلاق- اور بوچھا گیا کہ کون می چیزیں انسانوں کے زیادہ جہنم میں جانے کا سبب ہوں گی؟ آپ منے فرمایا منہ اور شرم گاہ۔ (ترندی محسن صحیح)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق.

- 17- فوائد: یہ حدیث بھی بڑی جامع ہے- اللہ کے ڈرسے 'انسان کااللہ کے ساتھ تعلق صیح طور سے جڑ جا ا ہے اور حسن اخلاق سے وہ لوگوں کے حقوق میں کوئی کو تاہی نہیں کرتا۔ اس لئے یقیناً یہ دوعمل ایسے ہیں کہ جن کے ذریعے سے لوگ کثرت سے جنت میں جائیں گے۔ ای طرح منہ سے ہی انسان کلمات کفر بکتا ہے۔ نیبت بتان تراثی کلل گلوچ اور بے مودہ گوئی ' یہ سب زبان کے کام ہیں اور شرم گاہ ' یہ بدکاری کا باعث ہے۔ اس اعتبار سے یہ دونوں چیزیں انسانوں کو جنم میں زیادہ لے جانے کاباعث ہوں گی- اس لئے ہر شخص کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے کو تقویٰ اور حسن اخلاق سے آراستہ کرے اور زبان اور شرم گاہ کے فتوں سے اپنے کو بیائے تا کہ اس کی آخرت برباد نہ ہو۔

۸ / ۱۲۸ سابق راوی ہی سے روایت ہے رسول اللہ ملتی نے فرمایا سب سے زیادہ کامل ایمان والے وہ لوگ أَحسَنُهُم خُلُقاً، وَخِيَارُكُم خِيَارُكُم جِيَارُكُم بين جو مسلمانون مين سب سے زيادہ اچھ اخلاق والے لِنسَائِهِمْ». رواه الترمذي وقال: حديث بين اورتم مين سے سب سے بمتروه لوگ بين جو تم مين اینی عورتوں کے حق میں سب سے بہتر ہیں۔

٦٢٨ \_ وعنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: «أَكْمَلُ المُؤْمِنينَ إِيْمَاناً حسن صحيح.

(ترندی محسن صحیح)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الإيمان، باب ماجاء في استكمال الإيمان، وأبواب المناقب، باب فضل أزواج النبي ﷺ.

۱۳۸- فوائد: اس میں ایمان اور حسن اخلاق کے درمیان تلازم (ایک دوسرے کے لئے لازم ہونے) کا بیان ہے۔ یعنی جو اخلاق میں جتنا کامل ہوگا' ایمان میں بھی اتنا ہی کامل ہوگا۔ گویا کمال ایمان کے لئے حسن اخلاق میں كال ضروري ہے اور اس طرح بيويوں كے ساتھ حسن معاملہ كرنے والا مخص بھى سب سے بهتر ہے جيسا كه رو سری احادیث میں بیان ہوا ہے۔

> ٦٢٩ ـ وعن عائشةَ رضيَ اللهُ عنها قالت: سُمِعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «إنَّ المُؤْمِنَ لَيُدْرِكُ بِحُسْنِ خُلُقِهِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ القَائم» رواه أبو داود.

9 / ۱۲۹ حضرت عائشہ و اللہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملتہ اللہ کو فرماتے ہوئے سنا ای قرما رہے تھ' مومن يقينا اينے حسن اخلاق سے وہ درجہ ياليتا ہے جو ایک روزے دار اور شب بیدار شخص کے جھے میں

آئے گا- (ابو داؤد)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب حسن الخلق.

٩٢٩- فواكد: روزك دارس مراد وه مخص ب جو كثرت سے نفلی روزك ركھتا ہے- اس طرح قائم سے مراد رالوں کو اٹھ اٹھ کر اللہ کی بکٹرت عبادت کرنے والا ہے۔ ان دو عملوں کی پابندی نمایت مشکل ہے لیکن جو ان کا ا المثمام كرتے ہيں اس كا اجر و ثواب بھى انہيں اسى حساب سے بے ياياں ملے گا۔ ليكن حسن اخلاق سے آراستہ شخص جو صرف فرائض کی ادائیگی کرتا ہے ' فدکورہ نوافل کا اہتمام نہیں کریاتا ' وہ بھی صائم و قائم کے درجے کو پالے گا- اس سے حسن اخلاق کی اہمیت و فضیلت واضح ہے-

> ٦٣٠ ـ وعن أبي أُمَامَةَ الباهِلِيِّ وَببَيتٍ في أُعلى الجَنَّةِ لمَنْ حَسُنَ خُلُقُهُ" صحيح. «الزَّعِيمُ»: الضَّامِنُ.

۱۰ / ۲۳۰ حضرت ابو امامه بابلی رہائٹر سے روایت ہے رضي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: رسول الله ملي الله ملي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ ﴿أَنَا زَعِيمٌ ببَيتٍ في رَبَض الجنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ جنت ك الحراف مين ايك هم كا ضامن مول جس في المِرَاءَ وَإِن كَانَ مُحِقًا، وبِبَيْتٍ في وَسَطِ حَق رِ بوت بهي جَمَّارًا جِمُورُ ديا (ايخ حَق سے الجنَّةِ لِمَن تَرَكَ الكَذِبَ، وَإِن كَانَ مَازِحاً، وست بردار ہوگیا) اور اس مخص کے لئے بھی جنت کے درمیان میں ایک گھر کا ضامن ہوں جس نے مزاح کے حدیث صحیح، رواه أبو داود بإسناد طور پر بھی جھوٹ کا ارتکاب نمیں کیا اور اس شخص کے لئے جنت کے بلند ترین حصے میں ایک گھر کا ضامن ہوں جس كا اخلاق احيها هوا- (ابو داؤد- صحيح)

الزعيم كے معنی ہں 'ضامن۔ ذھے دار

تَحْرَيْجٍ: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب حسن الخلق.

الله الله : جھڑا خم كرنے كے لئے اپنے حق سے دستبرادر ہوجانا، بہت برا عمل ہے۔ اس طرح مذاق ميں بھى جھوٹ بولئے سے گریز کرنے کا مطلب ہے کہ میر شخص شریعت اور اللہ و رسول کے احکام کو بہت اہمیت دیتا ہے أس كئے ایسے موقعوں پر بھی جھوٹ نہیں بولتا جن موقعوں پر جھوٹ بولنے كولوگ زیادہ برا نہیں سمجھتے بلكہ بہت

سے لوگ تو شاید اس کے جواز کے بھی قائل ہوں۔ لیکن اللہ تعالیٰ کو تمام حالات میں جھوٹ سے اجتناب بہت پند ہے۔ تاہم ان سب میں حسن اخلاق کی فضیلت زیادہ ہے کیونکہ ندکورہ کام بھی حسن اخلاق کے بغیر ممکن نہیں۔ یوں گویا حسن اخلاق کو سب پر برتری حاصل ہے۔

> رسولَ الله ﷺ قال: «إنَّ منْ أَحَبَّكُم إلىَّ، وَأَقْرَبِكُم مِنِّي مَجلساً يَومَ القِيَامَةِ، أَحَاسنَكُمْ أَخلاقاً. وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إِليَّ، وَالمُتَشَـدُّقُونَ وَالمُتَفَيْهِقُونَ» قالـوا: يا رسولَ الله! قَدْ عَلَمْنَا الثَّرْثَارُونَ وَالمُتَشَدِّقُونَ، فَمَا المُتَفَيْهِقُون؟ قال: «المُتكَبِّرُون» رواه الترمذي وقال: حديث حسن. «الثَّرْثَارُ»: هُوَ كَثِيرُ الكَلام تَكلُّفاً. وَ «المُتَشَدِّقُ»: المُتَطاولُ عَلى النَّاس بكَلامِهِ، وَيَتَكَلَّمُ بمِلءِ فيه تَفَاصُحًا وَتَعْظِيماً لِكَلامِهِ وَ«اللَّمْتَفَيْهِقُ»: أَصلُهُ مِنَ الفَهْق، وَهُوَ الامْتِلاءُ، وَهُوَ الَّذِي يَمْلاً فَمَهُ بِالْكَلَامِ، وَيَتَوَسَّعُ فيه، وَيُغْرِبُ بِهِ تَكَبُّراً وَارتِفَّاعاً، وَإِظْهَاراً للفَّضيلَةِ عَلَى غَيرِهِ. وروى التَّرمذيُّ عن عبدِ اللهِ بن المباركِ رحِمه الله في تَفْسِير حُسْن الخُلُقَ قال: هُوَ طَلاقَةُ الوَجه، وَبَذَّلُ المَعرُوف، وَ كَفُّ الأَذَى .

١٣١ ـ وعن جابر رضي الله عنه أنَّ ١١ / ١٣١ حضرت جابر بناتُّهُ ہے روايت ہے رسول اللہ ملی نے فرمایا عامت کے روز مجھے سب سے زیادہ محبوب اور ہم نشینی کے اعتبار سے میرے سب سے زیادہ قریب وہ شخص ہو گا جو تم میں اخلاق میں سب سے زیادہ وَأَبْعَدَكُم مِنِّي يَوْمَ الْقِيَامَةِ النَّرْتَارُونَ الحِيها بوكا اورتم مين سے مجھے سب سے زيادہ ناپنديدہ اور مجھ سے سب سے زیادہ دور قیامت کے روز وہ ہول گے جو بہت باتونی' نصنع سے باتیں کرنے والے اور تکبر ہے باچیں کھول کھول کر گفتگو کرنے والے ہوں گے۔ صحابه كرام رمي الله ي عرض كيا يا رسول الله! باتوني اور تصنع سے باتیں کرنے والے کو تو ہم جان گئے لیکن ہے متفیه قون کون بین؟ آپ ی فرمایا- تکبر کرنے والے- (ترمذی محسن)

الشرثار' باتونی اور تکلف سے گفتگو کرنے والا-متشدق اپنے آپ کو قصیح اور اعلیٰ گفتگو کا حامل ظاہر كرنے كے لئے 'كال كھلاكر لوگوں سے لمبى گفتگو كرنے والا-متفیهق اس کی اصل فهق سے ، جس کے معنی بھرنے کے ہیں۔ یہ وہ شخص ہے جو بات کرتے ہوئے منہ بھرلیتا اور چوڑا کرلیتا ہے اور دو سرول پر اپنی بڑائی اور برتری جتلانے کے لئے متکبرانہ اندازے عجیب و غریب باتیں کر تا ہے اور امام ترمذی ؓ نے حس خلق کی تفسيرمين عبدالله بن مبارك كابية قول نقل كيا ہے كه وہ خندہ روئی' سخاوت سے کام لینا اور کسی کو تکلیف خہ پہنجانا ہے۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في معالي الأخلاق.

اسلا- قوا كد: اس مي بھي حسن اخلاق كى ترغيب اور غير ضرورى اور غير محاط اور تضنع و بناوث سے گفتگو كرنے اور اس کے ذریعے سے دو سرول پر رعب و برتری جنانے سے اجتناب کرنے کی تاکید ہے۔ گویا کم بولنا اور سادگی رياض الصالحين (جلد اول) =

ے مفتگو کرنا بیندیدہ ہے اور اس کے برعکس زیادہ بولنا اور وہ بھی دو سرول پر جیکٹری جمانے کے لئے مفتگو میں تیزی و طراری د کھانا اور تصنع اختیار کرنا سخت ناپندیدہ ہے۔

#### سمے۔ بردباری سوچ سمجھ کر کام کرنے اور ٧٤ ـ بابُ الْحِلْم وَالأَنَاةِ وَالرَّفْقِ نرمی سے کام لینے کابیان

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلۡكَٰظِمِينَ ٱلْمَايِظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]. وقال تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهَلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى الْمَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ آدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكُ وَبَيْنَهُمُ عَدَّوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ۞ وَمَا يُلَقَّلُهَٱ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنْهَا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾ [فصلت: ٣٤، ٣٥]. وقال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾

[الشورى: ٤٣].

الله تعالى نے فرمایا: اور غصے كو بي جانے والے اور لوگوں کو معاف کردینے والے اور اللہ نیکوں کاروں کو پیند کرتاہے۔

اور فرمایا الله تعالی نے: عفو و در گزر کو اختیار کر' نیکی کا تحكم دے اور جاہلوں سے اعراض كر۔

نیز فرمایا : نیکی اور برائی برابر شیس ہوتی- برائی کو ایسے طریقے سے ٹال جو اچھا ہو' تب وہ فخص کہ تیرے اور اس کے درمیان دشمنی ہو' ایسے ہوجائے گا گویا کہ وہ ممرا دوست ہے اور بہ بات انہی لوگوں کے جھے میں آتی ہے جو صابر ہوتے ہیں اور ان کو نصیب ہوتی ہے جو برے نصیبے والے ہوتے ہیں۔

اور فرمایا الله تعالی نے: اور وہ شخص جس نے مبر کیا اور معاف کردیا یقینا سے بات ہمت کے کاموں سے ہے۔

فا كده آيات: ان آيات مين ابل ايمان كو صبرو تحل اور عفو و در گزر اختيار كرنے كى تلقين كى مئى- اس كا دينوى فائدہ یہ ہے کہ دشمن بھی دوست ہوجائیں گے اور اخروی فائدہ سے کہ اللہ کی رضامندی حاصل ہوگ۔

١٣٢ - وَعن ابن عَبَّاس رَضِيَ اللهُ ١ / ١٣٢ حفرت ابن عباس بمينظ سے روايت ہے ر سول الله ملی لیے نے اشج عبدالقیس سے فرمایا تیرے اندر دو خصلتیں ایس ہیں جن کو اللہ تعالی پند فرماتا ہے۔ بردباری اور سوچ سمجه کر کام کرنا۔ (مسلم)

الحِلْمُ وَالأَنَاةُ». رَوَاهُ مُسْلمُ. تخريج: صحيح مسلم، أوائل كتاب الإيمان.

عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ لأَشَجِّ عَبْدِ

الْقَيْس: ﴿إِنَّ فِيكَ خَصْلَتَيْن يُحِبُّهُمَا اللهُ:

١٣٣٢ - فواكد: افتج عبدالقيس؛ ان كا نام منذر بن عائذ يا منقذ بن عائذ تقا- رضى الله عنه- اناة كا مطلب ب جلد ان کی بجائے' سوچ سمجھ کر کام کرتا۔ اس میں گویا صبرو حلم اور انا ق کی ترغیب ہے۔ علاوہ ازیں منہ پر تعریف اور خُولی بیان کرنے کا بھی جواز ہے۔ بشرطیکہ صاحب تعریف کے غرور میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہ ہو اور اس طرح کی تقریف میں کوئی خاص مصلحت اور فائدہ نظر آتا ہو۔ نیز دوسرول کے لئے خوبیوں کو اپنانے کی ترغیب کا پہلو ہو-

۱۳۳ - وعن عائشة رضي الله عنها ۲ / ۱۳۳ حفرت عائشه وَ مَنَ الله وايت به رسول قالت: قال رسولُ الله ﷺ: «إنَّ الله رفيقٌ الله طلى الله الله الله على ال

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب فضل الرفق ـ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب فضل الرفق.

۱۳۳۳ - فواکد: نری سے بھی انسان ایک دو سرے کے قریب آتے ہیں 'اس کئے نری بھی اللہ کو بہت پند ہے۔

۱۳۲ - وعنها أن النبي ﷺ قال: ۱۳۲ حضرت عائشہ رہی آفیا ہی سے روایت ہے۔ نہی «إِنَّ الله رَفِيقٌ یُحِبُّ الرِّفقَ، وَیُعْطِی عَلی کریم طلی کے طاق فرما یا بے شک اللہ تعالی نرمی کرئے والا السرِّفق ما لا یُعْطی عَلی العُنف ہے ' نرمی کو پیند فرما تا ہے نرمی پر وہ جو کچھ عطا فرما تا السرِّفق ما لا یُعْطی عَلی ما سِوَاهُ » رواہ مسلم . ہے وہ سخی پر اور اس کے علاوہ کسی چیز پر عطا نہیں فرما آا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب فضل الرفق.

۱۳۲۷- فوائد: نری کے مقابلے میں سختی ہے آلیں کے معاملات میں سختی کی بجائے اللہ کو نرمی پیند ہے اور اس پر وہ جو اجر و ثواب دے گا وہ سختی اور اسی طرح کی کسی چیز پر نہیں دے گا البتہ دین کے معاملات اور حدود الهیہ میں نرمی سخت نالبندیدہ اور سختی یعنی مضبوطی سے دین پر جے رہنا' پبندیدہ امرہے۔

(اِنَّ الرِّفْقَ لا يَكُونُ فِي شَيءِ إلَّا زَانَهُ، كَرِيمُ التَّلِيمُ عَلَيْ مِنْ شَيءِ إلَّا وَانهُ مَلَى اللَّهِمُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَاهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِلَّا عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عِ

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب فضل الرفق.

**۱۳۵۵ فوائد: نری ایبا زبور ہے کہ اس سے آراستہ مخص لوگوں میں بھی ہر دلعزیز اور مقبول ہوتا ہے اور** عنداللہ بھی محبوب اور جو اس زبور سے محروم ہوتا ہے تو وہ لوگوں کی نظروں میں عیب دار چیز کی طرح حقیراور عنداللہ بھی ناپندیدہ ہوتا ہے اس لئے کہ نری مکارم اخلاق میں سے ہے اور اللہ کے ہاں حسن اخلاق کا بڑا درجہ ہے۔
ہے۔

تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ» رواه البخاري. «السَّجْلُ»

بفتح السين المهملة وإسكان الجيم:

وَهِيَ اللَّالُو المُمْتَلِئَةُ ماءً، وَكَذٰلِكَ

أَوْ ذَنُوباً مِن ماءٍ، فَإِنَّمَا بُعِثتُم مُيسِّرِينَ وَلَمْ الك وول بمادو اس لئے كه تم آسانى كرنے والے بنا کر بھیجے گئے ہو' سختی کرنے والے بناکر نہیں بھیجے گئے۔ (بخاری)

السبحل 'سين پر زبر اور جيم ساکن' ياني کا بھرا ہوا ڈول۔ ذَنبوب کے بھی میں معنی ہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الطهارة، وكتاب الوضوء، باب صب الماء علي البول في

١١٣٠- فواكد: اس حديث سے معلوم ہوا كہ تعليم و تربيت كے ميدان ميں بھى نرى بہت ضرورى ہے- خاص طور پر چاہل اور گنوار قتم کے لوگوں کے ساتھ- کیونکہ ان سے سختی کی جائے گی تو یہ اپنے بدویا نہ مزاج اور غلظت طیع (طبیعت کی سختی) کی وجہ سے اور دور بھاگیں گے۔ ان کو قریب کرنے کے لئے ان سے نرمی نہایت ضروری ہے واے ان سے بدی بری حماقتوں کا ارتکاب ہو۔ اس میں داعیان دین کے لئے برا سبق ہے۔ (۲) پانی بمانے سے نجاست کا اثر زاکل ہوجائے تو زمین پاک ہوجائے گی۔

٦٣٧ \_ وعن أنس رضِي الله عنه عن ٢ / ١٣٧ حفرت الس بن الله عنه عن الله عنه عن كريم النبعي عَيْ قَال : "يَسِّرُوا وَلا تُعَسِّرُوا، التَّهِيم نے فرمايا، آسانی کرو، سختی نہ کرو- خوشخبری دو اور وَبَشِّرُوا وَلَا تُنفِّرُوا » متفقٌّ عليه . فرت مت ولاؤ- (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب كان النبي على يتخولهم بالموعظة \_ وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب الأمر بالتيسير وترك التنفير.

ک ایس این کی ایس باتیں بان کی ایس کے وعظ و نقیحت اور دعوت و تذکیر کی عام مجلسوں میں دین کی ایس باتیں بان کی جائیں جن سے لوگوں کے اندر دین کی ترغیب پیدا ہو۔ اسی طرح دین کی تشریح و توضیح میں بھی اس پہلو کو مدنظر ر کھا جائے -علاوہ ازیں اسلوب بیان بھی نفرت دلانے والا نہ ہو بلکہ قریب کرنے والا ہو- اس میں گویا دعوت و تبلیغ کی حکمت بیان کی گئی ہے جے داعیان دین کے لئے ملحوظ رکھنا ضروری ہے۔

٦٣٨ - وعن جريسِ بنِ عبدِ اللهِ ٤ / ١٣٨ حضرت جرير بن عبدالله بن الله سے روايت رضي الله عنه قال: سمعتُ رسولَ اللهِ على حكم مين في رسول الله ملي الله ملي الله عنه قال: يَقُولُ: «مَنْ يُحْرَم الرِّفْقَ يُحْرَم الخَيْرَ كُلَّهُ» جو شخص نرى سے محروم كرديا كيا وہ ہر قسم كى بھلائى سے محروم كرديا گيا- (مسلم)

تضريع : صحيح مسلم، كتاب البر، باب فضل الرفق.

۱۹۳۸ - فوائد: خیال رہے کہ کلہ 'کالفظ صحیح مسلم میں نہیں ہے تاہم ابو داؤد کی روایت میں یہ لفظ موجود ہے۔ (ابو داؤد کتاب الادب 'باب فی الرفق-) اس میں بھی نرمی کی فضیلت اور اس کے فوائد اور اس سے محرومی کے نقصان کا بیان ہے۔

۱۳۹ \_ وعن أبي هويرةَ رضي الله ٨ / ١٣٩ ح**ضرت ابوبرريه بنائَّةُ سے روايت ہے** كہ ایک آدمی نے نبی کریم ملتی کیا سے کہا مجھے وصیت فرمائي! آپ من فرمايا فضب ناک نه موا كرو- اس نے کئی مرتبہ اپنی بات دہرائی۔ آپ نے (ہر مرتبہ کی) فرمایا 'غضب ناک نه هوا کرو- (بخاری)

عنه أَنَّ رَجُلًا قال لِلنبيِّ ﷺ: أَوْصِني. قال: «لا تَغْضَبْ» فَرَدَّدَ مِرَاراً؛ قال: «لَا تَغْضَبْ». رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب.

۱۳۹- فوائد: يه روايت اس سے قبل باب الصبر ، رقم ۲۴ / ۴۸ ميں گزر چکی ہے۔ مصنف باب کی مناسبت سے دوبارہ یمال لائے ہیں۔ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ وصیت و نصیحت حالات کے مطابق ہونی چاہیے۔ نبی سُلَمَیٰہِم نے جب سے محسوس فرمایا کہ بیہ شخص مزاج کا تیز اور غصیلا ہے تو بار بار اسے یمی وصیت فرمائی کہ غصہ مت کیا کر' غصہ مت کیا کر۔ علاوہ ازیں میہ بھی معلوم ہوا کہ بظاہر نیک اور بزرگ لوگوں میں بھی غصہ اور مزاج کی تنخی ہو سکتی ہے الیکن بردی نیکی غصے پر قابو پانا ہے۔ یہ عادت انسانیت کا کمال ہے۔

٩ / ١٩٠٠ حضرت ابو يعلى شداد بن اوس مناتله سے ٦٤٠ ـ وعن أُبِي يَعلَى شدًّادِ بن أُوسٍ رضي الله عنه عن رسولِ اللهِ ﷺ روايت ہے كه رسول الله طلَّمايلِم نے فرمايا- بے شك قَالَ: «إِنَّ الله كَتَبَ الإِحسَانِ عَلَى كُلِّ الله تَعَالَى في مركام كوا يَحْ طريق سے كرنا ضرورى قرار شَيءٍ، فإذا قَتَلتُم فَأُحسِنُوا القِتْلَةَ، وَإِذَا ولا م - يس جب تم قتل كروتوا يحم طريق س قتل كرو ذَبَحْتُم فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ، وَلَيْحِدَّ أَحَدُكُم اور جب (جانور) فرج كرو تو التي طريق سے ذرج كرو-تمہارے ہر آدمی کو جاہیے کہ اپنی چھری تیز کرلے اور شَفْرَتَه، وَليُرِحْ ذَبيحَتَهُ ۗ رواه مسلم. ذی ہونے والے جانور کو آرام پنجائے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصيد، باب الأمر بإحسان الذبح والقُتل وتحديد الشفرة. • ١٢٠- فوائد: قتل سے مراد موزى جانور كا قتل ہے يا بطور قصاص كى قاتل كو قتل كرنا اور ميدان جنگ ميں وشمن کو قبل کرنا ہے۔ ان تمام صورتوں میں قبل کی تو اجازت ہے لیکن اسلامی تعلیمات کا اعتدال دیکھئے کہ دسمن اور مجرم کو بھی قبل کرتے وقت تاکید فرما دی گئی کہ دشنی کے جذبات میں ایڈاء دے دے کر مارنے کی اجازت نہیں ہے، جیسے اسلام سے پہلے مثلہ کیا جاتا تھا، پہلے ہاتھ کاٹ دیئے، پھر پیر، پھر ناک، پھر کان، وغیرہ- اسلام نے اس کی سختی سے ممانعت کی ہے اور کما ہے کہ تلوار کے ایک بی وار سے اس کا سراس کے تن سے جدا کردو-اسی طرح جانوروں کو ذیح کرتے وقت تھم دیا گیا کہ چھری تیز کراو' اس کو گدی سے ذیج نہ کرو' کیونکہ چھری تیز نہ ہو یا گدی کی طرف سے ذرج کیا جائے تو ان دونوں صورتوں میں جانور کو تکلیف ہوگی۔ گویا ذرج میں بھی جانور کے آرام و راحت کا خیال رکھو۔ آج کل ہورب میں جانور کو مشینی جھکنے کے ذریعے سے ذرح کیا جاتا ہے جو ذرج کرنے سے اگرچہ بظاہر زیادہ سل ہے لیکن اس طریقے سے جانور کا خون نہیں ٹکلٹا' جس کی وجہ سے اس <sup>کا</sup> گوشت انسانی صحت کے لئے مفیر نہیں رہتا۔ اس لئے اسلام نے جانور کی حلت کے لئے خون کے نکلنے کو ضروری

قرار دیا ہے۔ بنابریں اسلام کا بتلایا ہوا طریقہ ذبح ہی صحیح اور زیادہ راحت رسال اور مفید تر ہے۔

٦٤١ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها قالت: مَا خُيِّرَ رسولُ اللهِ عَيْكَةِ بَينَ أَمْرَين فَإِن كَانَ إِثماً، كَانَ أَبِعَدَ النَّاسِ مِنْهُ. تعالى. متفقٌ عليه.

۱۰ / ۱۲۳ حفرت عائشہ رہی تھا سے روایت ہے کہ جب بھی رسول اللہ ملٹایام کو دو کاموں کے در میان اختیار دیا قَطُّ إِلَّا أَخَذَ أَيسَرَهُما، مَا لَم يكن إثماً ، كياتو آب في ان ميس سے زياده آسان كام كو اختيار فرمایا بشرطیکه اس میس گناه نه جو تا- اگر وه گناه کا کام جو تا وَمَا انتَقَمَ رسولُ اللهِ عَلَيْ لِنَفْسِهِ في شَيءِ تُو آپ اس سے سب سے زیادہ دور بھاگنے والے تھے قَطُّ، إِلَّا أَن تُنتَهَكَ حُرْمَةُ اللهِ، فَيَنتقِمَ لِلهِ اور رسول الله طَيَّاكِم في الله علي وات كے لئے كسى معاطم میں مبھی انتقام نہیں لیا مگر نیہ کہ اللہ کی حرمت کو تو ڑا (محرمات (حرام چیزوں) کا ارتکاب کیا) جارہا ہو' تو اللہ تعالی کے لئے آپ انقام لیتے (اس کے مرتکب کو سزا دیتے اور مواخذہ فرماتے) (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب صفة النبي عَلَيْ وكتاب الأدب \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب مباعدته ﷺ، للآثام واختياره من المباح أسهله وانتقامه لله عند انتهاك حرماته، رقم الحديث٢٣٢٧.

الملا و فوا كد : وه دو كام چاہے ديني ہوتے يا دينوي- مثلًا دو سزاؤل كے درميان اختيار ديا جاتا تو آسان سزا پند فرہاتے و فرضوں کے درمیان اختیار دیا جاتا تو آسان فرض کو اختیار فرہاتے۔ جنگ اور صلح کے درمیان اختیار دیا جاتا لو صلح كو اختيار فرمات ' بشرطيكه اس ميس اسلام اور مسلمانون كامفاد موتا- علاوه ازيس تمام معاملات ميس آسان پہلو کو اسی وقت اختیار فرماتے جب تک اس میں اللہ کی نافرمانی نہ ہوتی۔ اس میں دوسرے لوگوں کے لئے بھی ہے اصول واضح ہوگیا کہ جب دو باتیں سامنے آئیں تو اس کے آسان پہلو ضرور اختیار کئے جائیں لیکن اس میں کوئی شرگی ر کاوٹ نہ ہو (۲) اس میں آپ کے خلق عظیم کے ساتھ' کہ اپنے نفس کے لئے کبھی انقام نہیں لیا' آپ م کی دیٹی غیرت و حمیت کا بھی بیان ہے کہ اللہ کی حرمتوں کی پامالی' آپ کے لئے نا قابل برداشت تھی اور آپ گ اس کے مرتکب کو ضرور سزا دیتے۔ آپ کے اس طرز عمل سے اخلاقی حدود کی وضاحت ہوجاتی ہے کہ اللہ کی ورود او رہے والے کو معاف کردینا، حسن اخلاق نہیں ہے بلکہ بید دینی بے غیرتی ہے، دنیوی کو تاہیوں سے عفو و در گذر بینیا حس اخلاق ہے لیکن دینی کو تاہیوں میں در گزر کی اجازت نہیں ہے۔

٦٤٢ \_ وعن ابن مسعود رضي الله ١١ / ١٣٢ حضرت ابن مسعود بنائتي سے روايت ٢ عنه قال: قال رسولُ اللهِ عِنْ : «أَلا أُخْبِركُمْ رسول الله مَنْ اللهِ عَلَيْ مِن تَهْمِين ايس لوكول كي بِمَنْ يَحْرُمُ عَلَى النَّارِ \_ أَوْ بِمَنْ تَحْرُمُ عَلَيْهِ خَرِنه وول جوجهم كي آك يرياجهم كي آك ان يرحرام النَّارُ -؟ تَحْرُمُ عَلَى كُلِّ قَرِيبٍ هَيِّنِ ليِّنِ ہے؟ يہ ہراس فخص پر حرام ہے جو لوگول كے قريب سَّهْلِ ». رواه الترمذي وقال: حديث ربي والا "آساني كرنے والا " نرمي كرنے والا اور نرم خو

(ترزی و درج کی روایت ہے) تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة يوم القيامة، باب كان النبي ﷺ في مهنة أهله.

١٣٢- فواكد: قريب سے مراد' اينے اخلاق اور حسن معاملہ سے لوگوں كے دلول ميں بسنے والا مخص ہے اس طرح آسانی اور نری کرنے سے مراد بھی دنیوی معاملات میں نرمی واضع اور مشفقانہ طرز عمل ہے۔ اس میں بھی حسن اخلاق کی فضیلت ہے کہ اس کا نمایت گرا تعلق ایمان سے ہے جو انسان کو جہنم کی آگ سے بچانے والا ہے (٢) كوئى اہم بات بيان كرنے سے قبل سامع كو بيدار اور متوجه كرلينا اچھا ہے تاكہ وہ توجہ سے سے اور اسے اہمیت دے۔

٥٧ - بَابُ الْعَفْوِ وَالْإِعْرَاضِ عَنِ ٥٥ - وركزر اور جابلول ــ عامراض كرفَ كَا بيان الجاهلين

> قال الله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾ دے اور جابلوں سے اعراض کر۔ ﴿ فَأَصَفَحِ ٱلصَّفَحَ ٱلْجَمِيلَ ﴾ [الحجر: ٨٥]. (يعني ان ك ساتھ بردبارانه معالمه كر) وقال تعالى: ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُوّاً أَلَا يُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمُّ ﴾ [النور: ٢٢]. وقال تعالى: ﴿ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينِ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]. وقال تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ اَلْأُمُورِ ﴾ [الشورى: ٤٣]. والآيات في نيكوكارول كويند فرماتا ب-الباب كثيرة معلومة.

الله تعالى نے فرمایا : عفو و در گزر كو اختيار كر' نيكي كا تھم

- الأعسراف: ١٩٩]. وقسال تعسالي: اور فرمايا الله تعالى نے: پس تو خوبی كے ساتھ در گزر كر

نیز فرمایا: چاہیے کہ وہ معاف کردیں اور درگزر کریں ' کیاتم پند نہیں کرتے کہ اللہ تعالی تمہارے گناہ بخش دے۔ (جب ممہیں اینے گناہوں کی معافی پیند ہے تو تم بھی دو سروں کو معاف کردیا کرو)۔

اور فرمایا: وه لوگول کو معاف کرنے والے ہیں۔ اللہ تعالیٰ

اور فرمایا الله نے: اور وہ شخص جس نے صبر کیا اور معاف کردیا ' یقینا یہ ہمت کے کاموں سے ہے۔

فوائد آیات: ان سب آیات میں عفو و درگزر اور جاہوں سے اعراض کرنے کی تاکید ہے اور یہ بھی مگارم اخلاق میں سے ہے۔ اس لئے کہ جاہلوں سے الجھنا بے فائدہ اور غیر دانش مندی ہے۔

٦٤٣ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها ١/ ٣٣٣ حفرت عائشه رَبُنَاتُهُ سے روايت ہے كہ أَنَّهَا قالت لِلنبِيِّ عَيْكُ : هل أَتَى عَلَيْكَ يَوْمٌ انهول ن في طَلَّهُم على اللَّه الله عَلَيْكُ مِ حَلَّ احد كَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمِ أُحُدِ؟ قال: «لَقَدْ لَقِيْتُ والى ون ع بهى زياده سخت ون كوكى آيا؟ آب من مِنْ قَوْمِكِ، وَكَانَ أَشَدُ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمَ جواب مِن قرمايا- مِن في عن تيري قوم سے بست تكليف

فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ بِهِ شَيْئًا» متفقٌّ عليه. «الأخْشَبَان»: الجَبَلان المُحِيطَان بمكَّة. والأخْشَبُ: هو الجبل الغليظ.

العَقَبَةِ، إذْ عَرَضْتُ نَفسِي عَلَى ابْن عَبْدِ الْهَالَي م ورسب سے زیادہ تکلیف مجھے اس عقبہ يَالِيلَ بنِ عَبْدِ كُلالٍ، وَلَكُمْ يُجِبْنِي إلى والے دن بَيْجي جب ميں نے اپنے آپ كو (اسلام كي ما أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وعوت كے لئے) ابن عبد يا ليل بن عبدكاال ير پيش وَجْهِي، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إِلَّا وَأَنَا بِقَرِنِ كَيا (جو طائف كاليك برا سردار تها) اس نے ميرى وعوت الثَّعَالِب، فَرَفَعْتُ رَأْسِي، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةِ كُو جو مين جابتا تها قبول نهين كيا تو مين وبال سے سخت قَدْ أَظَلَّتني، فَنَظَرْتُ فَإِذَا فِيهَا جِبرِيلُ عليه بريثان موكر لكلا ورن تعالب ير بيني كر مجھے كھ افاقہ السلام، فَنَادَاني فقال: إنَّ اللهُ تَعالى قَد مُحسوس موا تومين في سراتُهايا تو ويكها كه ايك بدلى ن سَمِعَ قُولَ قُومِكَ لَكَ، وَمَا رَدُّوا عَلَيكَ، مجمع يرسايه كيا بواج، مين في عورت ويكما تواس مين وَقَد بَعَثَ إِلَيكَ مَلَكَ الجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا جَرِيلِ عليه السلام تص - انهول في مجمع آواز دى اور شِئْتَ فِيهِم، فَنَاداني مَلَكُ الجِبَالِ، فَسَلَّمَ فرمايًا الله تعالى نے آپ کی قوم کی وہ بات س لی جو عَلَىَّ ثُمَّ قَاٰلَ: يَا مُتَحَمَّدُ! إِنَّ اللهَ قَدْ سَمِعَ انهول نے آپ سے کی اور وہ بھی جو انہول نے آپ قَولَ قَومِكَ لَكَ، وَأَنَا مَلَكُ الجِبَالِ، وَقَدْ كو جواب ديا الله تعالى نے آپ كى طرف بها ووں بر بَعَشني رَبِّي إلَيْكَ لِتأْمُرَني بِأَمْرِكَ، فَمَا مقرر فرشته بهيجاب تاكه آپ اس ان لوگول كي بابت شِئتً؟ إِنْ شِئْتَ أَطْبَقْتُ عَلَيهم الأَخْسَبَينِ ، وحَكم عابين دين - پر مجھ بہاڑوں كے فرشتے في آواز دى اور مجھے سلام كيا' اور كما اے محمد ( سلنگايم )! ب شك مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللهَ وَحْدَهُ لَا يُشْرِكُ الله تعالى نے آپ كى قوم كى گفتگو جو آپ سے ہوتى ' س کی اور میں بہاڑوں پر مقرر فرشتہ ہوں' مجھے میرے رب نے آپ کی طرف بھیجا ہے تاکہ آپ مجھے اپنے معاملے میں حکم دیں' پس آپ کمیا چاہتے ہیں؟ اگر آپ م چاہیں تو میں انہیں دو بیاڑوں کے درمیان بیں دول تو نبی کریم طاق کے فرمایا- (ایسا نہ کرو) بلکہ مجھے امید ہے کہ اللہ تعالی ان کی پشتوں سے ایسے لوگ بیدا فرمائے گا جو صرف ایک اللہ کی عبادت کریں گے' اس کے ساتھ کسی کو شریک نہیں ٹھہرائیں گے۔ (بخاری ومسلم) الاخشبان وه دو بيار جو مع كو گيرے موتے بن-الاخشب، عظیم ہیاڑ کو کہتے ہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة، وكتاب التوحيد، باب ﴿ وكانَ الله سميعا بصيرا ﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب المغازي، باب ما لقي النبي عَلَيْ من أذي المشركين والمنافقين.

١٧٢٣- فوائد: احد؛ مدينے كے قريب ايك بهاڑ ہے جس كے پاس غزوہ احد ہوا- اس غزوے ميں رسول الله ملی کا چرہ مبارک زخمی ہوا' آپ کے دندان مبارک شہید ہوئے اور آپ ایک گڑھے میں گر گئے۔علاوہ ازیں آپ کے سکے چھاسید الشہداء حضرت حمزہ شہید ہوئے اور کافروں نے آپ کی لاش کا مثلہ کردیا۔ عقبہ 'طائف کی طرف ایک جگہ ہے اور یمال یہ واقعہ اس دن پش آیا جب آپ کے سے ججرت کرکے طائف گئے یا پھر یہ منی میں کوئی جگہ تھی اور یہ واقعہ وہاں اس وقت پیش آیا۔ جب موسم جج میں آپ سے مختلف قبائل میں اپنی وعوت بیش کی تا کہ وہ آپ کے ساتھی اور مددگار بن جائیں۔ قرن ثعالب بھی ایک جگہ ہے جو اہل نجد کی میقات ہے' اسے قرن المنازل بھی کما جاتا تھا۔

اس حدیث میں بھی نبی ملی اللہ کے اس خلق عظیم کا ایک نمونہ ہے کہ آپ ایذاء پہنچانے والوں اور جاہلوں سے درگزر فرماتے اور اپنی ذات کے لئے انقام نہ لیتے۔ دوسرے ' دعوت دین کی راہ میں پہنچنے والی تکلیفیں صبر و حوصلے کے ساتھ برداشت کرتے اور ان پر مشتعل نہ ہوتے بلکہ ان کے حق میں وعائے خیر فرماتے۔ اس میں قیامت تک کے داعیان دین کے لئے رہنمائی اور بہترین اسوہ ہے۔ دعوت و تبلیغ کا کام' پھولوں کی سیج نہیں' کانٹوں کی مالا ہے۔ اس میں داد و تحسین کی بجائے 'طعن و ملامت اور خشت زنی جھے میں آتی ہے۔ اس لئے صبرو تخل اور ضبط و برداشت ' راہ حق کی کھنائیوں کے لئے نہایت ضروری ہے۔

> ٦٤٤ \_ وعنها قالت: ما ضَرَبَ رسولُ اللهِ ﷺ شَيْئاً قَطُّ بيَدِهِ، وَلَا امْرَأَةً وَلَا خَادِماً، إلَّا أَن يُجَاهِدَ في سَبِيلِ اللهِ، وما نِيلَ مِنْهُ شَيءٌ قَطُّ فَيَنتَقِمَ مِنْ صَاحِبِهِ، إِلَّا أَنْ يُنتَهَكَ شَيءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللهِ تعالى، فَيُنْتَقِمَ لِلهِ تعالى. رواه مسلم.

۲ / ۱۳۴ حضرت عائشہ رئی تیا سے روایت ہے کہ رسول الله ملتي ليم في من چيز كو عورت كو نه خادم کو' ہاتھ سے نہیں مارا۔ ہال مگر آپ اللہ کی راہ میں جماد کرتے (جس میں آپ یقینا دسمن کو مارتے) اور ایسابھی تمھی نہیں ہوا کہ آپ کو کسی طرف سے کوئی تکلیف پنجی اور آپ کے تکلیف پنجانے والے سے بدلہ لیا ہو- ہاں اگر اللہ کے محارم میں سے کسی چیز کی ہتک کی جاتی تو آپ مینا اللہ کے لئے انتقام کیتے (یعنی مرتکب حرام كوسزا دية) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب مباعدته للآثام واختياره من المباح أسهله. . .

١٢٧٧- فوائد: اس كے فوائد كے لئے ديكھے اس سے ما قبل باب الحلم كى حديث نمبر ١٠ / ١٣١ كے فوائد-

۳ / ۱۲۵ حفرت انس رفاقنہ سے روایت ہے کہ میں كُنتُ أَمْشِي مَعَ رسولِ اللهِ عَلِيهِ ، وعليهِ بُردٌ رسول الله طَلْهَا كَ ساتِه چلا جاريا تقا اور آپ ك اوپ نَجْرَانيًّ غَلِيظُ الحَاشِيَةِ، فأَدرَكَهُ أَعْرَابيًّ، ايك موٹے كنارے والى نجرانی چاور تھی- (راتے میں) فَجَبَذَهُ بِرِدَائِهِ جَبْذَةً شَديدَةً، فَنَظَرتُ إلى ايك ديماتي آپ كو ملا اور آپ كي چاور كو سخي ك ماته

٦٤٥ ـ وعن أُنس رضي الله عنه قال:

متفقٌ عليه .

صَفحَة عَاتِقِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، وَقَدْ أَثَرَت بها مِحْ كر كيني بي مين نع ما تَهَيَم ك كنده كي جانب حَاشِيَةُ الرِّداءِ مِنْ شِدَّةِ جَبِذَتِهِ، ثُمَّ قال: ويكما توج ورك كنارك سختى كم ساته سيخيخ كى وجه س يَا مُحَمَّدُ! مُوْ لِي مِنْ مَالِ اللهِ اللَّهِ اللَّذِي عِندَكَ. اس مين نثان بِرُكَ عَص - پراس ديماتي ن كما ال فَالتَفَتَ إِلَيهِ، فَضَحِكَ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءِ. محمد ( التَّهَيَمُ)! تيرے پاس جو الله كا مال ہے 'اس ميں سے میرے لئے بھی تھم دے۔ آپ اس کی طرف متوجہ ہوئے اور مسکرائے ، پھر آپ نے اسے دینے کا تھم فرمایا - (بخاری و مسلم)

تَحْرِيجٍ: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب البرود والحبرة والشملة، وكتاب الأدب، باب التبسم والضحك \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب إعطاء من سأل بفحش

١٣٥٥ - فوا كد: اس ميس بھي نبي كريم ماڻايا كے حسن خلق اور صبرو صبط كابيان ہے۔ آپ نے اس ديماتي كي نازيبا و کت کو ایک مسکراہٹ کے ساتھ نظرانداز فرما دیا اور اسے عطیہ دینے کا حکم فرمایا۔

٦٤٦ ـ وعن ابن مسعود رضي الله ٢٠١ / ١٣٢ حفرت ابن مسعود رفي الله عن روايت م كه عنه قال: كأنِّي أَنظُرُ إلى رسولِ اللهِ على مين (اب بهي) كويا رسول الله ملتَّ إلى كو انبياء مين سے كى يَحكِي نَبيّاً مِنَ الأنبياءِ، صَلَوَاتُ اللهِ نمي كاواقعه بيان كرتے ہوئے ولكي رہا ہول- صلوات الله وَسَلَامُهُ عَلَيهِم، ضَرَبَهُ قُومُهُ فَأَدْمَوْهُ، وَهُوَ وسلامه عليهم- اس نبي كو اس كي قوم نے مار مار كر يَمسَتُ الدَّمَ عَنْ وَجهِهِ، وَيَقول: «اللَّهُمَّ لهولهان كرديا تها وه ايخ چرے سے خون صاف كرتا تها اغْفِرُ لِقَومي فَإِنَّهُمَ لَا يَعْلَمُونَ " مَنْفَقٌ اور كَمْتَاجَاتًا فَمَا الله! ميرى قوم كو معاف فرما وك کیونکہ وہ بے علم ہے۔ (بخاری ومسلم)

تَحْرِيجِ: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل، - وصحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب غزوة أحد.

الله الله علاء نے لکھا ہے کہ اس سے مراد خود نبی کریم ملٹھایا کی ذات گرامی ہی ہے اور یہ بھی آپ کا کال اظلاق ہے کہ اینے یہ بیتی ہوئی بیتا کو مہم انداز میں بیان فرمایا اور اپنی قوم کی صراحت نہیں فرمائی۔

١٤٧ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله ٥ / ١٣٧ حفرت الومريره بالله عن روايت ب بالصُّرَعَةِ، إِنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَملِكُ نَفْسَهُ وع 'اصل طاقور (پبلوان) تو وه ب جو غص ك وقت اپنے نفس پر قابو رکھ۔ (بخاری و مسلم) عِندَ الغَضَبِ» متفقٌ عليه .

تَخْرِيجٍ: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الحذر من الغضب \_ وصحيح مسلم، كتاب البر، باب من يملك نفسه عند الغضب.

رياض الصالحين (جلد اول) = 548 =

٧٣٧- فوائد: لوگ جسمانی لحاظ سے تنومند اور طاقتور شخص کو پبلوان سمجھتے ہیں لیکن اصل پبلوان وہ ہے جو غصے کے وقت اپنے جذبات پر قابو رکھے اور کوئی ایساکام نہ کرے جس پر اسے بعد میں پشیمانی ہو- جیسے عام لوگ غصے میں بہت سے کام ایسے کر لیتے ہیں اور بعد میں پھر ندامت کے آنسو بہاتے یا اس سے ہونے والی تاہی یر خون کے آنسو روتے ہیں۔

#### ٧٦ - باب احتمال الأذى

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلۡكَاظِمِينَ المُحْسِنِينِ ﴾ [آل عمران: ١٣٤]، وقال بيند فرما تا ي-الأحاديث السابقة في الباب قبله.

> ٦٤٨ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه إليَّ، وأحلُمُ عَنهم وَيَجْهَلُونَ عَلَيًّ! فقال: «لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ فَكَأَنَّمَا تُسفُّهُمُ المَلَّ شُرْحُهُ فِي (بَابِ صلة الأرحام).

### 24۔ تکلیفیں برداشت کرنے کابیان

الله تعالی نے فرمایا: اور غصے کے پینے والے اور لوگوں کو ٱلْفَيْظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُ معاف كردين والح بين- اور الله تعالى نيو كارول كو

تعالى: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ اور فرمايا الله تعالى نے: اور وہ شخص جس نے صبر كيا اور اَلْأُمُورِ ﴾ [الشورى: ٤٣]. وفي الباب: معاف كرديا بي مت كي كامول سے ہے۔

اس باب سے متعلق وہی حدیثیں ہیں جو اس سے ما قبل باب میں گزریں۔ ایک حدیث اور ملاحظہ فرمائیں : / ۱۴۸ حضرت ابو ہریرہ رہائٹر سے روایت ہے کہ ایک أن رجلاً قال: يارسولَ اللهِ! إنَّ لي قَرَابَةً آوى نے كما كارسول الله! ميرے كھ رشت وار ايس أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعوني، وَأُحسِنُ إليهم وَيُسِينُونَ بين مين ان سے تعلق جوڑتا ہوں وہ مجھ سے تعلق توڑتے ہیں۔ میں ان سے حسن سلوک کرتا ہوں' وہ میرے ساتھ بدسلوکی کرتے ہیں۔ میں ان سے بردباری وَلا يَزَالُ مَعَكَ مِنَ اللهِ تَعَالَى ظَهِيرٌ عَلَيهِم سے پیش آتا ہوں ، وہ مجھ سے نادانی سے پیش آتے مَا دُمْتَ عَلَى ذٰلِكَ » رواه مسلم. وَقَد سَبَقَ بين - تو آپ من ارشاد فرمايا اگر تو ايبا بي ب جيسا كه تونے بیان کیا تو گویا تو ان کے منہ میں گرم راکھ ڈال رہا ہے اور جب تک تو ایسا کرتا رہے گا اللہ تعالی کی طرف ے تیرے ساتھ ایک مدوگار رہے گا- (مسلم) اس مدیث کی شرح باب صله الارعام میں گزر

چکی ہے۔ (دیکھئے رقم ک / ۱۳۱۸)

تخريج: سبق ذكره في باب صلة الأرحام برقم٣١٨.

١٣٨- فاكده: اس باب سے بھى اس حديث كا واضح تعلق ہے- اس لئے يهال بھى اسے بيان كيا ہے- ندكوره آیات اور حدیث میں اس امرکی تاکید کی گئی ہے کہ اللہ کی رضا کے لئے لوگوں کی طرف سے پہنچنے والی تکلیفوں کو برداشت کیا جائے اور عفو و در گزر سے کام لیا جائے کیونکہ حسن اخلاق اور اسوہ حسنہ کی پیروی کا نقاضا بی

#### ٧٧ - بَابُ الْغَضَبِ إِذَا انْتُهِكَتْ 24- احكام شرعيه كى بحرمتى كوفت غضب ناک ہونے اور اللہ کے دین کی حُرُمَاتُ الشَّرْع وَالْإِنْتِصَارِ لِدِينِ اللهِ تَعَالَى حمایت کرنے کابیان

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ ﴾ [الحج: ٣٠]. وقال تعالى: ﴿ إِن نَنصُرُواْ اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَيِّتَ أَقَدَامَكُمْ ﴿ [محمد: ٧] شرائع بين جن كي تعظيم ضروري بـ)-

الله تعالى نے فرمایا: اور جواللہ كى محترم ٹھرائى ہوئى چيزوں كى تعظیم کرے گاتووہ اس کے لئے اس کے رب کے پاس بہتر ہے۔ (سورہ حج ۳۰) (حرمات اللہ سے مراد دین کے احکام و

اور فرمایا الله تعالی نے:اگرتم الله کی مدد کروگے 'الله تمهاری مدد کرے گااور تمہارے قدموں کومضبوط کردے گا۔

فائدة آیات: الله کی مدد کا مطلب ہے' اس کے دین پر عمل کرنا اور کافروں سے اس کا دفاع کرنا۔ قدموں کو مضبوط کرنے سے مراد ہے 'جہاد میں تہیں ہمت و ثابت قدمی عطا کرے گا۔

العفو .

وفي الباب حديث عائشة السابق في باب اسباب مين حضرت عائشه وي كوه حديث بهي جوباب العفوميں پہلے گزر چکی ہے۔

/ ۱۲۲۹ حضرت ابو مسعود عقبه بن عمرو بدری رفاشه سے عمرو البدريِّ رضي الله عنه قال: جَاءَ روايت م كه ايك آدمي رسول الله التَّهايِم كي خدمت رَجُلُ إلى النبيِّ ﷺ، فقال: إنِّي لأَتَأَخَّرُ مين حاضر ہوا اور عرض كيا ، فلال آوى كے ہميں لمبى نماز عَن صَلاةِ الصُّبْحِ مِن أَجْلِ فلانِ ممَّا يُطِيل بِإهانے كى وجه سے ميں صبح كى نماز ميں يحيے رہ جاتا ہوں۔ پس میں نے نبی ملٹھ کیا کو کسی وعظ میں اتنا غضب ناک نہیں دیکھا جتنا اس دن آپ نے غصے کا اظہار فرمایا' آپ نے ارشاد فرمایا' لوگو! تم میں سے بعض لوگ نفرت فَلْيُوجِز؛ فَإِنَّا مِنْ وَرَائِهِ الكَبِيرَ والصَّغِيرَ ولانت والله بين ين تم مين سے جو شخص لوگول كى امامت كرائ اس چاہے كہ اختصار سے كام كے۔ اس لئے کہ اس کے پیچھے بوڑھے' بیچے اور ضرورت مندلوگ بھی ہوتے ہیں۔ (بخاری و مسلم)

٦٤٩ \_ وعن أبي مسعودٍ عقبةً بن بِنَا! فَمَا رَأَيتُ النَّبِيَّ عَلَيْ غَضِبَ في مَوعِظَةٍ قَطُّ أَشَدَّ مِمَّا غَضِبَ يَومِئِذٍ؛ فقال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّ مِنْكم مُنَفِّرِين. فأيُّكم أُمَّ النَّاسَ وذا الحَاجَةِ» متفقٌ عليه.

تنخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب تخفيف الإمام في القيام...، وكتاب العلم، وكتاب الأدب، وكتاب الأحكام \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب أمر الأئمة بتخفيف الصلاة في تمام، برقم٢٦٦.

١٩٨٩ - فواكد: اس مين ايك تو اليي بات كي شكايت كرنے كا جواز ہے جس سے لوگ تكليف ميں مبتلا ہوں-

دو سرے دین کے معاطع میں غضب ناک ہونے کا جواز ہے۔ تیسرے' امام کے لئے ضروری ہے کہ وہ مقدیوں کا خیال رکھے اور زیادہ لمبی نماز نہ پڑھائے۔ لیکن مخصر قراءت یا نماز کا یہ مطلب بھی نہیں ہے کہ وہ طریقہ نبوی اور تعدیل ارکان ہی کا خیال نہ رکھے اور کوے کے ٹھو نگیں مارنے کی طرح نماز پڑھا دے' جیسا کہ بدقتمتی سے عام مسجدوں کے اماموں کا حال ہے کہ ان میں نماز کا کوئی رکن بھی سنت نبوی کے مطابق اوا نہیں کیا جاتا۔ فانا للہ وانا الیہ راجعون۔ چوتھ' عذر شرع کی بنا پر جماعت سے پیچھے رہنا جائز ہے ۔ پانچویں' امام کو ایسا وطیرہ اختیار نہیں کرنا چاہیے کہ جس سے لوگ عبادت کی ادائیگی سے ہی متنفر ہوجائیں۔

قاف پر ذیر 'باریک پرده- هـتکه' اس تصویر کوبگاژ دیا جو اس پردے میں تھی-تخریج: صحیح بخاری، کتاب اللباس، باب ما وطئ من التصاویر - وصحیح مسلم، کتاب اللباس، باب لا تدخل الملائکة...

•10- فوا کد: اس میں بھی دینی معاملات میں کو تاہی کرنے پر غصے کے بھرپور اظمار کا جواز ہے۔ دو سرے ' تصویریں بنانا اور گھروں میں لئکانا' دونوں ہی باتیں ناجائز ہیں۔ اور اگر انہیں تعظیم و تقدیس کے طور پر لئکائے گاتو اس میں اندیشہ شرک و کفر ہے۔ علاوہ اذیں علائے را شخین و محتقین کے نزدیک ہر طرح کی تصویر بنانا اور رکھنا ناجائز اور حرام ہے۔ چاہے وہ ہاتھ کی بنی ہوئی ہو یا کیمرے کے ذریعے ہے ' بشرطیکہ وہ کسی ذی روح (جاندار) کی ہو۔ غیر ذی روح (بے جان) کی تصویر بنانا اور رکھنا جائز ہے۔ جیسے جمادات و نہاتات وغیرہ کی تصاویر۔ البتہ ناگر پر صورتوں میں بقدر ضرورت تصویر کھنچوانا جائز ہے۔ جیسے پاسپورٹ 'شاختی کارڈ اور اسی قشم کی دیگر ضروریات کے صورتوں میں بقدر ضرورت تصویر کے بغیریہ چیزیں نہیں بن سکتیں۔ اس میں انسان مجبور ہے ' وہ اپنے شوق کی تسکین کے لئے یا اسے جائز سمجھ کر نہیں کھنچوا تا بلکہ حکومتی توانین کی وجہ سے ایسا کرتا ہے اس لئے اس مد تک تصویر سازی ہیں' امید ہے وہ گناہگار نہیں ہوگا۔ تاہم اس کے علاوہ اور کسی صورت میں اس کا جواز نہیں۔

المَرأَة المَخزُومِيَّةِ التي سَرَقَتْ فقالوا: من يُكَلِّمُ فِيها رسولَ اللهِ ﷺ؟ فقالوا: مَنْ يَجترىء عليهِ إلا أُسَامَةُ بنُ زيدٍ حِبُّ رسولِ اللهِ عَلَيْهِ؟ فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ؛ فقال يَدَهَا» متفقٌ عليه.

٢٥١ ـ وعنها أنَّ قُرَيشاً أَهَمَّهُم شَأْنُ ٢٥١/٣ حضرت عائشه رَثَّى أَفَيا سے روایت ہے کہ قریش کو اس مخزومی عورت کے معاملے نے 'جس نے چوری کا ارتکاب کیا تھا' پریشان کردیا تھا۔ پس انہوں نے (آپس میں) کہا' اس کی بابت رسول اللہ ملٹھ کیا سے کون بات كرے گا؟ تو انہوں نے كما عير جرأت تو صرف رسول رسولُ اللهِ عَيْلَةُ: «أَتَشْفَعُ في حَدِّ مِن حُدُودِ الله ملن الله على ا اللهِ تعالى؟!» ثم قامَ فَاخْتَطَبَ ثم قال: چنانچه حضرت اسامه في آپ سے بات كى تو رسول الله «إِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ قَبْلَكُم أَنَّهُم كَانُوا إِذَا سَرَقَ مِلْ اللَّهِمِ نَ فَرِما اللهِ كَلْ صدول مين سے ايك حدير فِيهِمُ الشَّرِيفُ تَرَكُوهُ، وإذا سَرَقَ فِيهِم سَفَارِش كُرنَ لِكَا ہے؟ پُر آپ نے كُورے ہوكر خطاب الضَّعِيفُ أَقَامُوا عَلَيهِ الحَدَّ! وَايْمُ اللهِ، لو فرمايا ، تم سے يبلے لوگوں كو بھى صرف اسى چيز نے ہلاك أَنَّ فَاطِمَةَ بنتَ محمدِ سَرَقَتْ لَقَطَعْتُ كياكه جب ان مين كوئي معزز آدى چورى كرليتا تواس چھوڑ دیتے اور جب ان میں کا کوئی ضعیف آدمی چوری كرتا تو اس ير حد قائم كردية- (ياد ركهو) الله كي قسم! اگر محمه ( ملنظیم ) کی بیٹی فاطمہ بھی چوری کرتی تو یقیناً میں اس کا ہاتھ بھی کاٹ دیتا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحدود، باب إقامة الحدود على الشريف والوضيع -وصحيح مسلم، كتاب الحدود، باب قطع السارق الشريف وغيره، والنهي عن الشفاعة في

الله- فوا كد: اس سے ايك بات تو يہ ثابت ہوئى كہ الله كى حد ميں كى كے لئے سفارش كرنا جائز نهيں ہے اور اگر کوئی یہ جمارت کرے تو حاکم مجاز کے لئے اس کی بات ماننا جائز نہیں ہے۔ اس طرح مجرم کا تعلق اگر کسی اوٹنچ خاندان سے ہو تو بیہ خاندانی شرف و عزت اس کی سزا میں رکاوٹ نہیں بننا چاہیے۔ ہر بڑے اور چھوٹے' امیرو غربیب دونوں کے لئے قانون اور سزا مکسال ہے۔ سزا اور قانون میں ان کے درمیان محض امارت و غربت کی وچہ سے فرق و تمیز کرنا برا جرم ہے الیا کرنا بلاشبہ اللہ کے غضب کو دعوت دینا ہے۔

٢٥٢ - وعن أنس رضي الله عنه أنَّ ٢٠ / ١٥٢ حضرت انس بن الله عنه أنَّ ٢٠ / ١٥٢ -فَلِكَ عَلَيهِ حَتَّى رُؤيَ في وَجههِ، فَقَامَ ديكما آپ كويه بات بهت كرال كزرى حتى كه اس ك فَحَكَمهُ مِيدِهِ فقال: «إن أَحَدكم إذا قَامَ في آثار آپ كے چرے ير وكھے گئے۔ آپ كھڑے ہوئے صَلاتِهِ فَإِنَّهُ يُنَاجِي رَبَّه، وإنَّ رَبَّهُ بَينَهُ وبَينَ اورات الله الله الله المراح ويا اور فرمايا ، جب تمهارا القِبلَةِ، فَلاَ يَبْزُقَنَ أَحَدُكُم قِبَلَ القِبْلَةِ، إيك آدى اينى نماز ميس كمرا هو تا ب تووه اي رب س

وَلَكِن عَنْ يَسَاره، أَوْ تَحْتَ قَدَمه» ثُمَّ أَخَذَ طَرَفَ رِدائِهِ فَبَصَقَ فِيهِ، ثُمَّ رَدَّ بَعْضَهُ على بَعْض فقال: «أَو يَفْعَلُ هٰكَذَا» متفقٌ عليه. وَالْأُمْرُ بِالبُّصَاقِ عَنْ يَسَارِهِ أَو تَحْتَ قَدَمِهِ هُوَ فِيما إذا كَانَ في غَيْرِ الْمَسجدِ، فَأَمَّا في المَسجدِ فَلاَ يَبصُقُ إلَّا في ثَوبهِ .

سرگوشی کرتا ہے اور اس کا رب اس کے اور اس کے قلے کے درمیان ہے ' پس تم میں سے کسی شخص کو قبلے کی طرف نہیں تھوکنا چاہیے بلکہ (اگر تھوکئے کی ضرورت بیش آہی جائے تو) اپنے بائیں جانب یا اپنے پیر کے نیچے (تھوک کے) پھر آپ نے اپنی چادر کا ایک کنارہ پکڑا اور اس میں تھوکا' پھراس کے ایک ھے کو دوسرے حصے سے مسل دیا اور فرمایا کیا اس طرح وہ کرلیتا- (بخاری و مسلم)

امام نووی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں- اپنے ہائیں جانب یا پیروں کے نیچے تھوکنے کا حکم اس صورت میں ہے جب وہ مسجد سے باہر ہو لیکن مسجد میں اپنے کپڑے میں تھوکنے کے علاوہ کہیں نہ تھوکے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلاة، باب حك البزاق باليد من المسجد ـ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب النهي عن البزاق في المسجد في الصلوة وغيرها.

۲۵۲- فوائد: اس میں معجد کا ایک نمایت اہم ادب بیان کیا گیا ہے کہ معجد کے اندر قبلہ رخ نہ تھو کا جائے-حدیث میں اس کے لئے جو طریقہ بتلایا گیا ہے عین نماز کے دوران اس پر عمل کیا جاسکتا ہے۔ تاہم اگر انسان نماز میں نہ ہو تو اب وضوء خانوں میں وافر پانی کا اہتمام ہر مسجد میں ہو تا ہے ' رومال یا چادر کا کونہ استعال کرنے کی بجائے صفائی کے لئے یہ وضوء خانہ ہی سب سے بہتر جگہ ہے (۲) مسجد میں گندگی نظر آئے تو اسے فوری طور پر صاف کردیا جائے اور مسجد کو گندگی سے ملوث کرنے سے مکمل گریز کیا جائے۔

٧٨ - بَابُ أَمْرِ وُلاَةِ الأُمُورِ بِالرِّفْق ٨٦- ارباب اختيار كوايني رعيت كے ساتھ نرمی 'ان کی خیر خواہی اور ان پر شفقت کرنے کا حکم اور ان کو فریب دینے 'ان پر سخی کرنے' ان کے مصالح کو نظرانداز کرنے وَإِهْمَالِ مَصَالِحِهِمْ، وَالْغَفْلَةِ عَنْهُمْ اوران كي ضروريات سے غفلت برت كي ممانعت كابيان

برَعَايَاهُمْ وَنَصِيحَتِهِمْ وَالشَّفَقَةِ عَلَيْهِمْ وَالنَّهْي عَنْ غِشِّهِمْ، وَالتَّشْدِيدِ عَلَيْهِمْ، وَعَنْ حَوَائِجِهِمْ

قال الله تعالى: ﴿ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اللَّهُ تَعَالَىٰ نِي قُرَايا: اللَّهِ تَعَالَىٰ اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ اللَّهِ عَالَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ تَعَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ بازو پست رکھ (لینی ان سے تواضع سے پیش آ)

ٱلبُّعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٥].

وقال تعالى: ﴿ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْفَ وَبَنَّهُمَ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغْنِي يَعِظُكُمْ لْعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ [النحل: ٩٠].

اور فرمایا اللہ تعالی نے: بے شک اللہ تعالی انساف احسان کرنے اور رشتے داروں کو دینے کا تھم دیتا ہے۔ اور بے حیائی، منکرات اور ظلم و زیادتی کرنے سے منع فرماتا ہے۔ وہ تنہیں نفیحت کرتا ہے تاکہ تم نفیحت

فا كدة آيات: امام نووي في جو باب باندها ب ان دونول آيات سے اس پر استدلال فرمايا ہے- ان آيات سے وہ مفہوم واضح ہوجاتا ہے جو امام صاحب رحمہ اللہ تعالی نے باب ندکور کی شکل میں بیان فرمایا ہے -اب اس سلسلے كي احاديث ملاحظه فرمائين:

> ٦٥٣ ـ وعن ابنِ عمرَ رضي الله عنهما قال: سمعتُ رسُولَ اللهِ ﷺ يقول: «كُلُّكُم رَاع، وكُلُّكُم مَسؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ: الإِمامُ رَاعٌ وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ رَاعِّيَةٌ في بَيتِ زَوجها وَمَسؤُولةٌ عَنْ رُعِيِّتِها، وَالخَادِمُ رَاعِ في مالِ سَيِّدِهِ وَمَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَكُلُّكُم رَاعٍ وَمَسْؤُول عَنْ رَعِيَّتِهِ " متفقٌ عليه .

ا / ۱۵۳ حضرت ابن عمر ری این سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملتی کے فرماتے ہوئے سنا کہ تم سب ذمے دار ہو اور تم سب سے اس کی اپنی رعیت (ما تحتوں) کے بارے میں یوچھا جائے گا۔ امام ذمے دار رَاع في أَهَلِهِ وَمَسؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالمَرأَةُ ہے اور اس سے اس کی رعیت کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ آدمی اینے گھروالوں کا ذے دار ہے اور اس سے اس کی رعیت- (اہل خانہ) کی بابت سوال ہوگا-عورت اینے خاوند کے گھر کی ذمے دار ہے اور اس سے اس کی رعیت کے بارے میں یوچھا جائے گا۔ خادم اینے آقا کے مال کا ذمے دار ہے اور اس سے اس کی رعیت كے بارے میں سوال ہوگا۔ تم میں سے ہرایك (اينے اینے معاملات کا) ذمے دار اور اس کی رعیت (معاملے) كى بابت يوجها جائے گا- (بخارى ومسلم)

تيخويج: تقدم ذكره في باب حق الزوج علي امرأته برقم٢٨٣.

الله على امراته واكد: يه حديث اس سے قبل باب حق الزوج على امراته واكد: يه حديث اس سے قبل باب حق الزوج على امراته واكد الله على الله على الله الله على الله ع اب میں لانے سے اس مقصد کی وضاحت ہے کہ ارباب اختیار کی جو ذے داری باب ذکور کے عنوان میں بتلائی گئی ہے' اگر وہ اس میں کو تاہی کریں گے تو عنداللہ مجرم ہول گے جس کی بازیرس روز قیامت ان سے ہوگ۔

٦٥٤ \_ وعن أبي يَعْلَىٰ مَعْقِل بن ٢ / ١٥٣ حضرت ابو يعلى معقل بن يبار رائلته سے يَسَارِ رضي الله عنه قال: سمعتُ روايت م كه مين في رسول الله ما يُهام كو فرمات رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «ما مِنْ عَبدِ يَستَرعِيهِ موئ سنا كه الله تعالى سي رعيت كي ركهوالي جس آدمي اللهُ رَعيَّةً ، يَمُوتُ يَومَ يَمُوتُ وَهُوَ غَاشٌّ كَ سيرد كردك اور وه انهين وهو كه ديت بوئ مر

عليه. وفي رواية: «فَلَمْ يَحُطْهَا بنُصحِهِ لَمْ يَجِدْ رَائِحَةَ الجَنَّةِ». وفي رواية لمسلم: «مَا مِن أُمِيرٍ يَلِي أُمورَ المُسلِمينَ، ثُمَّ لَا يَجْهَدُ لَهُم، وَيَنْصَحُ لَهُم، إلَّا لَمْ يَدْخُلُ خُوشبو بَعِي نبين بإتْ كا-مَعَهُمُ الجَنَّةَ».

لِرَعِيَّتِهِ، إلا حَرَّمَ اللهُ عَلَيهِ الجَنَّةَ ، متفقٌ جائح توالله ني الله عَرَّمَ اللهُ عَلَيهِ الجَنَّةَ ، متفقٌ جائح توالله في الم (بخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں ہے کہ اس نے خیر خوابی کے ساتھ ان کے حقوق کی حفاظت نہیں گی۔ وہ جنت کی

مسلم کی ایک اور روایت میں ہے' جو حاکم بھی مسلمانوں کے معاملات کا ذے دار بنے ' پھروہ ان کے ماكل كے حل كے لئے بحربور كوشش اور ان كى خیرخوابی نہ کرے تو ان کے ساتھ جنت میں نہیں جائے

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب من استرعي رعية فلم ينصح - وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الإمام العادل، وعقوبة الجائر، والحث على الرفق بالرعية، والنهي عن إدخال المشقة عليهم.

۲۵۴- فوائد: اس میں حکمرانوں کو ان کی ذے داریوں کی طرف توجہ دلائی گئی ہے کہ یہ بہت ہی اہم منصب ہے۔ لاکھوں کروڑوں انسانوں کے مسائل و معاملات کے وہ ذمے دار ہیں۔ اگر وہ یوری توجہ 'ہمت اور خیرخواہی سے ان کے مسائل حل نہیں کریں گے تو اللہ کے ہاں وہ مجرم ہول گے اور ان کی رعایا تو اینے ایمان و عمل کی بدولت جنت میں چلی جائے گی لیکن ہے اس سے محروم رہ جائیں گے۔ اس لئے حکمران اقتدار کے نشے میں بدمت اور عوام کے معاملات سے غافل نہ ہوں بلکہ عنداللہ جواب دہی کے احساس سے سرشار ہوکر ان کو عدل و انصاف اور امن و سکون مہیا کرنے کی بھرپور کوشش کریں۔

بهِ» رواه مسلم.

١٥٥ \_ وعن عائشة رضي الله عنها ٣ / ١٥٥ حفرت عائشه رُثُنَ أَمَّا سے روايت ہے كہ ميں قالت: سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ يَقول في في مول الله ملتَهام كواين اس كريس فرمات موك بَيتي هذا: «اللَّهُمَّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمرِ أُمَّتي سنا اے الله جو شخص بھی میری امت کے کسی معاملے کا شَيْئاً، فَشَقَّ عَلَيهم، فَاشْقُق عليه، وَمَن فِ م وارج عُ كروه ان كومشقت مين والے تو تو بھى وَلَيَ مِنْ أَمِر أُمَّتِي شَيْئاً، فَرَفَقَ بِهِم، فَارفَق اس ير سختي فرما اور جو ميري امت كے كسي معاملے كا ذے دار بنے ' پھروہ ان کے ساتھ نرمی کرے تو تو بھی اس کے ساتھ نرمی فرما۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الإمام العادل...

**٧٥٥- فوا كد: كتنا خوش نصيب ہے وہ حكمران جو عوام كو عدل و انصاف مهيا كركے نبي ماڻي يم كل دعائے خاص كا** مستحق بن جائے اور اس حساب سے کتنا بدنصیب ہے وہ حکمران جو عوام کے ساتھ ناانصافی کا ارتکاب کرکے حضور

سُلُهُ الله کی بددعاؤں کا مستحق اپنے آپ کو بنالے۔ اس میں عدل و انصاف سے حکمرانی کرنے کی ترغیب اور عوام پر ظلم و زیادتی سے اجتناب کرنے کی تاکید ہے۔

مَا مَا اللهِ عَنْ أَبِي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: «كَانَتْ بَنُو إسرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الأَنْبِيَاءُ، كُلَّمَا هَلَكَ نَبِيُّ خَلَفَهُ نُبِيُّ، وَإِنَّهُ لاَ نَبِيَّ بَعْدي، وَسَيَكُونُ بَعْدي خَلَفَاءُ فَيكثُرُونَ » قالوا: يَا رسولَ بعدي خُلَفَاءُ فَيكثُرُونَ » قالوا: يَا رسولَ الله! فَمَا تَأْمُرُنَا ؟ قال: «أَوفُوا بِبَيعَة الأَوَّل فَالاَوَّل، ثُمَّ أَعْطُوْهُمْ حَقَّهُم، وَاسْأَلُوا اللهَ فَالاَوَّل، ثُمَّ أَعْطُوْهُمْ حَقَّهُم، وَاسْأَلُوا اللهَ الذي لَكُم، فَإِنَّ الله سَائِلُهُم عَمَّا استرَعَاهُم » متفقٌ عليه.

الله طالی این الله معرت ابو ہریرہ رفائی سے روایت ہے 'رسول الله طالی ایم نے فرمایا' بنو اسرائیل کی سیاست ان کے پیغیر کرتے تھے' جب ایک پیغیر فوت ہوجا تا تو اس کا جانشین دو سرا پیغیر بن جا تا اور (یاد رکھو) میرے بعد کوئی پیغیر نہیں اور میرے بعد خلفاء ہول گے اور کثرت سے ہول گے۔ صحابہ کرام رئی آئی نے عرض کیا' یارسول اللہ! پس آپ ہمیں کیا تھم ارشاد فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا' جس سے پہلے بیعت کرو' اسے پورا کرو' پھر اس کے بعد والے سے بیعت کرو' اسے پورا کرو' پھر اس کے بعد تمہارے جو اپنے حقوق ہیں' ان کا سوال اللہ سے کرو۔ والے اس لئے کہ اللہ تعالی ان کی بابت' جن کا ان کو والی بنائے گا' خود ہی ان سے بوچھ لے گا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، آخر كتاب الأنبياء، باب ما ذكر بني أسرائيل ـ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب الوفاء ببيعة الأول فالأول.

۱۵۲- فوا کد: سیاست بری چیز نہیں۔ اگر بری ہوتی تو انبیاء سیاست نہ کرتے۔ انبیاء کے سیاست کرنے کا مطلب ہو' جہانبانی اور حکومتی معاملات بھی انہی کے سپرد ہوتے تھے لیعیٰ دین اور دنیا' دونوں امور کے ذے دار انبیاء علیم السلام ہوتے تھے' دین اور دنیا کے درمیان تفریق نہیں' کیجائی تھی۔ جیسے خلافت راشدہ اور اس کے پچھ عرصے بعد تک اسلام میں بھی یہ صورت رہی۔ اس لئے ایک نبی کی وفات کے بعد دو سرا نبی آجاتا اور اس کا جانشین بن جاتا' جیسے حکم انی کے منصب میں ہوتا ہے۔ ایک کے بعد کوئی دو سرا حکم ان بن جاتا ہوں اس میں ختم نبوت کا مسلہ بھی واضح فرما دیا گیا ہے کہ اب میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا البتہ خلفاء ہوں گے اور دعویداران خلافت زیادہ ہوں تو اس کا حل بھی بیان فرما دیا کہ پہلے خلیفہ کی بیعت پوری کرو۔ اس کی موجودگی میں کو دو سرے مدعی خلافت کی طرف توجہ مت دو۔ (۳) حکم انوں کی کو تاہوں کا حل بھی تجویز فرما دیا اور وہ ان کے خلاف بغاوت اور اس کی خلاف بغاوت کے ساتھ اللہ تعالی کی طرف خلاف بغاوت اور اس کی بارگاہ میں دعا کرنا ہے۔

افسوس ہے کہ اسلامی ملکوں میں جب سے مغرب کی ملعون جمہوریت آئی ہے' ان کا سارا استحکام ختم ہوگیا ہے کیونکہ امن و استحکام کے لئے ضروری ہے کہ نظم مملکت انتشار اور اہتری سے محفوظ رہے اور یہ نظم بادشاہت میں اب بھی موجود ہے اور وہاں نسبتا اسن و استحکام ہے اگر اللہ کے حکم کے مطابق خلافت کا نظام ہو تو بادشاہت میں اب بھی موجود ہے اور وہاں نسبتا اسن و استحکام ہے اگر اللہ کے حکم کے مطابق خلافت کا نظام ہو تو

مكمل امن و التحكام حاصل مو سكتا ہے۔ ليكن جمهوريت نے جمال اپنے پنج گاڑ لئے ہيں وہال نظم مملكت سخت انتشار سے دوچار ہے۔ نتیجہ سے کہ ان ملکوں کے بیشتروسائل اس انتشار اور سیاس انتقل پیخل کی نذر ہو رہے ہیں اور یہ سارے "جمہوریے" امن اور استحکام سے محروم ہیں- اللہ تعالیٰ ان ملکوں کو "جمہوریت" کے پنجۂ استبداد سے نجات عطا فرمائے جس کو انہوں نے آزادی کی نیلم پری سمجھ کرسینے سے لگایا ہوا ہے-

١٥٧ - وعن عائِذ بن عمرِو رضي ٥ / ١٥٧ حفرت عائذ بن عمرو بن الله سے روایت ہے الله عنه أنَّهُ دَخَلَ عَلَى عُبَيدِ اللهِ بن زِيَادٍ، كم وه عبيدالله بن زياد كم ياس كم أور ان سے كما عَلَيْ يقول: «إِنَّ شَرَّ الرِّعَاءِ الحُطَمَةُ » فإيَّاكَ ب كه بدترين حاكم ، رعايا بر ظلم كرنے والے بين كيل أَن تَكُونَ مِنهُم. متفقٌ عليه. تواس سے في كه توان ميں سے ہو- (بخارى ومسلم)

تخريج: تقدم تخريجه في باب في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، برقم١٩٢. ٧٥٧- فوائد: الحطمه 'ايس چروائ كوكت بين جواي ريور كو نمايت سخى ك ساته بانكا اور اندها دهند ان پر لاتھی برساتا ہے جس سے وہ ایک دوسرے کے اوپر چڑھ جاتے ہیں۔ یمال ایسے حکمران کے لئے اس کا استعال کیا گیا ہے جو لوگوں پر ظلم کرتا ہے اور ان پر نرمی نہیں کرتا۔ اس میں ظالم حکمرانوں کے لئے وعید اور سخت تنبيهم ہے۔

٦٥٨ ـ وعن أبي مَريَهُ الأَزدِيِّ رضي الله عنه، أنه قال لِمُعاوِيَةَ رضي الله عنه: سَمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «مَنْ الناس. رواه أبو داود، والترمذي.

۲ / ۱۵۸ حضرت ابو مریم ازدی بناتند سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت معاویہ رہائٹر سے کہا کہ میں نے رسول الله ملتي الله ملتي كو فرمات ہوئے سا' آپ فرماتے تھے' وَلَّاهُ اللهُ شَيئاً مِن أُمورِ المُسلِمِينَ، جس كو الله تعالى مسلمانوں كے پچھ امور كا والى بنائے اور فَاحتَجَبَ دُونَ حَاجَتِهِم وخَلَّتِهِم وفَقرِهِم، وه ان كي ضرورتول واجتول اور فقرك ورميان آرث احتَجَبَ الله دُونَ حَاجَتِه وخَلَّتِهِ وفَقرِهِ يَوْمَ آجائے (لِعِن انہیں پورا نہ کرے) تو اللہ تعالی بھی رور القِيامَةِ» فَجَعَلَ مُعَاوِيةُ رَجُلًا على حَوَائِجِ قيامت اس كي حاجت و ضرورت اور فقرك درميان آڑے آجائے گا۔ پس حفرت معاویہ انے (یہ حدیث س کر) ایک آدمی کو لوگوں کی حاجات معلوم کرنے کے لئے مقرر فرما دیا۔ (ابو داؤد " ترفدی)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الخراج، باب فيما يلزم الإمام من أمر الرعية - وسنن ترمذي، أبواب الأحكام، باب ما جاء في إمام الرعية.

١٥٨- فواكد: آرْك آن كا مطلب م كه حكران الل حاجات كو اين تك يني نه دے اور خود ال كے مائل و معاملات پر توجہ نہ وے اور اللہ کے آڑے آنے کا مطلب سے ہے کہ اللہ تعالی بھی روز قیامت اس کی كوئى پروا نہيں كرے گا جب كہ انسان اس روز اللہ كى رحمت كا سب سے زيادہ مختاج ہوگا- اس ميں ايسے

رياض الصالحين (جلد اول) === 557 :

تھرانوں کے لئے سخت وعید ہے جو ضرورت مندعوام سے براہ راست رابطہ نہیں رکھتے اور نہ انہیں اپنے وروازول تک آنے دیتے ہیں۔

#### ٧٩ \_ بابُ الْوَالِي الْعَادِلِ

قَالَ الله تعالى: ﴿ ۞ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بألْمَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾ [النحل: ٩٠]. وقال اور احمان كرنے كا حكم ويتا ہے۔

> وشَابٌّ نَشَأً في عِبَادَةِ اللهِ تعالى، وَرَجُلٌ قَلبُهُ مُعَلَّقٌ في المَسَاجدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًّا في اللهِ، اجتَمَعًا عليهِ، وَتَفَرَّقَا عَلَيهِ، ورجُلٌ دَعَتْهُ امرَأَةٌ ذَاتُ مَنصب وَجَمالٍ، بصَدَقَةٍ، فَأَخْفَاهَا حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنفقُ يَمِينُهُ، ورَجُلٌ ذَكَرَ اللهَ خَالِياً فَفَاضَتْ عَينَاهُ» متفقٌ عليه.

#### 20- انصاف کرنے والے حکمران کابیان

الله تعالى نے فرمایا: بے شک الله تعالی عدل و انصاف

تعالى: ﴿ وَأَقْسِطُوٓ أَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ اور فرمايا: انصاف كرو يقيينا الله تعالى انصاف كرية والول کو بیند فرما تا ہے۔

٦٥٩ \_ وعن أبي هويرة وضي الله 1/ ١٥٩ حضرت ابو بريره بخالفة سے روايت ہے 'ني كريم عنه عن النبيِّ عَلِي قال: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ طَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم في الله تعالى اس ون فى ظِلَّه يومَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ: إِمَامٌ عَادِلٌ، اين سائع مين جَلَه وے گاجس ون اس كے سائے كے علاوه كوئى سابيه نهيس موگا- (١) انصاف كرنے والا حكمران-(۲) وه نوجوان عبو الله كي عبادت مين يل كر برها مو (۳) وه آدمی ، جس کا دل مسجدول میں انکا ہوا ہو (۴) وہ دو آدمی ' جو اللہ کی رضا کی خاطر ایک دو سرے سے محبت وَرَجُنُ لَ اللهُ ، وَرَجُلُ تَصَدَّقَ كُرت بِن اللهُ عَلَي وجه سے باہم جمع ہوتے اور اسی پر ایک دوسرے سے جدا ہوتے ہیں (۵) وہ آدمی جس کو منصب و جمال والی عورت دعوت گناه دے اور وہ اس کے جواب میں کہ دے میں تو اللہ سے ڈرتا ہول (٢) وہ آدمی' جس نے اس طرح خفیہ صدقہ کیا کہ اس کے بائیں ہاتھ کو بھی یہ علم نہیں ہوا کہ اس کے دائیں ہاتھ نے کیا خرچ کیا (۷) وہ آدمی جس نے تنائی میں اللہ کو یاد کیا اور اس کی آنکھول سے (اس کے خوف سے) آنسو روال ہو گئے۔ (بخاری و مسلم)

تبخريج: تقدم في باب فضل الحب في الله، برقم٣٧٦.

فُوا كَد: يه روايت اس سے قبل باب فضل الحب في الله تعالىٰ وقم ٢ / ١٣٧٩ ميں گزر چكى ہے۔ يهال باب كى مناسبت سے امام عادل کی فضیلت کے اثبات میں دوبارہ لائے ہیں۔ مزید تفصیل کے لئے دیکھتے باب مذکور۔

٦٦٠ \_ وعن عبدِ الله بن عمرِو بنِ ٢/ ١٦٠ حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص أَن الله سے العاص رضى الله عنهما قال: قال روايت م، رسول الله ملتَّ الله عنهما قال: فرمايا ب شك

رسولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّ المُقْسِطِينَ عِنْدَ اللهِ الصاف كرنے والے ' الله كے پاس ' نور كے منبرول ير ہوں گے لیعنی وہ لوگ جو اپنے تھم' اپنے گھر والول کے عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورِ: الَّذِينَ يَعْدِلُونَ في بارے میں اور ان کاموں میں جو ان کے سپرد ہیں، حُكْمِهِمْ وَأَهْلِيهِمْ وَمَا وَلُوا» رواهُ مسلم. انصاف کا اہتمام کرتے ہیں - (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب فضل الإمام العادل وعقوبة الجائر...

• ١٦٠- فوائد: نور كے منبر'كس طرح مول كے؟ اس كى اصل حقيقت سے گو ہم واقف نہيں ہيں تاہم اس كى حقیقت پر ایمان رکھنا ضروری ہے اور یہ بھی کہ یہ لوگ یقینا عرش یا رحمت اللی کے سائے تلے ہوں گے جبکہ لوگ پینے میں ڈوبے ہوئے ہوں گے۔ اس میں عدل و انصاف کی فضیلت اور انصاف کرنے والوں کا مرتبہ بیان کیا

۳ / ۲۲۱ حضرت عوف بن مالک رہائٹنہ سے روایت ہے ٦٦١ ـ وعَن عَوفِ بن مَالِكِ رَضِيَ اللهُ عنه قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يقولُ: «خِيَارُ أَئمَّتِكُمُ الَّذِينَ تُحِبُّونَهُمْ وَيُحِبُّونَكُمْ، وَتُصَلُّونَ عَلَيْهِمْ وَيُصَلُّونَ عَلَيْكُمْ، وَشَرَارُ أَنمَّتِكُمُ الَّذِينَ تُبْغِضُونهُم اور وه تمهارے حق میں دعائے خیر کریں اور تمهارے وَيُبْغِضُونَكُمْ، وَتَلْعَنُونَهُمْ وَيَلْعَنُونَكُمْ!» قَالَ: قُلْنا: يَا رَسُولَ اللهِ! أَفَلَا نُنَابِذُهُمْ؟ قَالَ: «لَا ، مَا أَقَامُوا فِيكُمُ الصَّلاةَ، لَا ، مَا أَقَامُوا فيكُمُ الصَّلاةَ» رواهُ مسلم. قوله: «تُصَلُّونَ عَلَيْهِمْ»: تَدْعُوْنَ لَهُمْ.

کہ میں نے رسول اللہ ملٹی کیا کو فرماتے ہوئے سا کہ تمہارے بہترین حکمران وہ ہیں جن سے تم محبت کرو اور وہ تم سے محبت کریں۔ تم ان کے حق میں دعائے خیر کرو بدترین حکمران وه بین جن کو تم نابیند کرو اور وه تهیس نالبند كرين مم ان پر لعنت كرو وه تم پر لعنت كرين-راوی بیان کرتا ہے کہ ہم نے کما اے اللہ کے رسول! کیا ہم ان کی بیعت توڑ کر ان کے خلاف بغاوت نہ كرين؟ آب نے فرمایا' نہيں۔ جب تك وہ تمهارے اندر نماز قائم کرتے رہیں' نہیں۔ جب تک وہ تمہارے اندر نماز قائم کرتے رہیں۔ (مسلم)

تصلون علیہم' کے معیٰ ہیں ان کے حق

میں تم دعا کرو۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب خيار الأئمة وشرارهم.

الا - فوائد: (۱) اس میں دونوں قتم کے حکمرانوں کی نشاندہی کردی گئ ہے۔ ایک وہ حکمران 'جو عوام کے خیر خواہ اور انہیں عدل و انصاف مہا کرنے والے ہیں- یہ بہترین حکمران ہیں ان کے لئے عوام دعائیں کرتے ہیں اور یہ عوام کے لئے کرتے ہیں اور دو سرے بدترین حکمران- جن کو صرف اپنے اقتدار اور مفادات سے غرض ہوتی ہے-عوام کو عدل و انصاف مہیا کرنے اور ان کی مشکلات حل کرنے سے انہیں کوئی دلچین نہیں ہوتی سب لوگ ان پر لعنت تجیج ہیں۔ اس میں بھی حکمرانوں کو دراصل عدل و انصاف کرنے کی ترغیب دی گئی ہے کیونکہ عنداللہ وعند

الناس محبوب بننے کا نیمی طریقہ ہے (۲) ظالم حکمران بھی' جب تک کفر صریح کا ارتکاب نہ کریں اور شعائر اسلام بالخصوص نماز كى بابندى كرين- ان كے خلاف خروج و بغاوت كى اجازت نہيں- كيونك، بغاوت ميں فائدہ موہوم ہے جب کہ نقصان بہت زیادہ ہے۔

ہ / ۱۹۲ حضرت عیاض بن حمار بھالٹنہ سے روایت ہے رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ كه مين في رسول الله طَلْهَا كُو فرمات بوت ساكه يقول: «أَهْلُ الجَنَّةِ ثَلَاثَةٌ: ذُو سُلْطَانِ تين قَم ك لوگ جنتي بي- ايك وه حكمران جو انصاف مُقْسطٌ مُوَفَّقٌ، وَرَجُلٌ رَحِيمٌ رَقِيقُ القَلْبِ كرنے والا اور اعمال خير كي توفق سے بہرہ ور ہو- دو سرا' لِكُلُّ ذِي قُرْبى وَمُسْلِم، وعَفِيفٌ مُتَعَفِّفٌ وه آدمی جو ہر مسلمان اور رشتے دار کے لئے مہران اور نرم دل ہو۔ تیسرا' مانگنے سے گریزال وہ شخص' جو عيالدار ہونے كے باوجود سوال سے بيخے والا ہو- (مسلم)

٦٦٢ ـ وعـنْ عِيَـاض بـن حِمـارِ ذُو عِيالٍ» رواهُ مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، باب الصفات التي يعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار.

17۲- فوائد: یہ تیوں فرکورہ صفات اہل ایمان کی خاص صفات ہیں جو ایک مومن کو جنت میں لے جانے کا باعث ہیں۔ ہر مومن کو ان صفات حسنہ سے آراستہ ہونے کی کوشش کرنی چاہیے۔

٨٠ - بابُ وُجُوبٍ طَاعَة وُلاَةِ الأُمُورِ ٨٠ - جائز كامول مين حكمرانول كى اطاعت فِي غَيْرِ مَعْصِيةٍ وَتَحْرِيمِ طَاعَتِهِمْ فِي كَ ضروري ہونے كااور ناجائز كامول ميں الْمَعْصِيةِ. ان کی اطاعت کے حرام ہونے کابیان

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا الله تعالى نے قرمایا :اے ایمان والو! اطاعت کرو الله کی أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْنِ مِنكُمُّ ﴾ اور اطاعت كرو رسول اور ان كي جو تهمارے حكمران [النساء: ٥٩].

فاكدہ آبيت: اللہ اور رسول دونوں كے ساتھ لفظ اطاعت كے ذكر سے اس بات كى طرف اشارہ كرنا مقصود ہے کہ ان دونوں کی اطاعت مستقل بالذات ہے۔ جس کا مفادیہ ہے کہ کتاب اللہ اور سنت رسول پر عمل کرنا واجب ہے جبکہ مسلمان حکمرانوں کی اطاعت مستقل نہیں بلکہ اللہ و رسول کے تابع ہے۔ اس کئے ان کا جو حکم قرآن و حدیث کے موافق ہوگا' اس میں ان کی اطاعت لازم اور جو تھم ان کے مخالف ہوگا اس کی اطاعت غیر لازم ہوگی جیسا کہ امام نوویؓ نے باب باندھا ہے۔

عنهما عَن النَّبِيِّ عَلَيْ قَال: «عَلَى المَوْءِ مُلْكِيم نِ فرمايا مسلمان مردير (ايغ مسلمان حكمران كي بات) سننا اور ماننا فرض ہے ' وہ بات اسے پیند ہو یا المُسْلِم السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيما أَحَبُّ وَكُرِهَ،

إِلَّا أَنْ يُؤْمَرَ بِمَعْصِيَةٍ، فَإِذَا أُمِرَ بِمَعْصِيَةٍ فَلا نالپند- مربي كه است كناه كرن كا حكم ديا جائ - پس جب اسے اللہ کی نافرمانی کا تھم دیا جائے تو پھراس پر سننا سَمْعَ وَلا طَاعَةَ» متفقٌّ عليه. اور ماننا فرض نہیں۔ (بلکہ انکار کرنا ضروری ہے)۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام مالم تكن معصية، وكتاب الجهاد، باب السمع والطاعة للإمام - وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية.

۲۲۳- فوائد: اس میں مسلمانوں کے لئے مسلم حکمرانوں کی اطاعت کی حدود واضح کردی گئی ہیں۔ مسلم حکمرانوں کی عزت اسی میں ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول ملٹی کیا کے حکموں سے انحراف نہ کریں- ورنہ وہ اخروی عذاب کے علاوہ دنیوی ذات سے بھی محفوظ نہیں رہیں گے۔

٦٦٤ \_ وعنه قال: كُنَّا إذا بَايَعْنَا ٢/ ٢٢٣ سابق راوى بى سے روايت ہے كہ جب آم رَسُولَ اللهِ ﷺ عَلَى السَّمْع وَالطَّاعَةِ يَقُولُ رسول الله النَّالِيم سے اس بات پر بیعت کرتے تھے کہ ہم آپ کی بات سنیں گے اور مانیں گے تو آپ فرمائے لَنَا: «فِيما اسْتَطَعْتُمْ» متفقٌ عَليه . تھے' ان چیزوں میں جن کی تم طاقت رکھتے ہو۔

(بخارى ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب البيعة على البيعة.

٣٦٢- فوائد: اس سے معلوم ہوا كه مسلم حكمران كى اطاعت كے لئے جمال سے ضرورى ہے كه اس كا حكم الله و رسول کے مخالف نہ ہو وہاں نیہ بھی ضروری ہے کہ وہ عوام کی طاقت سے بالا نہ ہو- اگر الیا ہوگا تو اس کی اطاعت بھی ضروری نہیں ہوگ۔ اس میں حکمرانوں کو شنبیہہ ہے کہ وہ عوام کو ایس مشقت میں نہ ڈالیں کہ جس كا اٹھانا ان كے لئے مشكل ہو- جيسے في زمانہ ناروا فتم كے تيكس اور بوجھ ڈالے جا رہے ہيں اور پابنديال عائد كى جا ربي بيں۔

٦٦٥ \_ وعنه أقال: سَمعْت أ ٣ / ١٢٥ سابق راوى بى سے روایت ہے كہ میں نے رَسُولَ اللهِ ﷺ يقول: «مَنْ خَلَعَ يَداً مِنْ رسول الله ملتَّالِيم كو فرمات موت ساجس في (حكمراك طَاعَةٍ لَقِيَ اللهَ يَوْمَ القِيَامَةِ وَلا حُجَّةَ لَهُ، وَمَنْ كَ جِائِز كامول مين) اطاعت سے باتھ اٹھا ليا تو وہ اللہ مَاتَ وَلَيْسَ في عُنُقهِ بَيْعَةٌ مَاتَ مِيْتَةً تعالى سے قيامت كروزاس طال ميں ملے گاكہ اس جَاهِليَّةً »رواهُ مسلم. وفي رواية له: «وَمَنْ كي ياس كوئي وليل نهيس هوگي اور جو تخض اس حال مين مَاتَ وَهُوَ مُفَارِقٌ لِلْجَمَاعَةِ، فَإِنَّهُ يَمُوتُ فوت بواكه اس كي مردن ميس كسى كي بيعت نهيس تووه

مِيتَةً جَاهِلِيَّةً». ﴿المِيتَةُ » بكسر الميم. جابليت كي موت مرا- (مسلم)

اور مسلم کی ایک اور روایت میں ہے جس مخص کو اس حال میں موت آئی کہ وہ جماعت کو چھوڑے ہوئے تھاتو وہ جاہلیت کی موت مرا۔ المیتہ 'میم پر زیر ہے۔

تخویج: صحبح مسلم ، کتاب الإمارة ، باب الأمر بلزوم الجماعة عند ظهور الفتن .

- ۲۲۵ فوا کد: اس حدیث میں بھی مسلمان حکمران کی اطاعت کو لازم اور اس کی بیعت و اطاعت ہے گریز و انحراف کو کفرو خلال ہے تعیر فرمایا گیا ہے۔ اسے جالمیت کی موت اس کئے فرمایا کہ اسلام سے قبل ایک امیر کی اطاعت کا کوئی تصور نہیں تھا بلکہ اس میں وہ اپنی عار اور ذلت محسوس کرتے تھے۔ اسلام نے اس طوا کف الملوک کا خاتمہ کرکے انہیں نظم و ضبط کا پابند بنایا اور اطاعت امیر کی تاکید کی۔ تاہم اس میں جس امیر کی بیعت اور اطاعت کو ضروری اور اس سے خروج و بعناوت کو جالمیت قرار دیا گیا ہے۔ اس سے صاحب امرو اختیار امیر لینی خمران اور بادشاہ وقت مراد ہے۔ مسلمانوں کی محدود جماعتوں کے بے اختیار امیر مراد نہیں ہیں کیونکہ ان کی اطاعت سے ملکی استحکام وابستہ ہے نہ ان کی عدم اطاعت سے نظم مملکت میں کوئی اختلال واقع ہوتا ہے۔ اس لئے این کی بیت و اطاعت سے انگار یا انجاب انتاز اجرم نہیں کہ اسے کفرو ضلال قرار دیا جاسے 'جب کہ حدیث میں اسے کفرو ضلال ہی کہا گیا ہے۔ جس سے بہی معلوم ہوتا ہے کہ امیر سے مراد مسلمانوں کا بااختیار حاکم ہے نہ کہ مطلب کے امیر اور جماعت سے مراد مسلمانوں کی جماعت ہے نہ کہ مسلمانوں کا کوئی ایک گروہ یا خبطی معاملات کے امیر اور جماعت سے مراد مسلمانوں کی جماعت ہے نہ کہ مسلمانوں کا کوئی ایک گروہ یا خبطی متابات کے امیر اور جماعت سے خروج کفر نہیں 'جیاسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے نہ کہ مسلمین اور اس کا میر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے نہ کہ مسلمین اور اس کے امیر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے امیر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے کا میر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے کور کور کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے اس کے امیر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے کور کی اختراک کی احتراک کیا گور دیا جاتے کا میر سے خروج کفر نہیں 'جیسا کہ جماعت المسلمین اور اس کے امیر سے کی کی کور کیا کہ کور کیا کور کیا گور کیا کیا کی کور کی کور کیا کی کور کیا کور کیا کور کیا کیا کی کور کیا کی کور کی کور کی کور کی کور کی ک

اس طرح بعض لوگ کسی نہ کسی پیرو مرشد کی بیعت کرنا ضروری سمجھتے ہیں حالانکہ یہ بھی کوئی مسلہ نہیں ہے۔

الله ما ۱۹۲۲ حفرت انس را الله سے روایت ہے کہ رسول الله مالی کرو، اگرچہ تم پر کسی حبثی غلام ہی کو حاکم مقرر کردیا جائے گویا کہ اس کا سرا نگور ہے (یعنی انگور کی طرح جھوٹا سا ہے، جس سے انسان بردا عجیب سا لگتا ہے۔)

٦٦٦ ـ وَعَنْ أَنَسٍ رضيَ الله عنه قال: قال رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا، وَإِنِ اسْتُعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ وَأَطِيعُوا، وَإِنِ اسْتُعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدٌ حَبَشِيٌّ، كَأَنَّ رَأْسَهُ زَبِيبَةٌ» رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب إمامة العبد والمولى، وباب إمامة المفتون والمبتدع، وكتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام.

۲۲۲- فواكد: غلام كو اور وہ بھى ساہ فام اور چھوٹے سے سركا ہو كوئى بھى احترام كى نظر سے نہيں ديكھا- ليكن

حدیث میں اس کی مثال دی گئی ہے جس سے مقصود امیر کی اطاعت و فرماں برداری کی تاکید ہے۔ چاہے اس کا رنگ کیبا ہی ہو اور وہ کسی بھی جنس اور نسل سے تعلق رکھتا ہو بشرطیکہ اس کا حکم قرآن و حدیث کے مخالف نہ

٦٦٧ \_ وعن أبي هريرة وضي الله ُ 4/ ١٩١٧ حضرت ابو بريره بظَّة سے روايت ہے رسول الله ملی ایم نے فرمایا 'تجھ پر سننا اور ماننا ضروری ہے 'اپنی عنه قال: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «عَلَيْكَ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ في عُسْرِكَ وَيُسْرِكَ تَكُلَّى كَي حالت مين بهي اور خوشحالي مين بهي ابني خوشي وَمَنْشَطِكَ وَمَكْرَهِكَ وَأَثَرَةٍ عَلَيْكَ» روَاهُ ميں بھی اور ٹاخوشی میں بھی اور حکمرانوں کے تجھ پر دو سرول کو ترجیح دینے کی صورت میں بھی۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية.

٧٦٢- فوائد: حكم انول كي اطاعت ، چونكه ملت ك مجموعي مفاد كے لئے ضروري ہے اس لئے تاكيد كي كئى كه تم اپنے ذاتی مفادات اور حالات و جذبات مت دیکھو بلکہ ان سے بالا ہوکر سوسائی کے مفادات کے پیش نظر ہر صورت میں حکمرانوں کی اطاعت کرو- سوائے نافرمانی کے کاموں کے اک ان میں اطاعت کرنا جائز نہیں۔

٦٦٨ \_ وعن عبدِ اللهِ بنِ عَمرِ و رضي ٢ / ٢٦٨ حضرت عبدالله بن عمرو رَيَاتَ سے روايت ہے اللهُ عنهما قال: كُنَّا مَعَ رسولِ اللهِ ﷺ في كه ايك سفريس بم رسول الله ملى إلى ساتھ تھے پس سَفَر، فَنَزَلْنَا مَنْزِلًا، فَمِنَّا مَنْ يُصْلِحُ خِبَاءَهُ، مم في ايك منزل ير قيام كيا، مم مين سے بعض الي وَمِنَّا مَنْ يَنْتَضِلُ ، وَمِنَّا مَنْ هُوَ فِي جَشَرِهِ ، إِذْ في حَرست كررب عنه ، بعض تيراندازي وغيره مين نَادَى مُنَادِي رسولِ اللهِ ﷺ: الصَّلاةَ مقالِم كررب تنظ اور بعض الي مويشيول مين لك جَامِعَةً. فَاجْتَمَعْنَا إلى رَسُولِ اللهِ عَلِيْ فقال: موت تق كه اجاتك رسول الله ماليكيم ك منادى في "إِنَّهُ لَمْ يَكُنْ نَبِيٍّ قَبْلِي إِلَّا كَانَ حَقّاً عَلَيْهِ أَنْ آواز لَكَائَى كم نماز تيار ہے۔ پس ہم سب رسول الله يَدُلَّ أُمَّتَهُ عَلَى خَيْر مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ، وَيُنْذِرَهُمْ اللَّهَامُ كَل طرف جمع موكتے و آپ نے فرمایا مجھ سے شَرَّ مَا يَعْلَمُهُ لَهُمْ، وَإِنَّ أُمَّتكُمْ هٰذِهِ جُعِلَ بِهِلْ جو في بھي ہوا' اس كے لئے يہ ضروري تھا كہ وہ عَافِيتُهَا فِي أَوَّلِهَا، وَسَيُصِيبُ آخِرَهَا بَلاءٌ اپني امت كى رہنمائى ايے كاموں كى طرف كرے جن كو وَأُمُورٌ تُنْكِرُونَهَا، وَتَجِيءُ فِتَنْ يُرَقِّقُ بَعْضُهَا وه ان كے لئے بمترجانا اور ان كو ان كامول سے ورائ بَعْضاً، وَتَجِيءُ الفِتْنَةُ فَيَقُولُ المُؤْمِنُ: هٰذِهِ جن كووه ان كے لئے برا جانا اور تماري يه امت جو مُهْلِكَتِي، ثُمَّ تَنْكَشِفُ، وَتَجِيءُ الفِتْنَةُ فَيَقُولُ ہے اس كى عانيت اس كے ابتدائى هے ميں ركه دى كى المُوَمِنُ: هذه هذه من أُحَبَ أَنْ يُزَحْزَحَ م اور اس ك آخرى هے ميں آزمائش اور ايے معاملات بیش آئیں گے جن کو تم برا سمجھو کے اور ایسے فتنے ظہور یذیر ہول گے کہ ایک و سرے کو ملکا کردے

عَن النَّارِ، وَيُدْخَلَ الجَنَّةَ، فَلْتَأْتِهِ مَنِيَّتُهُ وَهُوَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ، وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ

فَأَعْطَاهُ صَفْقَةً يَدِهِ، وَثَمَرَةً قَلْبه، فَليُطِعْهُ إِنِ اسْتَطَاعَ؛ فَإِنْ جَاءَ آخَرُ يُنَازِعُهُ، فَاضْرِبُوا عُنُقَ الآخَرِ» رواهُ مسلم. قَوْلُهُ: «يَنْتَضِلُ» أَيْ: يُسَابِقُ بِالرَّمْيِ بِالنَّبْلِ وَالنُّشَّابِ. وَ«الجَشَرُ» بفتح الحيم والشين المعجمةِ وبالراء: وهيَ الدُّوابُّ الَّتي تَعْضُها تَعْضاً.

الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُؤْتَى إِلَيْهِ. وَمَنْ بَايَعَ إِمَاماً كَا (يعني ايك سے ايك برده كر فتنه رونما موگا كه بعد ميں آنے والے فتنے کے مقابلے میں پہلا فتنہ بالکل بلکا لگے گا) ایک فتنہ سامنے آئے گا تو مومن کے گا' یمی میری ہلاکت کا باعث ہوگا پھر وہ دور ہوجائے گا اور کوئی اور فتنه ظهور یذریہ ہو گا تو مومن کیے گا نیمی وہ فتنہ ہے جو سب سے برا ہے۔ پس جس شخص کو بیہ پیند ہو کہ وہ جہنم کی آگ سے دور ہو اور جنت میں داخل کردیا جائے تَرْعى وَتَبِيتُ مَكَانَها. وقوله: «يُرَقِّقُ تواس كوموت اس طالت مين آنى چاہيے كه وه الله اور بَعْضُهَا بَعْضًا اللهِ أي: يُصَيِّرُ بَعْضَهَا رَقِيقاً، يوم آخرت ير ايمان ركهنا مو اور لوگول كے ساتھ وہى أي: خَفِيفاً لِعِظَمِ مَا بَعْدَهُ، فالنَّانِي يُرَقِّقُ سلوك كرے جو اپنے ساتھ كئے جانے كو ببند كرے اور الْأُوَّلَ. وقيلَ: مَعْنَاهُ: يَسُوقُ بَعْضُهَا إلى جو مخص كسى المم كى بيعت كرے اور اسے اپنا ہاتھ اور بَعْضِ بِتَحْسِينِهَا وَتَسُويلِهَا، وقِيلَ: يُشْبِهُ اللهِ ولَ كا پُهل ول ورد (يعني ول مين اس كي بيعت کے پوراکرنے کاعزم رکھے) تو اس کو چاہیے کہ امکان بھر اس کی اطاعت کرے' پھر اگر دو سرا کوئی اس کو اپنا تابع بنانے کے لئے اس سے جھٹرا کرے تو دوسرے کی گردن مار دو (اسے قتل کردو) (مسلم)

ينتضل عير اندازي مين مقابله كررم تھے۔ حشر' جیم اور شین پر زبر اور راء کے ساتھ' وہ مویثی جو (کھلے میدانوں میں) جرتے ہیں اور وہیں رات كزارت بي- يرقق بعضها بعضا" ، ليني ايك ، دو سرے کو ملکا کردیتا ہے۔ کیونکہ اس کے بعد آنے والا فتنه اس سے بڑا ہو تا ہے تو دو سرا پہلے کو ہلکا کردیتا ہے۔ بعض کے نزدیک اس کے معنی ہیں کہ فتنے ایسے حسین اور دل لبھانے والے ہونگے کہ ایک فتنہ ' دو سرے فتنے کا شوق بیدا کردے گا اور بعض نے اس کے معنی کئے ہیں کہ فتنے ایک دو سرے سے ملتے جلتے ہوں گے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب الأمر بالوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول. ١٦٨٨ - فواكد: اس مين ابتدائي حصے سے مراد صحابہ و تابعين و تبع تابعين كا عهد ہے ، جے دوسرى حديث ميں خرالقرون سے تعبیر کیا گیا ہے۔ یہ عمد ' مابعد کے تمام عمدول سے زیادہ خیرو عافیت اور برکت و سعادت کا عمد ہے۔ اس کے بعد کیے بعد دیگرے فتوں کے ظہور کی پیشین گوئی کی گئی ہے جو ایک دوسرے سے براہ کر ہوں گے- اس پیشین گوئی کی صدانت آج ہر شخص پر روز روش کی طرح واضح ہے-

فتنول کے ظہور کی خبرسے مقصد' امت کو متنبہ کرنا ہے تا کہ وہ ان سے اپنا دامن بچاکر رکھے' اس لئے اس سے بچنے کا طریقہ بھی بتلا دیا اور وہ ہے ایمان باللہ ' ایمان بالآ خرت کے عقیدے پر مضبوطی سے قائم رہنا اور لوگوں کے ساتھ حسن معاملہ اور حسن اخلاق کا اہتمام کرنا۔

اس میں اقتدار پندوں کی کثرت کی بھی پیشین گوئی کی گئی ہے اور اس کا حل بیہ بتلایا ہے کہ پہلے مام کی اطاعت کرو اور اس کے ساتھ مل کر دو سرے مدعی خلافت کی گردن اڑادو کیونکہ اس طرح ہی ملت اسلامیہ کی وحدت قائم رہ سکتی ہے اور انتشار و تفریق سے محفوظ- لیکن بد قشمتی سے "جمہوریت" نے اقتدار پیند ٹولول کو ایک ایسا کھلونا ہاتھ میں دے دیا ہے جس سے امن و وحدت ایک قصہ یارینہ بن گئے ہیں اور انتشار و تفریق نصب العين اور التحكام و ترقى كا ضامن ' فانا لله وانا اليه راجعون- گويا ۳

#### خرد کا نام جنول رکھ دیا اور جنوں کا خرد جو چاہے آپ کا حس کرشمہ ساز کرے

فَإِلَى اللهِ النَّهُ النَّمُ شَتَكَى يا يول كمه ليج كه بياري كو علاج وردكو درمان اور دكه كو سكه سمجه ليا كيا ہے۔ ان حالات میں اصلاح ہو تو کیوں کر؟ شفا حاصل ہو تو کیے؟ اور امن و استحکام اور وحدت و سیجتی قائم ہو تو کس بنیاد

#### مردہ باداے مرگ عیسی آپ ہی بیار ہے

ے / ۲۲۹ حضرت ابو صنیدہ واکل بن حجر رہالتنہ سے حُجْو رضيَ اللهُ عنه قالَ: سَأَلَ سَلَمَةً بنُ روايت م كم سلمه بن يزيد جعفى بظافَة نے رسول الله يَزِيدَ الجُعْفَى رَسُولَ اللهِ عَيِينَ ، فقالَ: يَا نَبِي مَالْمَايِم سے يوچها اے اللہ کے بيغمر! اس كى بابت ارشاد الله! أَرَأَيْتَ إِنْ قَامَتْ عَلَيْنَا أُمَرَاءً يَسْأَلُونَا فرمائِتِ كَمْ الرَّبِم ير الله (برب) عاكم مسلط بوجاكي حَقَّهُمْ، ويمْنَعُونَا حَقَّنَا، فَمَا تَأْمُرُنَا؟ كه وه جم سے تو اپنا حق مائلیں لیکن جمیں مارا حق شہ فَأَعْرَضَ عنه، ثمَّ سَأَلَهُ، فَقَالَ رَسُولُ وين تو مارے لئے آپ كاكيا كم ب؟ آپ نے اس اللهِ عَلَيْهِ: «اسْمَعُوا وَأَطِيعُوا؛ فَإِنَّما عَلَيْهِمْ مِي الراض فرماليا- انهول نے پھر آپ سے بھی سوال مَا حُمِّلُوا، وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلتُمْ ، رواه كيا تو رسول الله طَلْيَلِم ن فرمايا ، تم ان كى بات سنو اور مانو' ان کے ذمے وہ بوجھ ہے جو انہیں اٹھوایا گیا (لیعنی عدل و انصاف) اور تمهارے ذمے وہ بوجھ ہے جو تنہیں المُعواياً گيا- (يعني اطاعت)- (مسلم)

٦٦٩ \_ وعن أبي هُنَيْدَةَ وائِل بن مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب في طاعة الأمراء وإن منعوا الحق.

٧٢٩- فوائد: مطلب يه ب كه حاكم اور رعايا وونول كى ابنى ابنى ذے داريال بيں جو بھى اس ميں كو تاہى كرے

گااس کا بوجھ اس پر ہوگا' جس کا خمیازہ اسے قیامت کے روز بھگتنا ہوگا۔ لیکن اس بات کی اجازت نہیں ہے کہ اگر حاکم اپنی ذے داریوں کی ادائیگی میں کو تاہی کریں تو رعایا بھی سمع و اطاعت سے انکار کردے۔ اس لئے کہ کو تاہی کا علاج کو تاہی سے ممکن نہیں۔ اس طرح مزید فساد ہوگا۔ بنابریں ملک کے مفاد عامہ کے لئے حکمرانوں کے ظلم کو برداشت کرنا' ان کے خلاف خروج و بغاوت کرنے سے زیادہ بہتر ہے۔ تاہم قانون جس حد تک تقید کرنے اور اصلاح کی آواز بلند کرنے کی اجازت دے' اس حد تک ظلم کے خلاف آواز بلند کرنا اور اس طرح امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا فریضہ ادا کرنا' خروج و بغاوت سے مختلف چیز ہے اور اس کا اہتمام کرنا اپنی اپنی طاقت کے مطابق ضروری ہے۔

رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله عَلَيْهُ: رضي الله عنه قال: قال رسُولُ الله عَلَيْهُ: «إِنَّهَا سَتَكُونُ بَعْدِي أَشَرَةٌ، وَأَمُورٌ تُنْكِرُونَهَا!» قالوا: يا رَسُولَ الله! كَيْفَ تَأْمُرُ مَنْ أَدْرَكَ مِنَّا ذَلِكَ؟ قال: «تُؤَكُونَ الحَقَّ الَّذِي عَلَيْكُمْ، وَتَسْأَلُونَ اللهَ الَّذِي لَكُمْ» متفقٌ عليه.

۸ / ۲۵۰ حفرت عبداللہ بن مسعود رہائی سے روایت ہے 'رسول اللہ ملی ہے فرمایا' میرے بعد خود غرض کھرانی ہوگی (یعنی سارے مفاوات خود ہی سمیٹ لینے کی ہوس- یا دو سرے معنی میں اپنوں کو ترجیح دینا) اور دیگر امور جنہیں تم برا سمجھو گے۔ صحابہ سے نے عرض کیا یارسول اللہ! آپ اس شخص کی بابت کیا تھم فرماتے ہیں بو ہم میں سے بید زمانہ پالے؟ آپ آپ نے فرمایا تم اپنا وہ حق ادا کرنا جو تمہارے ذھے ہے اور جو تمہارے حقوق (حکمرانوں کے ذے ہیں) ان کا سوال تم اللہ سے کرنا۔ (حکمرانوں کے ذے ہیں) ان کا سوال تم اللہ سے کرنا۔ (حکمرانوں کے ذے ہیں) ان کا سوال تم اللہ سے کرنا۔ (حکمرانوں کے ذے ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، باب علامات النبوة، وكتاب الفتن، باب «سترون بعدي أمورا» \_ صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب الأمر بالوفاء ببيعة الخلفاء الأول فالأول.

• ۲۷- فوائد: اس میں جمال ایک طرف عوام کو حکمرانوں کے ظلم و ستم' ان کی اقربا نوازی یا خود ہی تمام قومی وسائل کو اپنے لئے مختص کر لینے کو صبر کے ساتھ برداشت کر لینے کی تلقین ہے' وہال دو سری طرف بالواسطہ حکمرانوں کو بھی تنبیہہ ہے کہ وہ مذکورہ طور طریقے اختیار کرنے سے بچیں' ورنہ وہ عنداللہ مجرم ہوں گے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب ﴿أطيعواالله وأطيعوا الرسول﴾ وكتاب الجهاد، باب يقاتل من وراء الإمام \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية وتحريمها في المعصية.

اک۲- فوائد: امیریا حاکم سے مراد اینے وقت کا مسلم حکمران 'کسی صوبے کا گورنر و وزیراعلیٰ اور کسی علاقے کا افسر مجاز ہے۔ ان کی اطاعت 'جب تک اس میں اللہ کی نافرمانی نہ ہو 'ضروری ہے اور ان کی نافرمانی سخت گناہ۔ کیونکہ نظم ملت بہت ہی ضروری ہے اور وہ اسی طرح قائم رہ سکتا ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الفتن، باب قول النبي على "سترون بعدي أمورا تنكرونها"، وكتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب الأمر بلزوم الجماعة عند ظهور الفتن وتحذير الدعاة...

۲۷۲- فوائد: اس میں بھی حکمرانوں کی اطاعت سے سرکشی کرنے سے روکا گیا ہے۔ اس کی وضاحت پہلے گزر چکی ہے۔

كثيرة في الصحيح، وقد سبق بعضها في الوراس باب من متعدو صحيح مديثين بين جن أبواب.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الفتن، باب ما جاء في الخلفاء. ترفري مين الفاظ بين-من اهان سلطان الله في الارض-

ساکا۔ فواکد: بادشاہ کی بے توقیری اور اہانت سے مراد' ان کی تھم عدولی اور عدم اطاعت ہے۔ اس سے تکمرانوں کا وقار اور ان کی تمکنت و جلال متاثر ہوتا ہے جب کہ امن و استحکام کے لئے ضروری ہے کہ حکومت کا رعب و دبدبہ قائم رہے تاکہ جرائم پیشہ اور قانون شکن عناصر کو اپنی ندموم کارروائیوں کی جمارت نہ ہو۔ بسرحال ملکی مفاد اور مصلحت عامہ کی وجہ سے مسلمانوں کو یہی تاکید کی گئی ہے کہ جب تک حکمرانوں سے کفر صریح کا ارتکاب نہ ہو اور جب تک وہ فماز اور دیگر شعائر دین کو قائم رکھیں' اس وقت تک ان کی اطاعت کرو'

چاہے وہ عدل و انصاف کے قیام اور عوام کے دیگر حقوق کی ادائیگی میں کو تاہی کرنے والے ہی ہوں۔ اسلام کی بیہ ہدایت موجودہ مغربی جمہوریت سے میسر مختلف ہے جس میں حزب اختلاف کا وجود نمایت ضروری ہے جس کا کام بی ہروقت حکومت پر تقید اور اس کے خلاف لوگول کو خروج و بغاوت پر آمادہ کرنا ہے تا کہ وہ حکومت ناکام اور لوگول کی نظروں میں ذلیل ہوجائے اور پھروہ خود اس کی جگہ اقتدار پر فائز ہوجائے۔ اسلام میں حزب اختلاف اور حزب اقتدار کا بیہ تصور نہیں ہے۔ سب ایک ہی امت ہے اور ایک ہی کشتی کے سوار ہیں جن کے مفادات اور مقاصد بھی ایک ہیں اور حکمرانوں کی کو تاہیوں کے باوجود عوام کو ان کے خلاف خروج و بغاوت پر آمادہ کرنا جرم ہے۔ کیونکہ ہر چند سالوں کے بعد عام انتخابات پر قوم کے کروڑوں بلکہ اربوں روپے برباد کردینا اور گلی گلی کو چ کوچ بلکہ گھر میں انتشار و تفریق کے نیج بونا بھی اسلامی تعلیمات سے کوئی مطابقت نہیں رکھتا۔ اسلام میں حكمرانی كے لئے چند سالوں كى حد مقرر نہيں ہے اور نہ وہ جلد جلد حكمرانوں كے عزل و نصب كو پيند ہى كرتا ہے۔ ان کی کو تاہیوں کو برداشت کرنے کی تاکید میں بھی ہی حکمت ہے تا کہ ایک حکمران کو حکومت کرنے کا زیادہ سے زیادہ وقت ملے کہ اس میں عوام کا بھی مفاد ہے اور ملک کا استحکام بھی۔ کاش لوگ مغربی جمہوریت کے اس فریب اور سراب سے تکلیں اور اسلامی ہدایات کی روشنی میں اپنا نظام حکومت ترتیب دیں۔

٨١ - بَابُ النَّهْي عَنْ سُؤَالِ الْإِمَارَةِ ١١ - عمده و منصب كاسوال كرنے كى ممانعت اور جب کوئی عهده متعین یا کوئی حاجت اس کی متقاضی نه ہو تو حکومتی مناصب کو چھوڑ دینا بہترہے

وَاخْتِيَارِ تَرْكِ الْولاَيَاتِ إِذَا لَمْ يَتَعَيَّنْ عَلَيْهِ أَوْ تَدْعُ حَاجَةٌ إِلَيْهِ

قال الله تعالى: ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ الله تعالى نے فرمایا :يہ آخرت كا گھر ہم ان ہى لوگوں كے جَعَهُ لَهُ اللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا لَيْ كُرت بِين جو دنيا مين نه برائي جائت بين اور نه فساد کرنا اور اچھا انجام پر ہیز گاروں کے لئے ہے۔

وَٱلْعَلِقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ﴾ [القصص: ٨٣].

فائدہ آیت: طلب امارت کا مطلب ہے کہ اس کا طالب دنیا میں بڑائی کو پیند کرتا ہے اور بڑائی پیندول کا رویہ ہی زمین میں فساد کا باعث بھی ہو تا ہے۔ اس لحاظ سے بیہ آیت باب کے مفہوم کو واضح کررہی ہے کہ عمدہ و منصب کی خواہش اور اس کے لئے سعی و کوشش کا انجام بالعموم برا ہی ہو تا ہے۔ حسن انجام اور عافیت اسی میں ہے کہ انسان حکومتی مناصب سے کنارہ کش رہے۔ آگے آنے والی احادیث میں اس مفہوم کو بردی وضاحت سے بیان کیا گیا ہے۔ وہ احادیث ملاحظہ ہول:

ا/ ۱۷۴ حضرت ابوسعید عبدالرحمٰن بن سمرہ مناتمہ سے روایت ہے کہ مجھ سے رسول اللہ ملٹی کیا نے فرمایا' اے عبدالرحمٰن بن سمرہ! تو خود حکومت کے کسی منصب کا سوال نه کرنا' اس لئے کہ یہ منصب اگر مختبے بغیر سوال

٦٧٤ ـ وعــن أبــي سعيـــد عبدِ الرحْمن بن سَمُرَةَ رضي الله عنه قال: قال لى رسولُ اللهِ ﷺ: «يَا عَبدَ الرَّحْمٰن بْنَ سَمُرَةً، لا تَسألِ الإمَارَةَ فَإِنَّكَ إِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ غَيْر مَسْأَلَة أُعِنْتَ عَلَيهَا، وَإِنْ أُعْطِيتَهَا عَنْ كُ مُل كَياتُواس ير (الله كي طرف سے) تيري مدو ہوگي مَسْأَلَةٍ وُكِلْتَ إِلَيْهَا، وَإِذَا حَلَفْتَ عَلَى يَمِين، اور اگر سوال كرنے سے تجھے يہ ملے گاتو يہ تيرے سيرو فَرَأَيْتَ غَيْرَهَا خَيْراً مِنهَا فَأْتِ الَّذي هُوَ خَيْرٌ، كرويا جائے گا (الله كي مدو شامل حال نهيں ہوگي) اور جب تو کسی بات پر قشم اٹھالے ' پھر تو کسی اور میں اس سے زیادہ بہتری دیکھے تو وہ کام اختیار کر جس میں بہتری ہو اور اپنی قشم کا کفارہ ادا کردے۔ (بخاری و مسلم)

وَكَفِّرْ عَنْ يَمِينكَ» متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب الكفارة قبل الحنث وبعده، وكتاب الأحكام، باب من لم يسأل الإمارة أعانه الله عليها \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب ندب من حلف يمينا فرأي غيرها خيرا...

٧٢- فواكد: امارت عصراد خلافت (حكومت) يا اس كاكوئي بهي منصب ہے- اس كى آرزو اور اس كے لئے كوشش كرنا نالبنديده ہے- اس كئے كه يه بهت برى ذم دارى ہے جس سے عمده برآ ہونا نمايت مشكل امر ہے۔ البتہ جس کوبغیر مانگے یہ منصب مل جائے وہ اسے قبول کرلے کیونکہ بن مانگے یہ اس کو ملے گا جس میں اس کی خاص استعداد و صلاحیت ہوگی- علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھی اس کی مدد ہوگی اور اسے خیرو سداد کی توفیق ارزانی ہو گی جبکہ خود خواہش کر کے حاصل کرنے والا اللہ کی طرف سے خیر اور سداد کی توفیق ہے محروم رہے گا چنانچہ آج اس حقیقت کا عام مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ جمہوری حکمران خود کوشش کر کے بلکہ جائز و ناجائز ہر طرح کے ہتھکنڈے افتیار کرکے اقتدار حاصل کرتے ہیں - نتیجہ سے کہ خیراور سداد کی توفیق سے وہ محروم رہتے ہیں۔ اس طرح کوئی حکمران اچھا اور کامیاب ثابت نہیں ہورہا ہے کیونکہ سب اللہ کی مدد اور اس کی توفیق سے محروم ہیں-

دو سری بات سے بیان کی گئی ہے کہ کسی کام کی بابت قتم کھالی ہے جب کہ اس میں کسی دو سرے کام کے مقاطع میں خیراور نفع زیادہ ہے تو ایسے موقع پر قتم توڑ کے اس کا کفارہ ادا کردیا جائے اور جس میں بهتری ہے اس كام كو كرليا جائے۔ كفارة قتم ' ايك كردن آزاد كرنا ' يا دس مساكين كو اوسط درجے كا كھانا كھلانا يا انهيس لباس مہیا کرنا ہے۔ جو ان کی طاقت نہیں رکھتا تو وہ تین دن کے روزے رکھے۔

٦٧٥ ـ وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه ٢/ ١٧٥ حضرت ابوذر بناتي سے روايت ہے 'رسول قال: قال لي رسولُ اللهِ عَلَيْ: «يَا أَبَا ذَرً! الله النَّهُ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُو إنِّي أَرَاكَ ضَعِيفاً، وَإِنِّي أُحِبُّ لَكَ مَا أُحِبُّ اور مين تيرے لئے وہی پيند كرتا ہوں جو مين اپنے لئے لِنَفْسِي، لَا تَأَمَّرَنَ عَلَى اثْنَيْن وَلَا تَوَلَّيَنَ بِند كرتا ہوں (اس لئے تیرے لئے میری تھیجت یہ ہے کہ ) تو دو آدمیوں پر بھی حاکم نہ بننا اور نہ کسی بیتم کے مال كالكران بننا- (مسلم)

مَاَل يَتِيم» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب كراهة الإمارة بغير ضرورة.

٧٤٥- فوائد: حفرت ابوذر رائاتُر بوك زابد فتم كے محالی تھے ونیاوی معاملات میں زیادہ ولچین نہیں لیتے تھے۔ اسی اعتبار سے رسول اللہ ملی میں کرور قرار دیا کیونکہ ذکورہ ذمے داریاں وہی مخص صحیح معنول میں ادا کرسکتا ہے جو دنیاوی معاملات میں دلچیبی لیتا اور انہیں خوب سمجھتا ہو نہ کہ وہ جے امور دنیا سے نفرت ہو اور ان سے وہ دور بھاگتا ہو- اس میں عام لوگوں کی مصلحت اور ان کے مفادات اور اسی طرح تیمول کے اموال کی حفاظت کا جذبہ بھی کار فرما ہے کیونکہ ان معاملات میں کرور آدمی سے ان کو نقصان پنچنے کا خطرہ ہے "کو وہ خود نقصان پنچانے کی نیت نہ رکھتا ہو- اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جو آدمی جس کام کے لائق ہو اسے وہی کام سونینا چاہئے۔ اسے دو سرا کام سونینے سے بات درست نہیں رہے گی۔

> ٦٧٦ ـ وعنه قال: قلتُ: يا رسولَ اللهِ! أَلا تَسْتَعملُني؟ فَضَرَبَ بيَدِهِ الذي عَلَيهِ فِيها» رواه مسلم.

٣ / ١٤٦ سابق راوى ہى سے روایت ہے کہ میں نے عَلَى مَنْكَبِى ثُمَّ قَالَ: «يَا أَبَا ذَرًا إِنَّكَ (سركاري عمديدار) نهيس بنا ويتي؟ آب نے اپنا باتھ ضَعِيفٌ، وَإِنَّهَا أَمَانَةٌ، وَإِنَّها يَوْمَ القِيَامَةِ ميرے كندهے ير مارا اور فرمايا 'اے ابوذر! تو كمزور ہے ' خِزْيٌ وَنَدَامَةٌ ، إِلَّا مَنْ أَخَذَهَا بِحَقِّهَا ، وأدَّى اور (بي منصب) ايك ابهم امانت ہے۔ بيہ قيامت والے دن رسوائی اور ندامت ( کا باعث) ہو گا- سوائے اس مخص کے جو اسے حق کے ساتھ (اہلیت کی بنیادی) حاصل کرے اور ان ذے داریوں کو بورا کرے جو اس کی بابت اس پر عائد ہوتی ہیں- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب كراهة الإمارة بغير ضرورة.

۲۷۲- قوائد: اس میں ان لوگوں کو سرکاری مناصب حاصل کرنے کی اجازت دی گئی ہے جن میں دو شرطیں موجود ہوں۔ ایک اس منصب کی اہلیت اور دو سری' اس منصب کی ذھے داریوں کی ادائیگی کی استعداد و قوت۔ جیسے کوئی حکمران بنے تو عدل و انصاف قائم کرنے اور اس کے تقاضوں کو بروئے کار لانے کی صلاحیت و قوت سے بسرہ ور ہو۔ مالیات کے شعبے کا انجارج بنے تو اس کی اہلیت اور اس کی ذے داریوں کی ادائیگی کی استعداد سے مالا مال ہو۔ گورنر یا کسی شعبے کا وزیر ' مشیر یا کلرک وغیرہ جو بھی ہنے ' اس کی اہلیت بھی اس میں موجود ہو اور دیانت و امانت سے اس کی ذے داریوں کو ادا کرنے کا جذبہ و استعداد بھی ہو- وعلی هذا القیاس- کیونکہ یہ ایک بہت بری امانت ہے۔ مذکورہ شرطول کے بغیراسے حاصل کرنا ایک گونہ خیانت ہے جس کی سخت سزا قیامت کے روز اسے بھکتنی پڑے گی۔

۳ / ۱۷۷ حضرت ابو ہربرہ رہناٹنہ سے روایت ہے' ٦٧٧ ـ وعن أبي هُريرةَ رضِيَ الله رسول الله ملتي الله عن فرمايا على من الله عنه اور امارت كي عنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «إنَّكُمْ حرص کرو گے (لیکن یاد رکھو) نیہ قیامت والے دن ستَحرِصونَ عَلى الإِمَارَةِ، وَسَتَكُونُ نَدَامَةً يَوْمَ القِيَامَةِ» رواه البخاري . ندامت (كاباعث) موكى - (بخارى)

تحريج : صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب ما يكره من الحرص على الإمارة.

ك ٢٥- فواكد: اس مين بهي امارت و ولايت كي عظيم ذے داريوں كے حوالے سے ان لوگوں كو دُرايا گيا ہے جو بغیر اہلیت کے اس کی خواہش کریں گے اور پھراس میں کو تاہیوں کی وجہ سے عنداللہ مجرم قرار پائیں گے۔ اس کئے عافیت ای میں ہے کہ انسان حکومتی ذمے داریوں سے دور ہی رہے۔ اور اگر اہلیت کی بنیاد پر اسے میہ منصب ملے تو وہ اس کے تقاضے بھی پوری دیانتداری سے ادا کرے تاکہ روز قیامت کی ندامت سے وہ محفوظ

. ٨٢ ـ بَابُ حَتِّ السُّلْطَانِ وَالْقَاضِي

مِنْ وُلاَةِ الأُمُورِ عَلَى اتِّخَاذِ وَزِيرٍ صَالِحِ وَتَحْذِيرهِمْ مِنْ قُرَنَاءِ السُّوءِ وَالْقَبُولِ

قَالَ الله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَهِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُقُ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ [الزخرف: ٦٧].

۸۲ - بادشاه 'قاضی اور دیگر حکام مجاز کو نیک و زیرِ مقرر کرنے کی ترغیب اور انہیں برے ہم نشینوں سے اور ان سے (ہدیہ وغیرہ) قبول کرنے سے ڈرانے کابیان الله تعالی نے فرمایا:اس روز ' دوست ایک دو سرے کے د شمن ہول گے سوائے متقین کے۔

فاكرة آيت: يعني قيامت والے دن نيك لوگول كى باہمى محبت اور دوستى تو قائم رہے گى كيونكه ان كى دوستى الله کے لئے اور ایک دو سرے کی خیر خواہی پر مبنی ہوتی ہے۔ اس سے امام نووی رحمہ اللہ تعالی نے بجاطور پر استدلال فرمایا کہ حکومتی ذمے داریوں کی ادائیگی کے لئے بھی نیک لوگوں کا انتخاب کیا جائے۔ وزیر ' مشیر' اہلکار اور دیگر تمام مناصب کے لئے ایمان و تقوی کو بنیاد بنایا جائے تا کہ وہ صحیح مشورہ دیں اور صحیح کام کریں اور اگر حکمران نے برے اور خود غرض لوگول کو اپنا ہم نشین اور عمدیدار (وزیر و مشیر وغیرہ) بنالیا اور ان کی باتوں اور مدیوں کو قبول کرنا شروع کردیا تو جس طرح وہ خود غلط ہیں ' حکمرانوں کو بھی غلط رائے پر لے جائیں گے اور قیامت والے دن سے سب ایک دوسرے کے دسمن اور ایک دوسرے کو کو تاہیوں اور غلطیوں کا زمے دار ٹھمرائیں گے۔

٦٧٨ ـ عن أبي سعيدِ وأبي هريرةَ ا/ ١٨٨ حضرت ابوسعيد اور حضرت ابو مريره رَيَّ الله عنها عن رضى الله عنهما أن رسولَ اللهِ على قال: روايت ب وسول الله طَيْهَام في فرمايا الله تعالى في هو «مَا بَعَثَ اللهُ مِن نَبِيٍّ، وَلا اسْتَخْلَفَ مِنْ نِي بِهِي بَعِيجِ اور اس كے بعد جس كو بھي خليفہ بنايا تواس خَلِيفَةِ إِلَّا كَانَتْ لَهُ بِطَانَتَانِ بِطَانَةُ تَأَمُّرُهُ كَ وو راز وار ساتھی ہوتے تھے۔ ایک محرم راز اس کو بالمَعْرُوفِ وَتَحُضُّهُ عَليهِ، وَبَطَانَةٌ تَأْمُرُهُ فَيكى كا حَكم ويتا اور اس ير است آماده كرتا اور دو سرا محرم بَالشَّرِّ وَتَخَصُّهُ عليهِ، وَالمَعصُومُ من عَصَم من عَصَم من الله على كا تحم ويتا اور اس يراس آماده كرتًا اور

#### محفوظ وہ ہے جسے اللہ تعالی بچائے۔ (بخاری)

اللهُ الرواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب القدر، باب المعصوم من عصم الله، وكتاب الأحكام، باب بطانة الإمام وأهل مشورته.

١٤٨- فواكد: اس ميس كويا ترغيب دى گئى ہے كه اپنا مثير اور محرم راز ايسے افراد كو بنايا جائے جو صلاح و تقوى اور امانت و دیانت میں معروف و ممتاز ہول تا کہ وہ حکمران کو خیر خواہانہ مشورے دیں اور شرو فساد پھیلانے والول سے بچائیں (٢) حاكم كے لئے يہ بھى ضرورى ہے كہ وہ الله و رسول م كے احكام كے تابع ہوكر چلے كيونكه سی اس کی عصمت کی ضامن ہے اور اس طریقے سے ہی وہ برے لوگوں اور ان کی شرارتوں سے محفوظ رہ سکتا

> ٦٧٩ ـ وعن عائشةَ رضيَ الله عنها قالتْ: قال رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِذَا أَرَادَ اللهَ بالأمير خَيْراً، جَعَلَ له وزير صدق، إن نَسَىَ ذَٰكَرَهُ، وَإِن ذَكَرَ أَعَانَهُ، وَإِذَا أَرَادَ بِهِ بإسناد جيدٍ على شرط مسلم.

۲ / ۱۷۹ حفرت عائشہ ریج ایکا سے روایت ہے ' رسول الله ملی کیم نے فرمایا' جب اللہ تعالیٰ کسی حاکم کے ساتھ بھلائی کاارادہ فرماتا ہے تو اسے راست باز (خیرخواہ) وزیر عطا کردیتا ہے۔ وہ اگر بھولتا ہے تو وہ وزیر اسے یاد کرادیتا غَيْرَ ذَٰلِكَ جَعَلَ له وزِيرَ سُوءٍ، إِنْ نَسِيَ لَمْ ہے۔ اگر اس كوياد ہو تو اس كى مدد كرتا ہے اور جب یُذَکِّرْهُ، وَإِنْ ذَکَرَ لَمْ یُعِنْهُ ﴿ رواه أبو داود بھلائی کے علاوہ کسی اور بات (برائی) کا ارادہ فرما تا ہے تو اس كے لئے برا وزير مقرر كرديتا ہے- اگر وہ بھول جائے تو اسے یاد نہیں کراتا اور اگر اسے یاد ہو تو اس کی مدد نہیں کر تا- (اسے ابو داؤر نے شرط مسلم پر جید سند کے

ساتھ روایت کیاہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الإمارة، باب اتخاذ الوزير.

**۱۷۹- فوائد: اس کا مطلب پیر ہوا کہ کسی حاکم کے پاس اگر اصحاب ایمان و تقویٰ لوگ موجود ہوں اور وہ ہر** وقت اسے صحیح مشورہ دیتے اور برائیول سے روکتے ہول تو سے اللہ کی طرف سے اس کی رضامندی کی دلیل ہے اور اس کے برعکس اگر کسی حکمران کو وزیر و مشیر اور ورکرز وغیرہ ایسے ملیں جو خودغرض ' ابن الوقت اور چڑھتے سورج کے پجاری ہوں جو اسے میچ مشورے نہ دیں اور غلط خطوط پر ڈالیں تو سمجھ لینا چاہیے کہ اس حکمران کا انجام اچھا نہیں ہے اور ہم دیکھتے ہیں کہ ایسے حکمرانوں کا دنیوی انجام بھی اچھا نہیں ہوتا' آخرے میں حس انجام تو بہت دور کی بات ہے۔

٨٣ - بَابُ النَّهْي عَنْ تَوْلِيَةِ الْإِمَارَةِ ٢٨٠ جو شخص المرت و قُوْاء اور و يُحر مناصب حکومت کاسوال یا آرزد کرے اور 

## ایسے شخص کو عہدہ و منصب دینامنع ہے

#### حَرَصَ عَلَيْهَا فَعَرِّضَ بِهَا

ا/ ۲۸۰ حضرت ابومویٰ اشعری رہالتھ سے روامیت ہے ٦٨٠ \_عن أُبِي موسى الأشعَريِّ کہ میں اور میرے دو چپازاد بھائی نبی کریم طان کیا کی رضى الله عنه قال: دَخَلتُ على النَّبِيِّ عَيْ إَنَا خدمت میں حاضر ہوئے تو ان میں سے ایک نے کما' وَرَجُلان من بَني عَمِّي، فقالَ أَحَدُهُمَا: يارسول الله! جن علاقول ير الله نے آپ كو حكمران بنايا يا رسولَ اللهِ! أُمِّرنَا عَلَى بَعض مَا وَلَّاكَ اللهُ، ہ ان میں سے بعض کی گورنری (وغیرہ) ہمیں عنایت عَزَّ وَجَلَّ، وَقال الآخَرُ مثلَ ذٰلِكَ، فقال: ﴿إِنَّا فرما دیں۔ دو سرے نے بھی الی ہی بات کی ' تو آپ نے وَاللهِ! لانُولِي هذا العَمَلَ أَحَداً سَأَلُه ، أَو أَحَداً ارشاد فرمایا' الله کی قتم! ہم حکومتی عهدوں پر ایسے کسی حَرَصَ عليه» متفقٌ عليه . شخص کو مقرر نہیں کرتے جو خود اس کا سوال کرے 'نہ ایسے کسی شخص کو جو اس کی خواہش رکھے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأحكام، باب ما يكره من الحرص على الإمارة، وكتاب استتابة المرتدين، باب حكم المرتد والمرتدة \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب النهي عن طلب الإمارة والحرص عليها.

• ١٨٠- فوائد: اس حديث سے اس باب كى تائيد ہوتى ہے جو امام نووى نے باندھا ہے كہ كسى ايسے شخص كو عهده و منصب نه ديا جائے جو خود اس كا طالب يا حريص ہوكيونكہ ايسے لوگ بالعموم اپنے ذاتى مفادات كے لئے ان عهدوں كو حاصل كرتے ہيں 'جس سے عام لوگوں كے مفادات كو نقصان پنتجا ہے۔ جبكہ حكومت كا مقصد تو عام لوگوں كو فائدہ پنتجانا ہوتا ہے نہ كہ چند مراعات يافتہ مخصوص لوگوں كو يا حكومتى منصب پر فائز لوگوں كو-



## ١ ـ كتَابُ الآدَاب

# ٨٤ ـ بَابُ الْحَيَاءِ وَفَصْلِهِ وَالْحَثِّ عَلَى ٨٣ . حياء اوراس كى فضيلت اوراس سے التَّخَلُّقِ بِهِ اللَّهُ عَلَى مُصْفَ مُونِ كَى ترغيب كابيان

ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، بأب الحياء من الإيمان، وكتاب الأدب، باب الحياء \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان.

۱۸۱- فوائد: انصاری اپنے جس بھائی کو سمجھا رہا تھا' وہ شرم و حیاء کا پیکر تھا۔ ایسا مخص دنیاوی معاملات میں زیادہ تیز طرار نہیں ہوتا کیونکہ حیاء انسان کو غلط کاموں' دھو کہ' فریب دہی اور جعل سازی وغیرہ سے رو کتی ہے۔ اس لئے حیاء کو ایمان کا حصہ بتلایا گیا ہے۔ یہ وصف اگرچہ فطری ہوتا ہے لیعنی پیدائش طور پر بہت سے لوگ شرم لئے حیاء کو ایمان کا حصہ بتلایا گیا ہے۔ یہ وصف اگرچہ فطری ہوتا ہے لیعنی پیدائش طور پر بہت سے لوگ شرم ہوتا ہے جو اسلام کا مطلوب بھی ہوتا ہے۔ اس مرید اضافہ بھی ہوجاتا ہے جو اسلام کا مطلوب بھی ہے۔

رضي الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: ہے رسول الله طلّی الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ ہے رسول الله طلّی الله عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: ہے رسول الله طلّی الله عنهما قال: قال رسولُ الله عنهما قال: ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ، ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَي

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب الحياء \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان.

١٨٢- فوائد: مطلب يه ب كه حياء انسان كو الله كى نافراني براخلاتى اور ديگر برائيول سے روكتى ب جس كا نتیجہ معاشرے کے حق میں بہت اچھا ہوتا ہے۔ علاوہ ازیں وہ معصیتوں سے اجتناب کی وجہ سے عنداللہ بھی سرخرو رے گا۔ اس لحاظ سے حیاء میں یقیناً خیر ہی خیر ہے۔

> ٦٨٣ وعن أبي هُريرةَ رضيَ الله عنه، أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: «الإيْمَانُ بضْعٌ وَسَبْعُونَ، أَوْ بضْعٌ وَسِتُونَ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قُولُ لا إِلٰهَ إِلَّا الله، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأذَى عَن الطَّريق، وَالحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيْمَانِ» مَتفقٌ عليه. «الْبضْعُ» : بكسر الباءِ، ويجوز فتحها، وَهُوَ مِنَ الثَّلاثَةِ إلى العَشَرَة. وَ (الشُّعْبَةُ »: القطْعَةُ وَالخَصْلَةُ. وَ «الإمَاطَةُ»: الإزالَةُ. وَ «الأذَى»: مَا يُؤْذِي كَحَجَرِ وَشُوْكٍ وَطِينٍ وَرَمَادٍ وَقَذَرٍ وَنَحُو ذلكَ.

٣ / ١٨٣ حفرت ابو بريره رفائن سے روايت بے رسول شاخیں ہیں (راوی کو ساٹھ یا ستر میں شک ہے) ان میں سب سے افضل لا المه الا الله كمنا (ليني قبول ايمان) ہے اور سب سے ادفیٰ راستے سے تکلیف دہ چیز کا مٹا وینا ہے اور حیاء بھی ایمان کی ایک شاخ ہے۔ (بخاری و مسلم)

البضع ' باء پر ذیر اور زیر دونول جائز ہیں تین سے وس تک کے عدد کے لئے اس کا استعال ہوتا ہے اور شعبہ ' شاخ اور خصلت کے معنی میں ہے۔ اماطه" کے معنی ہیں دور کردینا' بٹا دینا' اذی' تکلیف دہ چیز- جیسے پیچر' کاٹا' مٹی' راکھ' گندگی اور ای

تخريج: تقدم في باب الدلالة على كثرة طرق الخير، برقم١٢٥.

١٨٣- فواكد: يه مديث باب الدلالة على كثرة طرق الخير وقم ٩/ ١٢٥ ميس كزر چى ہے- يمال اس ك ذكر سے یہ وضاحت مقصود ہے کہ ایمان کے درجات و مراتب ہیں اور حیاء بھی ایمان کا ایک درجہ اور حصہ ہے المک اس کی نمایت اہم شاخ ہے کیونکہ نفس انسانی کی اصلاح و تربیت میں یہ ایک موثر کردار اداکرتی ہے۔

م / ١٨٨ حفرت ابوسعيد فدري بناتن سے روايت ب ٦٨٤ ـ وعن أبي سعيد الخُدْريِّ رضى الله عنه ، قال: كان رسولُ الله ﷺ أَشَدَّ حَيَاءً مِنَ العَذْرَاءِ في خِدْرهَا، فَإِذَا رَأَى شَيْئاً يَكْرَهُهُ عَرَفْنَاهُ فِي وَجْهِهِ. مَتْفَقٌ عليه. قال ناپئديده چيز كو ويكھتے تو جم آپ كے چرے كے آثار سے العلماءُ: حَقيقَةُ الحَيَاءِ خُلُقُ يَبْعَثُ عَلى تَرْكِ بِيجِإِن لِيق- ( بَحَارِي و مسلم ) علاء کتے ہیں کہ حقیقت میں حیاء ایے کروار کا نام ہے القبيح، وَيَمْنَعُ مِنَ التَّقْصِيرِ في حَقِّ ذِي الْحَقِّ. وَرَوَيْنَا عَنْ أَبِي الْقَاسِمُ الجُنَيْدِ رَحْمَهُ

كه رسول الله طالي المرك كوف مين يرده نشين کواری لڑی سے بھی زیادہ حیادار تھے۔ جب آپ کی

جو فتی چیزوں کے چھو ڈنے یہ آمادہ کے اور صاحب کی

اللهُ قال: الحَياءُ رُوْيَةُ الآلاءِ أَي النِّعَم \_ كوحق بيجان مين سرزد بون والى كى وكوتابى سے وَرُؤيَّةُ التَّقْصِيرِ، فَيَتَوَلَّدُ بَيْنَهُمَا حَالَةٌ تُسَمَّى روك. بهم نے ابوالقاسم جنید رحمہ اللہ سے نقل كيا ہے کہ نعمتوں اور کو تاہیوں کو دیکھ لینے کا نام حیاء ہے' چنانچہ ان دونوں کے درمیان پیدا ہونے والی حالت کو حیا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من لم يواجه الناس بالعتاب، وباب الحياء، وكتاب المناقب، باب صفة النبي ﷺ - وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب كثرة حيائه

٣٨٠- فوائد: اس ميں اگرچه نبي ما الله الله الله الله على على الله على الله على معلوم مواكه حياء عورت کا خاص وصف ہے بالخصوص کنواری عورت تو شرم و حیاء کا پیکر ہوتی ہے۔ مغربی تہذیب کی جو لعنتیں اسلامی ملوں میں درآمد کی گئی ہیں ان میں سب سے بڑی لعنت عورت کو شرم و حیاء کے زیور سے محروم کرنا ہے کیونکہ اسلامی تہذیب کے لئے ہی آخری حصار ہے' اس کو بھی وشمن و هانے میں کامیاب ہو تا نظر آرہا ہے۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو سمجھ عطا فرمائے تا کہ وہ اس فتنے سے نیج سکیں۔

۸۵۔ راز کی حفاظت کرنے کابیان ٨٥ \_ باك حِفْظ السِّرِّ

قال الله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِالْعَهَدِ إِنَّ الله تعالى نے فرمایا: اور عمد کو بورا کرو کیفیناً عمد کی بابت كَابَ مَسْتُولًا ۞ ﴿ يُوجِها عِالَے كَار

فاكرة آيت: عهد دو فخصول كے درميان خفيه بات اور يان كا نام ہے جو ايك راز اور امانت ہو تا ہے -اس كى یاسداری اور حفاظت کا مطلب ٔ راز کی حفاظت اور اس کی پاسداری ہے۔

١٨٥ ـ عن أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ 1/ ١٨٥ حضرت ابوسعيد خدرى بناتُمْ سے روايت م رضي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْهَ: رسول الله طَلَيْكِمْ نِي فَرَمَايَ عَيْمَت كَ روز الله كَ بال "إِنَّ مِنْ أَشَرِّ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ سب سے بدتر مرتب والا وہ مخص ہوگا جو اپنی عورت القِيَامَةِ الرَّجُلَ يُفْضِي إلى المَرْأَةِ وَتُفْضِي على المَرْأَةِ وَتُفْضِي على الله كرے اور عورت اس سے ملاب كرے ' پھروہ (میاں بیوی کے) راز کو پھیلائے (لیتنی دوستوں میں إِلَيْهِ ثُمَّ يَنْشُرُ سرَّهَا» رواه مسلم.

مزے لے لے کربیان کرے) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب تحريم إفشاء سر المرأة.

٧٨٥- فواكد: يفضى ' (ملاپ كرنا) يو تم بسترى اور صحبت سے كنايه ہے- مارے معاشرے ميں يو يارى عام ہے کہ شب زفاف (شادی کی پہلی رات) کو میال بیوی کے درمیان جو کارروائی ہوتی ہے' اسے صبح مرد اپنے دوستوں میں اور بیوی اپنی سیلیوں میں بیان کرتی ہے۔ اس حدیث نے واضح کیا کہ بیہ بہت بڑا گناہ ہے جس سے اجتناب ضروری ہے۔ خلوت و صحبت کی بیہ کارگزاری ایک راز ہے جو صرف میال بیوی کے درمیان ہی رہنا چاہیے 'کسی تیسرے آدمی کو اس سے آگاہ نہیں ہونا چاہیے۔

> فِيمَا عَرَضْتَ عَلَيَّ إِلَّا أَنِّي كُنْتُ عَلَيْتُ أَنَّ النَّبِيُّ ﷺ ذَكَرَهَا، فَلَمْ أَكُنْ لأُفْشِيَ سِرَّ رسولِ اللهِ ﷺ، وَلَوْ تَركَهَا النَّبِيُّ ﷺ لَقَبِلْتُهَا. رواه البخاري. قوله: «تَأَيَّمَتْ» أَيْ: صَارَتْ بِلا زَوْجٍ، وَكَانَ زَوْجُهَا تُوُفِّيَ رضى الله عنه. ﴿وَجَدُّتَ﴾: غَضبْتَ.

٦٨٦ \_ وعن عبدِ اللهِ بن عمرَ رضي ٢ / ١٨٦ حفرت عبدالله بن عمر في الله سع روايت ٢ الله عنهما أنَّ عمرَ رضي الله عنه حينَ كه جب حفرت عمر والله كي صاحبراوي حفمه بيوه موكَّنين تَأَيَّمَتْ بِنْتُهُ حَفْصَةُ قال: لَقِيْتُ عُثْمَانَ بن تو حضرت عمر بظائم كمت بين كم مين حضرت عثمان بن عَفَّان رضِيَ الله عنه ، فَعَرَضْتُ عَلَيْهِ حَفْصَة عَفان رالله عنه ، فَعَرَضْتُ عَلَيْهِ حَفْصَة عفان رالله عنه الله عنه ، فَعَرَضْتُ عَلَيْهِ حَفْصَة فَقَلتُ: إِنْ شَنْتَ أَنْكَحْتُكَ حَفْصَةَ بِنْتَ بِين كُن كَا اور كما كم أكر آب جابي تو مين آب كا عُمَرَ؟ قال: سَأَنْظُرُ في أَمْري. فَلَبَنْتُ ثكاح هفه (بنت عمرٌ) ع كرديتا مول- انهول ن فرماياً لَيَالِيَ، ثُمَّ لَقِينِي، فقال: قَدْ بَدَا لِي أَنْ مِن اللهِ معالم مِن غور كرول كا- بين مِن كُل راتين لا أَتَزَوَّجَ يَومِي هٰذَا. فَلَقِيتُ أَبَا بَحْرِ مُحْمرا ربا كم وه مجھے ملے اور كما كه ميرے سامنے يى الصِّدِّيْنَ رضي الله عنه ، فَقُلتُ: إِنْ شِنْتَ بات واضح مولى به كم مين ان ونول مين شاوى شين أَنْكَحْتُكَ حَفْصَةَ بنْتَ عُمَرَ، فَصَمَتَ أَبُو كرول كاله يجرين ابوبكر صديق رالله سع ملا اور كما كه بَكُر رضي الله عنه ، فَلَمْ يَرْجِعْ إِلَيَّ شَيْئاً! أكر آپ چابين تو آپ كا تكاح حفم بنت عمر سلط فَكُنَّتُ عَلَيْهِ أَوْجَدَ مِنِّي عَلَى عُثْمَانَ، كردول- حفرت ابوبكر فاموش رب مجھ بلث كركوئي فَلَبْشْتُ لَيَالِى، ثُمَّ خَطَبَهَا النَّبِيُّ عَلَيْهُ، جواب نهيں ديا۔ پس ميں ان پر عثمان سے زيادہ رنجيدہ فَأَنَّكَحْتُهَا إِيَّاهُ. فَلَقِينِي أَبُو بَكْرِ فَقَالَ: موا - تومين كي راتين محمرا ربا كير في كريم ما الله الم حَفْصَةَ فَلَمْ أَرْجِعْ إِلَيْكَ شَيْئاً؟ فَقُلْتُ: آب سے كرديا ، كيم مجھے ابوبكر طلح تو انہوں نے فرامایا نَعَمْ، قال: فَإِنَّهُ لَمْ يَمْنَعْنِي أَنْ أَرْجِعَ إِلَيْكَ (الْ عمر!) شايد تم مجھ سے رنجيدہ ہوئے جب تم كے میرے لئے حفمہ سے نکاح کی پیش کش کی تھی تو ایس نے تہیں بلٹ کر کوئی جواب نہیں دیا تھا۔ (حضرت عمر ر فالله فرماتے ہیں) میں نے کہا' ہاں۔ ابو بکر رفاللہ نے فرمایا' جب تم نے مجھے پیش کش کی تھی تو میرے لئے تہیں جواب دینے میں صرف ہی بات مانع (رکاوٹ) ہوئی کہ میں جانتا تھا کہ نبی مالی ایم نے حف کے ساتھ نکاح کرنے کا ذکر فرمایا تھا۔ پس میں رسول اللہ ملٹھیے کے راز کو ظاہر كرنا نهيس جابتا تقا- (بال) اگر رسول الله ملتَّ بيه اراده ترک فرما دیتے تو میں حفصہ کے ساتھ نکاح کرنے کی پیشکش یقیناً قبول کرلیتا- (بخاری)

تامیت کے معنی ہیں وہ بیوہ ہو گئیں اور ان کے خاوند فوت ہوگئے تھے۔ وجدت کے معنی ہیں' تم ناراض اور غضب ناک ہوئے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المغازي، باب شهود الملائكة بدرا، وكتاب النكاح، باب عرض الإنسان ابنته أو أخته علي أهل الخير، وغيرهما من كتب الصحيح.

۱۹۸۲- فوا کر: (۱) اس میں موضوع باب کہ رازوں کی حفاظت کرنی چاہیے اور وہ لوگوں کے سامنے ظاہر نہ کئے جائز ہیں۔ مثلاً اہل خیر و صلاح کے سامنے اپنی لڑکی کے ساتھ نکاح کی پیشکش کرنا جائز ہے۔ اس انتظار میں ہی نہیں رہنا چاہیے کہ خود لڑکے والے جب تک اس خواہش کا اظہار نہیں کریں گے 'لڑکی کو خاموثی کے ساتھ گھر میں بٹھائے رکھیں گے 'جیبے ہمارے ملک میں ہوتا ہے۔ یہ رواج حدیث کے خلاف اور قابل اصلاح ہے۔ (۲) جب اس بات کا علم ہوجائے کہ فلاں لڑکی سے رشتہ کرنے کے لئے فلاں شخص یا گھرانہ خواہش مندیا اس کے لئے کوشاں ہے تو جب تک ان کی بات چیت جاری ہو' در میان میں کسی اور کو نکاح کا پیغام جوہائز نہیں۔ (۳) جس عورت کے ساتھ نکاح کرنے کا ذکر رسول اللہ مائی کے فرمایا لیکن اس سے آپ کا نکاح نہیں ہوسکا یا آپ نے خود ہی ارادہ بدل لیا' تو ایس صورت میں مسلمان نکاح کرسکتا ہے کیونکہ وہ نبی مائی کی ناور جو نبی مائی کی اور کو نکہ وہ نبی مورت میں مسلمان نکاح کرسکتا ہے کیونکہ وہ نبی مائی کی اور جو نبی مائی کو کر مطمرات میں شار نہیں ہوتی۔

٦٨٧ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها قالتْ: كُنَّ أَزْوَاجُ النَّبِيِّ ﷺ عِنْدَهُ، فَأَقْبَلَتْ فَاطِمَةُ رضي الله عنها تَمْشِي، مَا تُخْطِىءُ مِشْيَتُهَا مِنْ مِشْيَةِ رسولِ اللهِ ﷺ شَيْئًا، فَلَمَّا رَآهَا رَحَّبَ بِهَا وقال: «مَرْحَباً بابْنَتِي» ثُمَّ أَجْلَسَهَا عَنْ يَمِينِهِ أَوْ عَنْ شِمَالِهِ، أَثُمَّ سَارَّهَا فَبَكَتْ بُكَاءً شَدِيداً، فَلَمَّا رَأَى جَزَعَهَا، سَارًهَا الثَّانِيَّةَ فَضَحِكَتْ، فقلتُ لَهَا: خَصَّـكِ رسـولُ اللهِ ﷺ مِـنْ بَيْـن نِسَـائِـهِ بِالسِّرَارِ، ثُمَّ أَنْتِ تَبْكِينَ؟ فَلَمَّا قَامَ رَسولُ اللهِ ﷺ سَأَلَتْهَا: مَا قَالَ لَكِ رسولُ الله عَلَيْهِ؟ قالت: مَا كُنْتُ لأَفْشَى عَلَى رسولِ اللهِ ﷺ سِرَّهُ. فَلَمَّا تُـوُفِّ لِـــ رسولُ اللهِ ﷺ قلتُ: عَزَمْتُ عَلَيكِ بِمَا لَى عَلَيكِ مِنَ الحَقِّ، لَمَا حدَّثْتِني ما قال لكِ رسولُ الله على . فقالتْ: أَمَّا الآنَ فَنَعَمْ، أَمَّا

حِينَ سَارَّنِي في المَرَّةِ الأولَى فَأَخْبَرَنِي «أَن جبْريلَ كَانَ يُعَارِضُهُ القُرْآنَ فِي كُلِّ سَنَةٍ مَرَّةً أَوْ لا أُرَى الأجَلَ إلَّا قَدِ اقْتَرَبَ، فَاتَّقِى اللهَ وَاصْبري، فَإِنَّهُ نِعْمَ السَّلَفُ أَنَا لَكِ» فَبَكَيْتُ بُكَائِيَ الَّذِي رَأَيْتِ. فَلَمَّا رَأَى جَزَعِي سَارَّنِي الثَّانِيَةَ، فَقَالَ: «يَا فَاطِمَةُ! أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ تَكُونِي سَيِّدَةَ نِسَاءِ المُؤْمِنِينَ، أَوْ سَيِّدَةَ نِسَاءِ هٰذه الأُمَّةِ؟ » فَضَحِكْتُ ضَحِكِي الَّذي رَأَيْتِ. متفقٌ عليه، وهذا لفظ مسلم.

راز کوفاش کرنے والی نہیں ہوں۔ جب رسول اللہ ملٹھالیم وفات پاگئے تو میں نے حضرت فاطمہ " سے کہا' میرا تم پر مَرَّتَيْن، وَأَنَّهُ عَارَضَهُ الآنَ مَرَّتَيْن، وَإِنِّي (به حيثيت مال كے) جو حق ب ميں اس كے حوالے سے تہمیں قتم دے کر یو چھتی ہوں کہ مجھے بتلاؤ کہ تم سے رسول الله ملتَّالِيم نے کیا بات کی تھی؟ تو حفرت فاطمہ نے مجھ سے رازدارانہ گفتگو فرمائی تو آپ نے مجھے بتلایا کہ ان سے جبریل سال میں ایک یا دو مرتبہ (دو مرتبہ کا لفظ یمال راوی کاشک ہے 'صحیح' صرف ایک مرتبہ ہے' جیسا کہ دوسری روایات میں ہے) قرآن کا دور کرتے ہیں (ایک دوسرے کو باری باری قرآن ساتے ہیں) اور اب کی مرتبہ (رمضان میں) یہ دور دو مرتبہ فرمایا۔ اور میں دیکھ رہا ہوں کہ موت قریب آئی ہے پس تم اللہ سے ڈرنا اور صبر کرنا' کیونکہ میں تیرے گئے بہت اچھا پیش رو ہوں' پس (یہ بات سن کر) میں روریری جیسا کہ تم نے دیکھا۔ پس جب آپ سنے میری گھبراہٹ دیکھی لو دوبارہ مجھ سے چیکے سے گفتگو کی اور فرمایا' اے فاطمہ! کیا تھے یہ بات بہند نہیں کہ تو تمام مومنوں کی عورتوں کی سردار ہو یا (فرمایا) اس امت کی تمام عورتوں کی سردار ہو؟ تو میں ہننے لگی جو کہ تم نے دیکھا۔ (بخاری و مسلم - اوریہ الفاظ مسلم کے ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، وكتاب الاستئذان، باب من ناجي الناس ـ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب فضائل فاطمة بنت النبي ﷺ رضي الله عنها.

ك٨٧- فوائد: اس ميس بھي راز كي حفاظت كرنے اور اسے لوگوں سے چھپانے كا اثبات ہے۔ علاوہ ازيس غمناك بات سے بے اختیار رونے اور مصیبت پر صبر کرنے کی تاکید ہے۔ نیز نعمت پر عجب اور غرور میں مبتلا نہیں ہوٹا چاہیے۔ اس میں حضرت فاطمہ "کی فضیلت کا بھی بیان ہے اور قرآن مجید کے دور کرنے کا بھی۔

۱۸۸ ـ وعن ثابتِ عن أنسِ رضي الله ۲۸۸/۳ حفرت ثابت ، حفرت انس رفات انس رفات سے روایت عنه قال: أَنَّى عَلَيَّ رسولُ اللهِ ﷺ وَأَنَا أَلْعَبُ كُرت بين حضرت الس علي كمت بين كه ميرے إلى مسلم، وروى البخاري بَعْضَهُ مُخْتَصَراً.

مَعَ الْغِلْمَانِ، فَسَلَّمَ عَلَيْنَا، فَبَعَثَنِي فِي رسول الله النَّلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ حَاجَةِ ، فَأَبْطَأْتُ عَلَى أُمِّي . فَلَمَّاجِئْتُ ساتھ کھیل رہاتھا' پس آپ نے ہم (بچوں) کو سلام کیا قَالَتْ: مَا حَبَسَكَ؟ فقلتُ: بَعَثَني اور مجھے ایک کام کے لئے بھیج دیا چنانچہ مجھے این ماں رسولُ اللهِ ﷺ لِحَاجَةِ، قالت: مَا حَاجَتُهُ؟ كي ياس آنے ميں دير ہوگئ ' پس جب ميں آيا تو والده قلتُ: إنَّها سرٌّ. قالت: لا تُخبرَنَّ سِرًّ في يوجِها كِيِّه كس چيز في روك ليا تها؟ مين في كما رَسُولِ اللهِ عَلِيْ أَحَداً. قال أَنَسٌ: وَالله الله الله الله الله الله الله على علم ك لت بهيج ويا تما حَدَّثْتُ بِهِ أَحَداً لَحَدَّثْتُكَ بِهِ يا ثَابِتُ! رواه انهول نے بوچھا وہ كياكام تھا؟ ميں نے كما ايك راز ہے۔ والدہ نے فرمایا (ٹھیک ہے) رسول الله ملہ کیا کا راز کسی کو مت بتلانا۔

حضرت انس ﷺ نے فرمایا' اللہ کی قشم' اگر وہ راز کسی كوبيان كرنا ہو تا تو اے ثابت! میں تجھ سے ضرور بیان كرتا- (مسلم) اس کا کچھ حصہ مخضراً امام بخاری نے بھی بیان کیا

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب حفظ السر \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب من فضائل أنس بن مالك رضي الله عنه.

۲۸۸- فوائد: اس میں بھی راز کے افشاء نہ کرنے کی تاکید ہے۔ حضرت انس مے یہ کہنے یر کہ یہ ایک راز ہے'ان کی والدہ نے اسے ظاہر کرنے پر اصرار نہیں کیا بلکہ بیٹے کے موقف کی تائید کرتے ہوئے انہیں راز کو چھپائے رکھنے کی تاکید فرمائی- بہرحال اخلاقی تعلیمات کا یہ بھی ایک حصہ ہے کہ دوست احباب کے رازوں کو ا بینے سینوں میں ہی محفوظ رکھا جائے۔ انہیں عام نہ کیا جائے ' إلّا بید کہ کسی راز کے افشاء کرنے کی وہ صراحةً اجازت دے دیں۔

# ۸۲۔ عہد کے نبھانے اور وعدے کے پورا کرنے کا بیان

الله تعالیٰ نے فرمایا :عمد کو بورا کرو' یقیناً عمد کی بابت سوال کیا جائے گا۔

اور فرمایا الله تعالی نے :اور اللہ کے عمد کو بورا کروجب کہ تم اس سے عمد کر لو(اس پر ایمان لے آؤ) ٨٦ ـ بَابُ الْوَفَاءِ بِالْعَهْدِ وَإِنْجَازِ الْوَعْدِ

قال الله تعالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهَدِّ إِنَّ ٱلْعَهْدَ كَانَ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٤]. وقسال تعسالى: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنْهَدَتُمْ ﴾ [النحل: ٩١]. وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا أَوْفُوا بِٱلْمُقُودِ ﴾ نيز فرمايا: اے ايمان والو عمدول كو يوراكرو-[المائدة: ١]. وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ١ صَبُرَ اور فرمايا: اے ايمان والو عم وہ بات كيول كتے ہو جو تم مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَقْعَلُونَ ﴾ كرتے نبيس ہو- الله كے بال بيہ بات بري ناراضي والى ہے کہ تم وہ باتیں کہ جوتم کرو نہیں۔ [الصف: ٢-٣].

فائدہ آیات: ایک عمد وہ ہے جو آپس میں انسان ایک دو سرے سے کرتے ہیں اور اس طرح باہمی وعدے بھی-علاوہ ازیں لین دین کے معاملات بھی اس ذیل میں آتے ہیں۔ دوسرا عمد وہ ہے جو انسان نے اللہ سے کیا ہوا ہے کہ وہ صرف اس ایک اللہ کی عبادت کرے گاجو عہد الست کملاتا ہے۔ اس طرح اللہ پر ایمان لانے کے ساتھ بھی وہ اس امر کا عمد کرتا ہے کہ اللہ کے احکام کی وہ پابندی کرے گا۔ عمد کے بورا کرنے کے حکم میں مذکورہ تمام ہی عمد شامل ہیں جن کو یورا کرنے کا انسان مکلف ہے۔

> ٦٨٩ ـ عن أبي هريرة رضي الله عنه، أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: «آيةُ المُنافق ثُـلاثٌ: إِذَا حَـدَّثَ كَـذَبَ، وَإِذَا وَعَـدُ أَخْلَفَ، وَإِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ» متفتٌ عليه. زَادَ في رواية لمسلم: «وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى خيانت كرے- (بخاري ومسلم) وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ".

ا / ١٨٩ حضرت ابو مريره رفائلي سے روايت ہے ' رسول كرے ' جھوٹ بولے- جب وعدہ كرے ' اسے بورا نہ کرے اور جب اس کے پاس امانت رکھوائی جائے تو وہ

مسلم کی روایت میں بیہ الفاظ زیادہ ہیں۔ اگرچہ وہ روزے رکھے اور نمازیر ہے اور گمان رکھے کہ وہ مسلمان ہے۔

تخريج: تقدم في باب الأمر بأداء الأمانة، برقم ٩٩ أ.

٩٨٩- فواكد: يه روايت باب الامر باداء الامانة ، رقم ا/ ١٩٩ ميل گزر چكى ہے -اس باب ميل ذكر كرنے سے اس بات کی وضاحت ہے کہ وعدہ خلافی منافق کی نشانی ہے۔

> ٦٩٠ ـ وعن عبدِ اللهِ بن عمرِو بنِ وَإِذَا حَدَّثَ كَذَّبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ » متفقٌ عليه .

٢ / ١٩٠ حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص بني الله الله العاص رضى الله عنهما ، أنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ روايت ہے ورسول الله ملتَّ الله عنهما ، أنَّ رَسُولَ الله عنهما ، قال: وَأَرْبَعُ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقاً خَالِصاً. جس آدمي مين وه بول كي وه ظالص منافق بوكا اور جس وَمَنْ كَانَتْ فِيه خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فيه خَصْلَةٌ مِين ان مِين سے كوكى ايك خصلت ہوگى اس مين نفاق كى مِنَ النَّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا اؤتُمِنَ خَانَ، ايك خصلت بوكى- يمال تك كه وه است چهور وسه-جب امانت اس کے سرو کی جائے تو اس میں خیانت كرے- جب بات كرے تو جھوٹ بولے ، جب عهد کرے تو بدعمدی کرے اور جب جھکڑا کرے تو گالی گلوچ پر اتر آئے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب علامات المنافق ـ وصحيح مسلم، كتاب

الإيمان، باب خصال المنافق.

• 19- فوا كد: زبان سے ايمان و اسلام كا اظهار اور دل بين اسلام كے خلاف بغض و عناد ركھنا' نفاق كملاتا ہے - عهد رسالت بيں منافقين كا ايك ايبا لوله موجود تھا جس كى خصلتيں فدكورہ حديثوں بيں بيان ہوئى ہيں - دلوں بيں بنبال بغض و عناد كو انسان نہيں جان سكتے حتیٰ كه نبی كريم التي يا كو بھی ان كا علم نہيں ہو تا تھا' كيونكه آپ بھی نبوت كے عظیم ترین شرف و فضل كے باوجود انسان ہی تھے - تاہم رسول كريم التي يا كو تو الله تعالی نے وحی ك ذريع سے آگاہ فرما ديا تھا - ليكن اب بيہ جانے كاكوئى بقينى ذريعہ موجود نہيں ہے كه ايمان و اسلام كا اظهار كرنے والوں بيں اگر كچھ لوگ منافق ہيں تو وہ كون ہيں؟ اس لئے احادیث بيں منافقين كے اخلاق و كرداركى روشنى بيں ان كي چند واضح علامات بيان كردى گئي ہيں تاكه مخلص مسلمانوں سے ان كا امتياز ہو سكے -

علاء نے صراحت کی ہے کہ نفاق کی دو قشمیں ہیں۔ ایک اعتقادی اور دو سری عملی۔ اعتقادی نفاق کا مطلب ہے منافق دل میں کفر کو چھپائے رکھے اور زبان سے اس کے برعکس اسلام کا اظہار کرے۔ جیسے آج کل کمیونسٹ اور سیکولر قشم کے مسلمان خاندانوں میں پیدا ہونے والے لوگ ہیں۔ اور عملی نفاق یہ ہے کہ دل میں تو ایمان ہی ہو لیکن منافقوں والی فدکورہ خصلتیں اس میں پائی جائیں۔ بدقتمتی سے آج مسلمانوں کی اکثریت عملی نفاق میں مبتلا ہے اور منافقین کی خصلتیں ان میں عام پائی جاتی ہیں۔ مسلمانوں کے اس منافقانہ کردار اور اخلاق و عمل کی کوتاہیوں نے مسلمانوں کو دنیا بھر میں ذلیل و رسوا اور اسلام کو بے اثر کررکھا ہے۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو ہدایت نھیب فرمائے۔

قال: قال لِي النبيُّ عَلَيْهُ: "لَوْ قَدْ جَاءَ مَالُ الْبَحْرَيْنِ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا وَلَمْ فَلَمْ يَجِيءُ مَالُ الْبَحْرَيْنِ حَتَّى قُبِضَ الله عنه فَنَادَى: مَنْ كَانَ لَهُ عِنْدَ بَكْرٍ رضي الله عنه فَنَادَى: مَنْ كَانَ لَهُ عِنْدَ بَكْرٍ رضي الله عنه فَنَادَى: مَنْ كَانَ لَهُ عِنْدَ رسولِ الله عِيهِ عِدَةٌ أَوْ دَيْنٌ فَلْيَأْتِنَا. فَأَتَيْتُهُ وَقَلْتُ لَهُ: إِنَّ النَّبِي عِيهِ قَالَ لِي كَذَا وَكَذَا، وَقَلْتُ لَهُ: إِنَّ النَّبِي عَيْهِ قَالَ لِي كَذَا وَكَذَا، فَعَدَدْتُهَا، فَإِذَا هِلِي خَشِيةً ، فَعَدَدْتُهَا، فَإِذَا هِلِي خَشْمَائَةٍ ، فقال لي: خُذْ مِثْلَيْهَا. متفقٌ خَمْسُمِائَةٍ ، فقال لي: خُذْ مِثْلَيْهَا. متفقٌ عليه.

٣ / ١٩١ حضرت جابر بن الله سے روایت ہے کہ مجھ سے رسول الله طلق الله عن فرمایا اگر بحرین کا مال آیا تو میں تجھے اس طرح اور اس طرح دوں گا۔ پس نبی کریم طلق الله کی زندگی میں تو بحرین کا مال نہیں آیا حتیٰ کہ آپ کی وفات ہو گئی (آپ کے بعد) جب بحرین کا مال نہیں آیا حتیٰ کہ آیا تو حضرت ابو بکر شنے تھم دے کر اعلان کرایا کہ جس شخص سے رسول الله طلق الله کاکوئی عمد یا آپ پر قرض ہو تو وہ ہمارے پاس آئے چنانچہ میں حضرت ابو بکر شکی خدمت میں حاضر ہوا اور ان سے عرض کیا کہ مجھ سے خدمت میں حاضر ہوا اور ان سے عرض کیا کہ مجھ سے ابو بکر شکی الله مالی کیا ہو جھے اب بھر کر مال دیا میں نے اسے گنا تو وہ ابو بکر شکی کے ایسے ایسے فرمایا تھا۔ پس حضرت بین حورت ابو بکر کر مال دیا میں نے اسے گنا تو وہ باری کے سو تھے۔ پھر انہوں نے مجھ سے فرمایا 'اس سے دوگنا اور لے لو (آناکہ تین مرتبہ لپ بھر کر لینا ہوجائے) اور لے لو (آناکہ تین مرتبہ لپ بھر کر لینا ہوجائے) (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الكفالة، باب من تكفل عن ميت دينا، وكتاب الشهادات، باب من أمر بإنجاز الوعد \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب ماسئل رسول الله عليه شيئا قط فقال لا...

ا**٦٩- فواكد: مَكذا و مَكذا و مَكذا- كي وضاحت صحح بخاري كي روايت مين ہے- ا** فَيَسَطَ يَدَيْهِ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ ' کہ آپ نے تین مرتبہ دونوں ہاتھوں کو پھیلایا۔ لینی دونوں ہاتھ بھر کر میں تجھے تین مرتبہ مال دوں گا۔ چنانچہ حضرت ابوبکر بڑاٹھ نے اپنی خلافت میں نبی ملٹھایا کے اس عہد کو بورا فرمایا اور تین مرتبہ لی بھر کر انہیں مال دیا (اردو میں دونوں جھیلیوں سے دینے کولی بھر کر دینا کہتے ہیں)۔

اس میں وفات کے بعد بھی عہد کے پورا کرنے کی تاکید ہے۔ گویا وفات سے کیا ہوا عہد ختم نہیں ہوگا بلکہ ور ٹاکی ذے داری ہے کہ وہ اینے مرنے والے کے عمد کو نبھائیں۔ اسی طرح حکومتی سطح پر کئے گئے وعدے کو یورا کرنا' نئے بننے والے حکمران کی ذمہ داری ہوگی' جیسے حضرت ابو بکرصدیق مناشز نے کیا۔

#### ٨٧ \_ باَبُ الأَمْرِ بِالْمُحَافَظَةِ عَلَى ان کی پابندی کرنے کابیان مَا اعْتَادَهُ مِنَ الْخَيْرِ

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٌّ ﴾ [الرعد: ١١]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتَ حَالَت نه بدلح. [النحل: ٩٢]. «وَالأَنْكَاثُ» جَمْعُ نِكْثٍ، يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئنَبَ مِن قَبَّلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ كُرِكَ تَوْرُ وُالا-

ٱلْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُومُهُم اللهِ [الحديد: ١٦]. وقال تعالى: ﴿ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا ﴾ [الحديد: ٢٧].

🗛۔ بھلائی کے جن کاموں کی عادت ہو'

الله تعالیٰ نے فرمایا :الله تعالیٰ کسی قوم کی اجھی حالت نہیں بدلتا' جب وہ خود (گناہوں کا ارتکاب کرکے) اپنی

غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَنَا ﴾ اور فرمایا الله تعالی نے :تم اس عورت کی طرح نہ ہو جس نے اینا کاتا ہوا سوت ' مضبوط کرنے (بٹنے اور وَهُوَ الْغَزْلُ المَنْقُوضُ. وقال تعالى: ﴿ وَلَا ورست كرنے يا محنت اٹھانے) كے بعد كلاے كلارے

انکاث' نکٹ کی جمع ہے - مکٹرے مکٹرے کیا ہوا

اور فرمایا الله تعالی نے :اہل ایمان ان لوگوں کی طرح نہ ہول جن کوان سے پہلے کتاب دی گئی' پس جب ان پر مت لمبی ہو گئ تو ان کے دل سخت ہو گئے (اور وہ دنیا کی لذتول میں مچینس گئے اور اللہ کے احکام سے اعراض کیا) اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے : پھر جیسا چاہیے تھا ویسا اس کو نبھا نه سکے۔

فاكدة آيات: پهلي آيت كا مفهوم يه ہے كه الله تعالى جب كسي قوم ير اپنا انعام نازل فرما تا ہے يعني اسے

حکومت و بادشاهت و مال و دولت یا عزت و شرف دیتا ہے تو وہ بیہ نعمت اس وقت تک نہیں چھینتا جب تک وہ کفر و اعراض کا راستہ اختیار کرکے اپنی حالت نہیں بدل لیتی۔ گویا کفر اور ناشکری کی پاداش میں اللہ تعالیٰ اپنی نعمت واپس لے کراس اقتدار سے بہرہ ور قوم کو ذلیل و رسوا کردیتا ہے۔ دوسری آیت میں ایک تمثیل کے ذریعے سے اس بات کو واضح کیا گیا ہے کہ نیکی کا راستہ چھوڑ کر بدی کا راستہ اختیار کرنا ایسے ہی ہے جیسے سوت کات کر خود ہی اسے تار تار کردینا اور اپنی ساری محنت کو خود ہی ضائع کرلینا۔ تیسری آیت میں بطور خاص اہل ایمان کو اہل كتاب كے سے رویے سے اجتناب كرنے كى تلقين كى گئى ہے۔ يبود و نصارى ايك مدت گزرنے كے بعد ونياكى لذتوں میں منهمک ہو گئے اور احکام اللی کو پس پشت ڈال دیا جس کے نتیجے میں ان کے دل سخت اور ان کی اکثریت نافرمان ہو گئی۔ چو تھی آیت میں بھی انہی کے حوالے سے کما گیا ہے کہ جس رہبانیت کو انہوں نے اپنے طور پر اختیار کیا تھا' اسے بھی وہ نہ نبھا سکے۔ مقصد ان آیتوں کے ذکر سے یہ ہے کہ انسان کو نیکی کا راستہ اپنائے رکھنا چاہیے' اس سے انحراف نمایت خطرناک ہے۔ جیسا کہ باب کے عنوان سے بھی واضح ہے۔ اب ایک حدیث ملاحظهر ہو۔

> ٦٩٢ ـ وعن عبدِ اللهِ بن عمرو بن فُلانٍ، كَانَ يَقُومُ اللَّيْلَ فَتَرَكَ قِيَامَ اللَّيْلِ» متفقٌ عليه.

ا / ۱۹۲ حضرت عبدالله بن عمرو بن عاص مین سے العاص رضي الله عنهما قال: قال لي روايت م كه محمد من رسول الله طرفياً ن فرماياً ا رسولُ اللهِ ﷺ: «يَا عَبْدَ اللهِ! لا تَكُنْ مِثْلَ عبدالله! تم فلال شخص كي طرح مت بونا وه رات كو اٹھ کر اللہ کی عبادت کیا کرتا تھا' پھر اس نے رات کو المهنا چھوڑ دیا۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب ما يكره من ترك قيام الليل ـ وصحيح مسلم، كتاب الصيام، باب النهي عن صوم الدهر.

١٩٢- قوائد: اس مديث مين ين تاكيد ب كه انسان جو بهي خيراور بھلائي كا كام كرتا ہے اسے يابندي سے كرتے رہنا چاہيے۔ اس كا ترك صحيح نہيں ہے كيونكه اس طرح آہستہ آہستہ وہ غير شعوري طور پر بدى كى طرف جانا شروع کردیتا ہے ، جو ایک خطرناک بات ہے۔ انسان کی عافیت استقلال کے ساتھ نیکی کو اپنائے رکھنے میں ہی ہے۔ ای کو انتقامت کہتے ہیں۔

> ٨٨ ـ بَابُ اسْتِحْبَابِ طَيِّبِ الْكَلاَم وطَلاَقَةِ الْوَجْهِ عِنْدَ اللَّقَاءِ

قال الله تعالى: ﴿ وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ [الحجر: ٨٨]. وقسال تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّوا الْعَثْيَار كر.) مِنْحُولِكُ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

# ۸۸ ۔ عمدہ گفتگو اور ملا قات کے وقت خندہ روئی کامظاہرہ کرنا پیندیدہ امرہے

الله تعالى نے فرمایا:اے پیغمبر! تو اہنے بازو مومنوں کے کئے بیت کردے (لعنی ان کے سامنے نرمی اور تواضع

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے :اگر تو تندخو اور سخت دل ہو تا تو یہ یقیناً تیرے پاس سے بھاگ جاتے۔ فائد ہُ آیات: پہلی آیت میں نبی کریم طرح ہے اور تواضع اختیار کرنے کا تھم دیا گیا ہے اور دو سری آیت میں واضح فرمایا کہ دعوت و تبلیغ کے لئے نرمی' تواضع اور اس طرح کی دیگر اخلاقی خوبیاں بہت ضروری ہیں ورنہ لوگ قریب ہونے کی بجائے دور ہوجائیں گے۔ عبت کی بجائے نفرت کریں گے۔ ان آیات میں اخلاقی خوبیاں اختیار کرنے کی ترغیب و تاکید ہے۔ اب موضوع سے متعلق چند احادیث ملاحظہ ہوں:

ا / ۱۹۳ حضرت عدى بن حاتم بنالتي سے روایت ہے رسول الله طاق کیا نے فرمایا 'آگ سے بچو 'آگرچہ کھور کے ایک مکڑے کے ذریعے سے ہی ہو (یعنی اس کا صدقہ کرے) پس جو یہ بھی نہ پائے تو اچھی بات کے ذریعے سے بیجی نہ پائے تو اچھی بات کے ذریعے سے بیچے۔ (بخاری و مسلم)

الله عن عَدِيِّ بن حَاتم رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلِيُّة: «اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ» متفقٌ عَليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب طيب الكلام، وكتاب الزكاة، وكتاب الرقاق وغيرها من كتب الصحيح ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الحث على الصدقة ولو بشق تمرة أو كلمة طيبة.

**۱۹۳۰ - فوائد:** اس سے معلوم ہوا کہ ضرورت مند سائل کو دینے کے لئے کھجوریا نصف کھجور بھی نہ ہو تو اس سے ایجھے انداز میں گفتگو کرلینا بھی جنم کی آگ سے بچاؤ کا ذریعہ ثابت ہو سکتا ہے۔ بشرطیکہ ایمان موجود ہو۔

۱۹۶ - وعن أبي هريرة رضي الله ۲/ ۱۹۳ حفرت ابو بريره بن تن سے روايت ہے 'بی عنه أن النّبيّ ﷺ قال: «وَالكَلِمَةُ الطّبَيّةُ كَريم اللّه اللّه عَلَيْهِ فَي اللّه عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللّه عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ

ئیے ایک حدیث ما تھے۔ گزر چکی ہے۔ (دیکھئے رقم ۱۲۲)

تخريج: تقدم في باب بيان كثرة طرق الخير برقم١٢٢.

**۱۹۳- فوائد: گویا صدقہ یمی نہیں ہے کہ اللہ کی راہ میں مال خرچ کیا جائے 'بلکہ اچھے انداز سے گفتگو کرنا بھی** صدقہ ہے۔ اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اسلام نے اخلاقی قدروں اور آداب کو کتنی اہمیت دی ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر، باب استحباب طلاقة الوجه عند اللقاء.

190- فوائد: معروف ' ہر وہ کام ہے جو شرعی لحاظ سے پندیدہ ہے۔ ایسے شرعا" مستحن کام کو ' چاہے دیکھنے میں وہ کتنا ہی چھوٹا ہو ' حقیر نہیں سمجھنا چاہیے۔ حتی کہ خندہ پیشانی سے ملنا بھی ' جس کی لوگوں کی نظروں میں کوئی

خاص حیثیت شاید نه ہو لیکن چو نکه اخلاقی اعتبار سے یہ ایک نمایت عمدہ صفت اور باطنی محبت کی مظرہے' اس لئے اسلام میں اس کی بھی بردی اہمیت ہے۔

۸۹ - بَابُ اسْتِحْبَابِ بِيَانِ الْكَلاَمِ ۸۹ - مخاطب كوسمجھانے كے لئے بات كا وَاِيضَاحِهِ وَاِيضَاحِهِ مَر اور وضاحت سے كرناجب كه اس كے لِلْمُخَاطَبِ وَتَكْرِيرِهِ لِيُفْهَمَ إِذَا لَمْ يُفْهَمُ بِغِيراس كاسمجھنا ممكن نه ہو مستحب ہے ۔ إلاً بذلك

۱۹۹۲ - عن أنس رضي الله عنه أن ا/ ۱۹۹۲ حفرت الله بخالة سے روایت ہے کہ نبی کریم النبی ﷺ کانَ إذا تَکَلَم بِکَلِمة أَعَادَهَا ثَلاثاً اللهٰ اللهٰ جب کوئی بات ارشاد فرماتے تو تین مرتبہ اسے حَتَّى تُفْهَمَ عَنْهُ، وَإذا أَتَى عَلَى قَوْمٍ فَسَلَّمَ وَبِراتے حَتَّى كُه وہ خوب سجھ لی جاتی اور جب کسی قوم عَلَيْهِمْ سَلَّمَ عَلَيْهِمْ سَلَّمَ عَلَيْهِمْ شَلَّمَ دواه البخاري. کے پاس آتے اور انہیں سلام کرتے تو سلام بھی تین عمرتبہ کرتے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب من أعاد الحديث ثلاثا، وكتاب الاستئذان، باب التسليم والاستئذان ثلاثا.

۱۹۶- فوا نکر: اس سے معلوم ہوا کہ تین تین مرتبہ گفتگو اور سلام کا دہرانا مستحن ہے' بالخصوص جب کہ ضرورت اس کی داعی ہو اور سامعین کے لئے ایک دو مرتبہ میں سمجھنا مشکل ہو۔

معن عائشة رضي الله عنها ٢/ ١٩٧ حضرت عائشه رئي أينا بيان فرماتى بين كه رسول قالت: كَانَ كَلامُ رسولِ اللهِ كَلاماً فَصْلاً الله ملي الله الله الله عنها الله والرساف اور واضح موتى على مستخد والا يَفْهَمُهُ كُلُّ مَنْ يَسْمَعُهُ. رواه أَبو داود. مستجم ليتا- (ابو داؤد)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب الهدي في الكلام.

492- فوائد: فصلاً کا مفہوم شار حین نے صاف اور واضح بیان کیا ہے تاہم اس کا یہ مفہوم بھی ہو سکتا ہے کہ آپ تھر تھر تھر کر اس طرح گفتگو فرماتے کہ زبان مبارک سے نکلنے والا لفظ لفظ الگ الگ ہوتا۔ الفاظ اس طرح گفتگر نہ ہوتے جیسے عام طور پر تیز بولنے والول سے ہوتے ہیں۔ اس میں نبی کریم ملتی ہی کی فصاحت اور سامع کی رعایت کرنے اور اسے بات سمجھانے کے سلیقے اور جذبے کا بیان ہے۔

۹۰ ـ بَابُ إِصْغَاءِ الْجَلِيسِ لِحَدِيثِ ۹۰ اين بَم نشين كى جائز بات پر كان لگانے جَلِيسِهِ الَّذِي لَيْسَ بِحَرَامٍ وَاسْتِنْصَاتِ اور عالم و واعظ كا پني مجلس كے حاضرين كو الْعَالِمِ وَالْوَاعِظِ حَاضِرِي مَجْلِسِهِ الْعَالِمِ وَالْوَاعِظِ حَاضِرِي مَجْلِسِهِ

٦٩٨ - عن جَريرِ بنِ عبدِ اللهِ ١/ ١٩٨ حفرت جرير بن عبدالله بخالِمُهُ بيان فرماتے بين

رضي الله عنه قال: قال لي رسولُ الله عليه كم محمد من الله مالي عنه قال: قال لي رسولُ الله عليه الوواع (اين في حَجَّةِ الْوَدَاع: «اسْتَنْصِتِ النَّاسَ» ثُمَّ آخرى جج) مين فرمايا وكول كو خاموش كراؤ- يهر فرمايا ، ثم قال: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّاراً يَضْربُ ميرے بعد كافرنه بوجانا كه ايك دوسرے كى گردنيں مارو- (بخاری و مسلم) بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ» متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب الإنصات للعلماء، وكتاب الحج وغيرهما من كتب الصحيح \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب لا ترجعوا بعدي كفارا يضرب بعضكم رقاب بعض.

19۸- فوائد: خاموش کراؤ سے امام نووی علیہ الرحمہ نے دو باتوں پر استدلال فرمایا ہے کہ جائز بات ہورہی ہو تو کان لگا کر توجہ سے بات سننا جائز ہے۔ (بلکہ بعض صورتوں میں ضروری ہے) یہ ٹوہ لگانے میں شامل نہیں ہے جو ممنوع اور حرام ہے اور بات سننے کے لئے کان اس وقت لگائے جاسکتے ہیں جب خاموشی ہوگ۔ دوسری بات تو بالكل واضح ہے كہ اپنى بات سنانے كے لئے حاضرين كو خاموش ہونے اور خاموش رہنے كى تلقين كى جائے- مزيد ديكھئے۔ باب تحريم الظلم رقم ٣ / ٢٠٥

#### ۹۰ وعظ و تقییحت اور اس میں میانه روی کا ٩١ - بَابُ الْوَعْظِ وَالْإِقْتِصَادِ فِيهِ بيان

قال الله تعالى: ﴿ أَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ الله تعالى ن فرمايا: ابن رب كرات كى طرف وانائى بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةُ ﴾ [النحل: ١٢٥]. اور انتھے وعظ کے ذریعے سے بلا۔

فاكدة آيت: اس مين وعظ و نفيحت كرنے كا حكم بهى ہے اور اعتدال ملحوظ ركھنے كا بھى- اس لئے كه اعتدال سے تجاوز اوگوں کے لئے بار خاطر ہوگا ،جو وعظ و تبلیغ کی حکمت کے خلاف ہے ، جبکہ حکم ، حکمت کے ساتھ وعظ و نفیحت کرنے کا ہے۔

> ٦٩٩ \_ عن أبي وَائِلِ شَقِيقِ بنِ سَلَمَةَ قال: كَانَ ابْنُ مَسْعُودِ رَضِي الله عنه يُذكِّرُنَا في كُلِّ خَمِيس، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: يا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمٰن! لَوَدِّدْتُ أَنَّكَ ذَكَّرْتَنَا كُلَّ يَوْم، فقال: أَما َ إِنَّهُ يَمْنَعُنِي مِنْ ذَٰلِكَ أُنِّي

ا/ ١٩٩ حضرت ابووائل شقيق بن سلمه ملي بيان كرتے ہيں که ہمیں حضرت ابن مسعود رہالتہ ہر جمعرات کو ایک مرتبہ وعظ و نصیحت فرمایا کرتے تھے تو ان سے ایک آدمی نے کما' اے ابوعبدالرحلٰ! میری بڑی خواہش ہے کہ آپ میں روزانہ وعظ فرمایا کریں ' تو آپ کے فرمایا ' أَكْرَهُ أَنْ أُمِلَّكُمْ وَإِنِّي أَتَخَوَّلُكُمْ بِالْمَوْعِظَةِ، مجھے روزانہ وعظ کرنے سے بیہ چیز روکتی ہے کہ میں كَمَا كَانَ رسولُ اللهِ ﷺ يَتَخَوَّلُنَا بِهَا مَخَافَةَ تَمْهِي ٱلتَّاهِثُ مِن وَالنَا يِند نَهِي كرتا عَمِن وعظ و السَّامَةِ عَلَيْنَا. متفقٌ عليه. «يَتَخَوَّلُنَا»: نصيحت مين تمهارا خيال ركها مون بس طرح رسول الله 

## (بخاری و مسلم)

## يت حولنا مارا خيال ركھتے تھے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب من جعل لأهل العلم أياما معلومة \_ وصحيح مسلم، كتاب صفات المنافقين، باب الاقتصاد في الموعظة.

**199- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ وعظ و نصیحت میں بھی اعتدال ملحوظ رکھنا ضروری ہے تاکہ لوگ اس سے** زیادہ خوفزدہ نہ ہول کیونکہ پابندی سے لوگ اکتا جاتے ہیں کو وہ پندیدہ ہی ہو۔ اس طرح ضروری ہے کہ تعلیم و تربیت کے لئے ایسے او قات رکھے جائیں جن میں لوگ خوشی سے شرکت کریں نہ کہ رعب یا لالچ کے ذریعے سے ان کو اس میں شریک کیا جائے۔ اس میں صحابہ کرام وی اللہ کے جذبہ اتباع رسول کی بھی وضاحت ہے۔

يَاسِرِ رضي الله عنهما قال: سَمِعْتُ روايت م كه مين في رسول الله الله الله علمانيم كو قرمات رسولَ اللهِ عَلَيْ يقول: «إِنَّا طُولَ صَلاَةِ موئ مناكه آدمى كالمبى نماز برُهنا اور ايخ خطب مِن الرَّجُل، وَقِصَرَ خُطْبَتِهِ، مَنِنَّةٌ مِنْ فِقْهِهِ، اختصار كرنا اس كى سجم وارى كى علامت ہے- اس لئے فَأَظِيلُوا الصَّلاةَ وَأَقْصِروا الخُطْبَةَ» رُواه تم نماز لمبي كياكرو اور خطبه مخترديا كرو- (مسلم) مسلم. «مَئِنَّةٌ» بميم مفتوحة، ثم همزة مئنه " میم پر زبر امزه پر زیر " پهرنون مشدد-مكسورة، ثم نون مشددة، أيْ: عَلاَمَةٌ لِعِن اليي علامت جواس كي سجهداري يرولالت كرے-دَالَّةٌ عَلى فِقْههِ.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجمعة، باب تخفيف الصلوة والخطبة.

\*\* 2- فوائد: اس میں نماز کے لمباکرنے کا مطلب سے نہیں ہے کہ مقتدیوں کی مجبوریوں کو نظرانداز کرکے خوب لمی نماز بڑھی جائے کیونکہ ایسا کرنے سے منع فرمایا گیا ہے اور تاکید کی گئی ہے کہ جب تم لوگوں کو نماز بڑھاؤ تو ملکی نماز پڑھاؤ کیونکہ نماز پڑھنے والوں میں ضعیف' بوڑھے اور حاجت مند بھی ہوتے ہیں۔ یمال خطبے کے مقابلے میں نماز کو لمباکرنے کا ذکر ہے۔ جس کا مطلب سے ہے کہ خطبہ جمعہ مختصر ہونا چاہیے۔ سے نہیں کہ خطبہ تو بہت لمبا ہو اور نماز اتن مخضر ہو جیسے کواٹھو تکیں مارتا ہے۔ نماز پورے خشوع و خضوع 'اطمینان و سکون اور اعتدال ارکان کے ساتھ پڑھی جائے' اس کا جھٹکا نہ کیا جائے اور خطبے میں اختصار کو ملحوظ رکھا جائے۔ ہارے ملک میں اس صدیث کے برعکس عمل ہے لینی خطبہ لمبا' بلکہ خوب لمبا' اور نماز مخضر بلکہ نہایت ہی مخضر۔ اس مدیث کے مطابق اليے علاء وين كى سمجھ سے برہ ہيں- فنعوذ بالله من هذا

٧٠١ - وعن مُعَاوِيَةَ بن الحَكَم ٢٠١ حضرت معاويد بن تمكم سلمي والتَّو بيان فرمات السُّلَمِيِّ رضي الله عنه قال: بَيْنَا أَنَا أُصَلِّي بين كه ايك وقت مين رسول الله ملتَّالِيم ك ساته نماز مَعَ رَسولِ اللهِ ﷺ، إذْ عَطَسَ رَجُلٌ مِنَ بِرُه رَما تَهَا كَهُ مَازِيون مِن عَ ايك مَحْض كو چمينك آئى الْقَوْمِ فَقُلْتُ: يَرْحَمُكَ اللهُ، فَرَمَاني الْقَوْمُ لَوْمِيل نِي كما رِيمَك اللهُ بِي لول مجمع كور كرويكين

بِأَبْصَارهِمْ! فَقُلْتُ: وَاثُكُلَ أُمِّيَاه! مَا شَأْنُكُمْ تَنْظُرونَ إِليَّ؟ فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بأيْدِيهمْ عَلى أَفْخَاذِهِم! فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُ وَنَني لِكِنِّي سَكَتُ . فَلَمَّا صلّى رسولُ اللهِ ﷺ، فَبِأَبِي هُوَ وَأُمِّي، مَا رَأَيْتُ مُعَلِّماً قَبْلُه وَلَا بَعْدَه أَحْسَنَ تَعْلَيماً مِنْه، فَوَاللهِ! مَاكَهَرَني وَلَاضَرَبِني ولَا شُتَمَنِي، قال: «إنَّ هذِهِ الصَّلاةَ لَا يَصْلُحُ فِيها شَيءٌ مِنْ كَلام النَّاس، إنَّمَا هِيَ التَّسْبِيحُ والتَّكْبيرُ، وَقراءَةُ الْقُرْآنِ» أَو كما قال رسولُ اللهِ ﷺ. قلتُ: يا رسولَ اللهِ! إني بِالْإِسْلاَمِ، وَإِنَّ مِنَّا رِجِالًا يَأْتُوْنَ الْكُهَّانَ، قَال: «فَلاَ تَأْتِهِمْ»، قلتُ: وَمِنَّا رِجَالٌ يَتَطَيَّرُونَ؟ قال: ﴿ ﴿ ذَاكَ شَيْءٌ يَجِدُونَهُ فِي صُدورهِمْ، فَلاَ يَصُدَّنَهُم» رواه مسلم. «النُّكُلُ» بضم الثاءِ المُثلَثة: المُصِيبَةُ وَالفَجِيعَة. «مَا كَهَرَني» أَيْ: مَا نَهَرَني.

لگے' میں نے کہا ''ہائے مال کی جدائی'' (بیہ محاورہ عرب ہے ،جس کا مقصد بددعاء نہیں) تمہیں کیا ہے کہ تم مجھے گھور گھور کر دیکھ رہے ہو؟ پس وہ اپنے ہاتھ اپنی رانوں یر مارنے لگے۔ جب میں نے انہیں دیکھا کہ وہ مجھے خاموش کرارہے ہیں تو میں خاموش ہو گیا۔ جب رسول آپ پر قرمان ہوں' میں نے آپ جیسا معلم (استاد) آپ سے پہلے دیکھا اور نہ آپ کے بعد۔ جو آپ سے زیادہ حیمی تعلیم دینے والا ہو- اللہ کی قشم! آپ نے مجھے ڈانٹا نه مارا اور نه سب و شتم کیا (صرف اتنا) فرمایا- بے شک یہ نماز (ایسی چیز ہے) اس میں انسانوں کی گفتگو میں سے حَدِيثُ عَهْدِ بِجَاهِلِيَّةِ، وَقَدْ جَاءَ اللهُ كُوتَى بات ورست نهين - بير تو صرف تبيح كبير اور قرآن برصنے کا نام ہے۔ یا جیسے رسول اللہ ملتی کیا نے ارشاد فرمایا-

میں نے عرض کیا' یارسول اللہ! میں زمانہ جاہلیت کے قریب ہوں اور (اب) اللہ اسلام کو لے آیا ہے اور ہم میں سے کچھ لوگ نجومیوں کے پاس جاتے ہیں- آپ نے ارشاد فرمایا'تم ان کے پاس نہ جاؤ۔ میں نے کہا اور ہم میں سے کچھ لوگ بدشگونی کیتے ہیں- آپ نے فرمایا' یہ ایک ایسی چیز ہے جسے وہ اپنے سینوں میں محسوس كرتے ہيں (بعنی دل کے بہلاوے كی بات ہے-) يہ ان کو کام سے ہرگزنہ روکے۔ (مسلم)

الشكل ' ثاء ير پيش ' مصيبت اور ناگهاني آفت-(لیکن مذکورہ فقرے میں سے بطور محاورہ استعال ہوا ہے) ماكهرنى مجهد داننا جمركانسي-

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من

ا - عنوائد: اس سے معلوم ہوا کہ نماز میں جس طرح کوئی اور گفتگو منع ہے 'ای طرح چھینک کا جواب دینا بھی صحیح نہیں ہے۔ البتہ خود چھینکنے والا اگر الحمد لله که لے تو جائز ہے کیونکہ یہ الله کی حمد ہے جو نماز میں جائز

ہے۔ دو سرے' اس میں نبی کریم اللہ اللہ کی تعلیم و تربیت کا ایک انداز بیان کیا گیا ہے کہ آپ نمایت احسن طریقے سے انجان لوگوں کو دین کی باتیں سمجھاتے اور ان کی لاعلمی پر مبنی کو تاہیوں پر درشتی اور کرختگی کا اظمار نہیں قرماتے تھے۔ اس میں معلمین اور دعاة (مبلغین اسلام) وغیرہ کے لئے برا سبق ہے۔ تیسرے ، نجومیول سے متعقبل كے حالات معلوم كرنے كے لئے ان كے پاس جانے كى ممانعت ہے۔ چوتھ' بدشگونی سے بھى آپ نے روكا ہے۔ کمانت اور بدشگونی دونوں جاہلیت میں عام تھیں' اسلام نے آگر ان کو ختم کیا۔ لیکن جاہل مسلمانوں میں یہ خرافات اب پھرعام ہو گئی ہیں- اللہ تعالی ان کو ہدایت دے-

وَذَكَرْنا أَنَّ التَّرْمِذيُّ قال: إِنَّهُ حديث حسنٌ

٧٠٢ وعن العِرْبَاضِ بنِ سارِيَةً ٢٠٠ حفرت عرباض بن ساريه بن التي بن الله عن ساريه بن الله عن العربية رضي الله عنه قال: وَعَظَنَا رسُولُ اللهِ عَلَى ج كه بمين رسول الله طَلْمَا الله عَلَيْ مِعْ مؤثر وعظ مَوْعِظَةً وَجِلَتْ مِنْهَا القُلُوبُ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا ارشاد فرمايا كه جس سے دل ور سے اور آكھوس سے الْعُيونُ. وَذَكَرَ الحَدِيثَ وَقَدْ سَبَقَ بِكَمَالِهِ آنسو جارى موسَّعَ- حضرت عراض في في سارى مديث في باب الأَمْر بالمُحَافَظَةِ عَلى السُّنَّة، بيان كي- بيه حديث كمل طور ير باب الامر بالمحافظه على السنه (رقم ٢ / ١٥٤) مين گزر چکی ہے اور ہم نے ذکر کیا تھا کہ امام ترمذی ؓ نے

اسے حسن صحیح کماہے۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب العلم، باب الأخذ بالسنة واجتناب البدعة.

۴۰۷- فوائد: اس میں وضاحت ہے کہ بهترین وعظ اور خطبہ وہ ہے جو مخضر 'جامع اور مؤثر و نافع ہو-

# ۹۲ و قار اور سکینت کابیان

٩٢ ـ بابُ الْوَقارِ وَالسَّكِينةَ

الْجَنْهِلُونَ قَالُواْسَلَمًا ﴾ [الفرقان: ٦٣]. يرا تا ج توسلام كم كر كرر جاتے ہيں۔

قال الله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَانِ اللهُ تَعَالَى فَ فَرَمَانِ : اور رحمَٰن كے بندے وہ بین جو زمین اَلَذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ير آمِشَكَى سے چلتے بیں اور جب ان كا واسط جاہلوں سے

فائدہ آیت: ڈگ ڈگ بھر کر چلنا گوارین کی اور آہنگی سے چلنا وقار و اطمینان کی دلیل ہے۔ اسی طرح جاہلوں سے الجھنا بھی وقار و متانت کے خلاف ہے۔ اللہ کے بندے جاہلوں سے بھی مخاطبت ترک کرکے خاموش ہو کر چلے جاتے ہیں۔

> ٧٠٣ ـ عن عائشةَ رضي الله عنها قالتْ: مَا رَأَيْتُ رسولَ اللهِ عِيَالِينَ مُسْتَجْمِعاً قَطَّ ضَاحِكاً حَتَّى تُرَى مِنْه لَهَوَاتُه، إنَّمَا كَانَ يَتَبَسَّمُ. متفقٌ عليه. «اللَّهَوَات» جَمْع لَهَاة: وَهِيَ اللَّحْمَة الَّتِي فِي أَقْصَى سَقْفِ

١/ ٢٠٠ حضرت عائشه رئي في بيان فرماتي بين كه مين نے مجھی رسول اللہ ملٹھائیم کو اس طرح قبقہہ مار کر بنتے۔ ہوئے شیں دیکھا کہ آپ کے گلے کے کوے نظر آنے لگیں- آپ صرف مسکرایا کرتے تھے۔

(بخاری و مسلم) اللهوات لها ق كى جمع ہے۔ حلق كاكوا ' يعني كوشت كا

# وہ مکڑا جو منہ کے آخری بالائی حصے پر ہو تاہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب التبسم والضحك، وكتاب التفسير، تفسير سورة الأحقاف \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب تبسمه ﷺ وحسن عشرته.

سا - عن الله عنه الله الله عن عفلت كى دليل ب -اسى لئة قرآن مين فرمايا كيا ب فليضح كوا قليلا وليبكوا كشيرا (التوبه ٨٢)- "بيه بنسيل تهورًا' روئيل زياده"- علاوه ازيس كهلكهما كراور تضمي ماركر بننے سے انسان کا وقار اور اس کا رعب و دبربہ ختم ہوجاتا ہے۔ اس کئے باوقار' سنجیدہ اور اصحاب شرف و فضل اس طرح بننے سے گریز کرتے ہیں گو ان کے لبول پر ہروقت مسکراہٹ رہتی ہے۔ مطلب یہ کہ بننے میں بھی دائرہ اوب سے باہر نہیں نکانا جاہئے۔

٩٣ \_ بَابُ النَّدْبِ إِلَى إِثْيَانِ الصَّلاَةِ ٩٣ ـ نماز علم اوراس فتم كى ويكر عبادات كى طرف سکینت اور و قار کے ساتھ آنامسخب

وَنَحْوهِمَا مِنَ الْعِبَادَاتِ بِالسَّكِينَةِ

وَالْوَقَارِ

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَ بِرَ الله تعالى نے فرمایا: اور جو شخص اوب كى چيزوں كى جو ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾ [الحج: ٣٢]. اللہ نے مقرر کی ہیں- عظمت رکھے تو بیہ (فعل) دلوں کی یر ہیزگاری میں سے ہے۔

فا كدة آيت: شعائر' شعيرة كى جمع ہے -اس سے مراد دين كے اوامرو احكام ہيں جو الله نے مقرر كئے ہيں۔ جن كا ادب و احترام لینی ان پر عمل ضروری ہے۔ جس طرح یہ سارے اعمال بجائے خود ادب و احترام کے قابل ہیں اس طرح ان کی ادائیگی اور بجالانے میں بھی و قار اور سکینت کے پہلوؤں کو ملحوظ رکھا جائے۔ یہی باب کا مفاد ہے۔

ا/ ۱۰۴۷ حفرت ابو ہریرہ رہالتہ سے روایت ہے کہ میں عنه قال: سمعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقول: في رسول الله طيَّهيم كو فرمات بوك ساكه جب نماز «إذا أُقيمَتِ الصَّلاةُ، فَلا تَأْتُوْهَا وَأَنْتُمْ كُمْرى موجائ توتم اس كے لئے دو رُتے ہوئے نہ آؤ تَسْعَوْنَ ، وَأْتُوهَا وَأَنْتُمْ تَمْشُونَ ، وَعَلَيْكُمُ ﴿ آرام ہے معمول كي چال) چلتے ہوئے آؤ اور سكينت اختیار کرو' جو نماز امام کے ساتھ پالو' وہ پڑھ لو اور جو تم فَأْتِمُّوا » متفقٌ عليه. زاد مسلم في رواية عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه عليه الله عليه على الله عليه على الله عليه على الله على الله على الله على الله على الله عليه على الله مسلم نے اپنی روایت میں بیہ الفاظ زیادہ بیان کئے ہیں' تمهارا ایک آدمی جب نماز کا قصد کرلیتا ہے تو وہ نماز (کی حالت) میں ہی شار ہوگا۔

٧٠٤\_ وعن أبي هريرةَ رضي الله السَّكِينَةَ، فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ له: «فإنَّ أَحَدَكُمْ إذا كَانَ يَعْمِدُ إلى الصَّلاةِ فَهُوَ في صَلاةٍ».

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجمعة، باب المشي إلي الجمعة، وكتاب الأذان، باب

لا يسعى إلى الصلاة مستعجلا \_ وصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب استحباب إتيان الصلاة بوقار وسكينة.

الم الله علام الله علوم مواكه جماعت كے حصول كے لئے دوڑ بھاگ كر آنا ممنوع ہے كيونكه بير وقار کے خلاف ہے جبکہ تھم وقار اور سکینت اختیار کرنے کا ہے بالخصوص نماز وغیرہ کے لئے آتے وقت- (۲) جب انسان گھرسے وضو کر کے نکاتا ہے تو اس وقت سے اسے نماز میں شار کرلیا جاتا ہے۔ (٣) امام کے ساتھ ملنے والی ر کعت مقتدی کی پہلی رکعت ہوگی- بعد میں جو ادا کرے گاوہ آخری رکعتیں ہوں گی-

۲ / ۲۰۵ حضرت ابن عباس رئ افتا سے روایت ہے کہ وہ عرفے کے دن نبی ملتی کی ساتھ (عرفات سے) واپس فَسَمِعِ النَّبِيُّ عَيْكُ وَرَاءَهُ زَجْراً شَدِيداً وَضَرْباً لوث رب شے کہ نبی کریم ملتَّ کے اپنے پیچے سخت وَصَوْتاً للإبل، فَأَشَارَ بسَوْطِهِ إلَيْهِمْ وقال: ﴿ وَانْتُ مَارِ اور اونوْلِ (کے بِرْبِرُانے) کی آواز سی تو آپ ؓ ﴿أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ فَإِنَّ الْبِرَّ لَيْسَ نَ ايْ كُورُك كَ ساتِهِ ان كَي طرف اثاره كرك بالإِيضًاع» رواه البخاري، وروى مسلم فرمايا اے لوگو! سكينت افتيار كرو (ليعني سكون سے چلو) بَعضَه . والْبِرُ »: الطَّاعَةُ. وَ «الإِيضَاعُ» اس لتے كه تيز رفاري نيكي نهيں ہے- (بخاري)اور البر' نیکی اور ایضاع' ضاد کے ساتھ ہے جس سے پہلے یا اور ہمزہ مکسورہ ہے معنی ہیں تیز روی۔

٧٠٥ ـ وعن ابن عباسِ رضي الله عنهما أَنَّهُ دَفَعَ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْتُهِ يَوْمَ عَرَفَةً بضادٍ معجمةٍ قبلها ياءٌ وهمزةٌ مكسورةٌ، مسلم نے بھى اس كا يجھ حصد روايت كيا ہے) وَهُوَ الإِسْرَاعُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحج، باب أمر النبي عَلَيْ بالسكينة عند الإفاضة \_ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب الإفاضة من عرفات إلى المزدلفة.

۵ - کوائد: دفع کے معنی دھکیلنے کے ہوتے ہیں' اسی لئے یہ متعدی ہے لیکن اس کاعام استعال مفعول کے بغیر ہوتا ہے۔ اس کئے یہ لازم کے مشابہ ہے۔ عرفات سے واپس لوٹنے کو دفع کے لفظ سے اس لئے تعبیر کیا ہے کہ اس روز لوگ عرفات سے اس طرح لوٹتے ہیں گویا انہیل دھکیلا جارہا ہے۔ اس میں بھی و قار اور سکون اختیار کرنے کی اور تیز روی سے اجتناب کی تلقین کی ہے۔ مناسک حج کی ادائیگی کے دوران مقامات حج پر اس ہدایت پر عمل کرنے کی بڑی شدید ضرورت ہے کیونکہ وہاں ہر جگہ انسانوں کا بے پناہ ججوم ہوتا ہے۔ ایسے میں ایک دوسرے کو دھکیل کر خود تیزی سے آگے برھنے کی کوشش دو سرول کی ہلاکت کا باعث ہوتی ہے۔ جس کا مشاہرہ ہر سال ایام حج میں ہوتا ہے لیکن مسلمانوں میں صبرو ضبط کی کمی اور اینے مذہب کی اخلاقی بدایات سے نا آشائی یا ہے اعتنائی کی وجہ سے یہ مسلم حل نہیں ہویا تااور سعودی حکومت کے بے مثال اور وسیع انظامات کے باوجود انسأنی جانول کا ضیاع تقریباً ایک معمول سابن گیا ہے۔ حدی الله المسلمین

۹۴- مهمان کی عزت و تکریم کرنے کابیان ٩٤ ـ بَابُ إِكْرَام الضَّيْفِ قال الله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَكَ حَدِيثُ الله تعالى نے فرمایا: كیا تیرے یاس ابراہیم معزز

ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذَا دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُنكُرُونَ ﴿ فَرَاعَ إِلَىٓ أَهْلِهِ ـ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَّبُهُ وَ إِلَّتِهِمْ قَالَ أَلَا تَأَكُلُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٤ \_ ٢٧]. وقال تعالى: ﴿ وَجَاءَهُ ۚ قَوْمُهُ يُهَرَّعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبَلُ كَانُولْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّاتِ قَالَ يَنقَوْمِ هَنَوُلآءِ بَنَاتِي هُنَّ مِنكُورَ رَجُلُّ رَّشِيدٌ ﴾ [هود: ٧٨].

مہمانوں کی بات کینچی ہے' جب وہ ان کے پاس گئے تو انہوں نے سلام کیا' حضرت ابراہیم " نے بھی جواب میں کہا' سلام ( اور کہا) انجانے لوگ ہیں۔ پھراپنے گھر کی طرف چلے اور ایک بلا ہوا بچھڑا (بھون کر) لائے اور ان کے قریب کیا' فرمایا تم کھاتے کیوں نہیں؟

اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے: لوط کے پاس ان کی قوم دور تی أَطْهَرُ لَكُمُّ أَنَّاتُهُ وَاللَّهُ وَلا تُحَرُّونِ فِي ضَيْفِيٌّ أَلَيْسَ مِولَى آتَى اور اس سے پہلے بھی وہ برائیوں کا ارتکاب كرتے تھے۔ حصرت لوط (عليه السلام)نے فرمایا' اے میری قوم! یه میری بیٹیاں' تمہارے کئے زیادہ یا کیزہ ہیں۔ پس اللہ سے ڈرو اور مجھے میرے مہمانوں کے بارے میں رسوانہ کرو- کیاتم میں سے کوئی بھی سمجھ دار آدمی شیں ہے۔

فائدہ آیات: قرآن مجید کے ان دونوں مقامات پر مہمانوں کی عزت و تکریم کا ذکر ہے جس سے امام نووی رحمہ الله تعالی نے اکرام فیف کا اثبات فرمایا ہے -مزید وضاحت کے لئے ذیل کی احادیث ملاحظہ ہوں:

٧٠٦ عن أبي هريرة وضي الله عنه ١/ ٢٠٦ حضرت ابومريره رفاتي سے روايت ہے 'ني أَنَّ النبِيَّ ﷺ قال: " هَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بالله كريم طلى الله عو الله اور يوم آخرت بر وَاليَوم الآخِر فَلْيُكْرِمْ ضَيفَهُ، وَمَنْ كَانَ ايمان ركها ج اسے اين مهمان كى عزت كرنى چاہيے يُؤمِنُ بَاللهِ وَالْيَوْمِ الآنِحِرِ فليَصِلْ رَحِمَهُ وَمَنْ اور جو الله اور يوم آخرت ير ايمان ركها ب اس كَانَ يؤَمِنُ بِاللهِ وَالْيَوم الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْراً أَوْ عِلْسِيم كه صله رحمي (رشة وارول سے حس سلوك) کرے اور جو اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھنا ہے' اس کو چاہیے کہ بھلائی کی بات کے یا پھر خاموش

ليَصْمُتْ» متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله. . . \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الحث علي إكرام الجار والضيف ولزوم الصمت إلا من الخير. ٢٠٥- فوائد: مهمان كى عزت كرنے كا مطلب ہے ' خندہ بیشانی سے اس كا استقبال كرے ' حسب استطاعت ' خوش دلی سے اس کی مہمان نوازی کرے اور اس کے آرام و راحت کا خیال رکھے۔ صلہ رحمی کا مطلب ' رشتے داروں کے حقوق کی ادائیگی اور ان کے ساتھ حسن سلوک کرنا ہے۔ گفتگو کم کرنے کا مطلب ہے کہ بے فائدہ اور فضول باتوں سے گریز کرے۔ زبان کو ذکر الهی و استغفار اور کلمہ خیر کے لئے وقف رکھ یا پھر زیادہ خاموش رہے۔ یہ تینوں خوبیاں ان لوگوں کی بتلائی گئی ہیں جو صحیح معنوں میں اللہ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتے ہیں جس کا مطلب دو سرے لفظوں میں ہیہ ہے کہ ان میں کو تاہی کرنے والوں کا ایمان ناقص اور خام ہے۔

> ٧٠٧ ـ وعن أبي شُرَيْح خُوَيلدِ بن عمرو الخُزَاعِيِّ رضي الله عنه قُال: سَمِعْتُ ولَيْلَتُهُ، والضَّيَافَةُ ثَلاثَةُ أَيَّام، فما كان وَرَاءَ ذلكَ فهو صَدَقَةٌ عليه» متَّفقٌ عليه. وفي رواية لمسلم: «لا يَحِلُّ لِمُسلم أن يُقِيمَ عِند أَخِيهِ حتى يُؤْثِمَهُ " قالوا: يا رسولَ الله! صدقه - (بخاري ومسلم) وكَيْفَ يُؤْثِمُهُ؟ قال: «يُقِيمُ عِنْدَهُ وَلا شَيْءَ لَهُ يَقْريهِ بهِ».

۲ / ۷۰۷ حضرت ابوشریح خویلد بن عمرو خزاعی مخاتیه سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طلق کو فرماتے رسولَ اللهِ ﷺ يقول: «مَنْ كان يُؤْمِنُ باللهِ موئ سناكه جو شخص الله اور يوم آخرت ير ايمان ركها وَاليَوْمِ الآخرِ فَلْيُكرِمْ ضَيفَهُ جَائِزَتَهُ ، قالوا: ب تواس مهمان كي عزت كرتے ہوئے اس كاحق ادا وما جَائِزَتُهُ يا رَسولَ اللهِ؟ قال: «يَومُه كرنا چاسيے- صحابه الله عرض كيا يارسول الله! اس كا حق کیا ہے؟ آپ منے فرمایا' ایک دن اور رات (لعنی اس میں اپنی طاقت کے مطابق بہتر کھانا تیار کرے)اور مہمان نوازی تین دن ہے ' پس جو اس کے علاوہ ہو' وہ

اور مسلم کی ایک روایت میں ہے 'کسی مسلمان کے لئے یہ جائز شیں ہے کہ وہ اینے بھائی کے پاس (اتنا زیادہ) ٹھیرے حتی کہ اسے گناہگار کردے۔ صحابہ ﷺ نے پھر عرض کیا' یارسول اللہ! اس کو گنامگار کیسے کرے گا؟ آینے فرمایا' اس کے پاس ٹھمرا رہے اور اس کے پاس کوئی چیز نہ رہے جس کے ساتھ وہ اس کی مہمان نوازی

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب إكرام الضيف وخدمته إياه بنفسه - وصحيح مسلم، كتاب اللقطة، باب الضيافة.

ے مے ایر اس میں مہمان نوازی کے مزید آداب و حدود کی وضاحت ہے کہ پیلے دن اور رات عمدہ کھانے کا ہتمام کیا جائے اور اس کے بعد دو دن مزید معمول کے مطابق مہمان نوازی کی جائے۔ تین دن کے بعد مهمان کو چاہیے کہ وہ وہاں سے چلا جائے۔ تاہم اگر وہ نہ جائے تو اس کے بعد مہمان نوازی بطور صدقہ ہوگ۔

٥٥ - بابُ اسْتِحْبَابِ التَّبْشِيرِ وَالتَّهْنِئَةِ عُو- خير كي خوشخبري وين اور مبار كباد كهنے کے استحباب کا بیان بالنخير

قال الله تعالى: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ إِنَ ٱلَّذِينَ اللَّهُ تَعَالَى فِ قُرِمايا: ميرك ان بندول كو خوشخيري دے يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَسَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴿ وَ حَوْبِات كُوسِنَة بِين كُراس مِين سے التھی بات كی [السزمس : ١٧ - ١٨]. وقال تعالى: پيروى كرتے ہيں- (جيسے برائى كرنے والے كو معاف

﴿ يُبَيِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضُونِ وَجَنَّتِ لَمُّمْ فِيهَا نَعِيدُ مُقِيدً مُ أَقِيدُ ﴾ [التوبة: ٢١] وقال تعالى: ﴿ وَأَبْشِـرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تُوعَـ دُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠]. وقال تعــالـــى: ﴿ فَبَشَّرْنَكُ بِغُلَمٍ كِلِيمٍ ﴾ [الصافات: ١٠١]. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدّ جَآءَتَ رُسُلُنَآ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَى ﴾ [هود: ٦٩]. وقال تعالى: ﴿ وَأَمْرَأَتُهُ قَايِمَةُ فَضَحِكَتُ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَنقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَلقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هـود: ٧١]. وقـال تعـالـي: ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَيْكَةُ وَهُو قَآيِمٌ يُصَلِّي فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ ﴾ [آل عمران: ٣٩]. وقال تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيِّكَةُ يَكُمُرْيُمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ ﴾ الآية [آل عمران: ٤٥]، والآيات في الباب كثيرة

وأما الأحاديث فكثيرة جدًّا، وهي مشهورة في الصحيح، منها:

٧٠٨ ـ عن أبي إبراهيمَ وَيُقَالُ: - أبو محمدٍ، ويقالُ أبو مُعَاوِيَةَ - عَبْدِ اللهِ بنِ أبي أَوْفَى رضي الله عنه أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ بَشَّرَ خَدِيجَةً رَضَى الله عنها، ببَيْتِ في الجَنَّةِ مِنْ قَصَب، لا صَخَبَ فِيهِ مين نه شور ہوگا'نه تکان' (بخاری و مسلم) ولا نَصَبَ. مِتفقٌ عليه. «الْقَصَبُ» هُنَا:

کردینا اور تنگ دست مقروض کو مهلت دینایا قرض ہی معاف کردینا' وغیرہ)۔

اور فرمایا الله تعالی نے : ان کو ان کا رب خو شخبری دیتا ہے این رحمت' رضامندی اور ایسے باغات کی جن میں ان کے لئے ہمیشہ رہنے والی تعمتیں ہیں۔

نیز فرمایا : اور تم کو خوشخبری ہو اس جنت کی جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا ہے۔

نیز فرمایا : پس ہم نے اس (ابراہیم ") کو بردبار بیج کی خوشخبری دی- اور فرمایا اللہ تعالیٰ نے۔ اور ہمارے بھیجے ہوئے فرشتے ابراہیم کے پاس خوش خبری لے کر آئے۔ اور فرمایا : اور ابراہیم کی بیوی کھڑی تھی' پس وہ ہنسی اور ہم نے اسے اسحاق اور اسحاق کے بعد یعقوب کی خوشخبری دی- اور فرمایا : پس زکریا کو فرشتوں نے یکارا جب کہ وہ حجرے میں کھڑے نمازیڑھ رہے تھے کہ الله تعالی تھے کیلیٰ کی خوشخبری دیتا ہے۔

اور فرمایا اللہ تعالی نے: جب فرشتوں نے کہا' اے مریم " ا بے شک اللہ تعالی تھے اپنے کلمے (عیسیٰ) کی خوشخبری دیتا ہے' اس کا نام مسے ہے۔ الایہ (حضرت عیسیٰ کو اللہ کا کلمہ اس کئے کہا گیا ہے کہ ان کی پیدائش بغیر باپ کے کلمہ کن سے ہوئی ہے جو ایک اعجازی ولادت ہے)۔ اور اس باب میں متعدد مشہور آیات ہیں۔

احادیث بھی بکثرت ہیں اور صحیح میں مشہور ہیں۔ ان میں سے چند درج ذبل ہیں:

ا/ ۷۰۸ حضرت ابوابراتیم - اور ابومجمد اور ابومعاویه بھی کما جاتا ہے۔ عبراللہ بن ابی اوفی رہی اللہ سے روایت ہے كه رسول الله طلق ليم في حضرت خديجه ويُهُ الله كو خو شخبري دی کہ (ان کے لئے) جنت میں موتیوں کا گھر ہوگا' جس قسب سے یہال مراد جوف دار (درمیان سے خالی)

اللُّؤلُو المُجَوَّفُ. وَ«الصَّخَبُ»: الصِّياحُ موتى بين صنحب شوروغوغا اور نصب تكان (تھکاوٹ) وَ اللَّغَطُّ. وَ«النَّصَبُ»: التَّعَبُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب تزوج النبي ﷺ خديجة وفضلها ــ وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل خديجة أم المؤمنين رضي الله عنها.

۸ • ۷ - فوا کد: اس میں حضرت خدیجہ رہ کھنا کی فضیلت کے علاوہ خیر کی خوشخبری وینے کا اثبات ہے-

۲ / ۷۰۹ حضرت ابوموسیٰ اشعری رفایشہ سے روایت ہے کہ انہوں نے اپنے گھر میں وضو کیا اور باہر نکل گئے فقال: لَأَلْزَمَنَ رسولَ اللهِ عَلَيْ ، وَلَأَكُونَنَ (اللهِ عَلَيْ مَل مين ضرور رسول الله طَلْمَالِيم ك ساتھ لگ کر رہوں گااور آج کا دن آپ کے ساتھ ہی گزاروں گا۔ چنانچہ وہ مسجد میں آئے اور نبی کریم ملٹھایا کی بابت (لوگوں سے) یوچھا' تو صحابہ انے بتلایا کہ آپ نے اس طرف کا رخ فرمایا ہے (حضرت ابو موسیٰ، اُ ) فرماتے ہیں' پس میں آپ کی بابت پوچھتا ہوا آپ کے پیچے نکل کھڑا ہوا۔ حتیٰ کہ آپ بئر اریس (قباء کے قریب ایک باغ) یر پہنچ گئے۔ میں دروازے پر بیٹھ گیا' جب رسول الله ملتَّ الله عن عنائے حاجت کے بعد وضو فرمالیا تو میں آپ کی طرف گیا تو دیکھا کہ آپ ابئر اریس کی منڈر پر بیٹھے ہیں (بخاری کی ایک روایت میں علیٰ قف البئر کے الفاظ ہیں) اور پنڈلیوں کو نگا کرکے كنويس مين لطكايا ہوا ہے۔ ميں نے آپ كو سلام عرض كيا اور پھر واپس آکر دروازہ پر بیٹھ گیا۔ اور میں نے (دل میں) کما کہ میں آج ضرور رسول اللہ طلق کم کا دربان ر ہوں گا۔ اتنے میں حضرت ابو بكر بناتند آگئے ' انہوں نے دروازہ کھٹکھٹایا' میں نے یوچھا' کون ہے؟ انہوں نے فرمایا ' ابو بکر ( بناٹنہ ) میں نے کہا ' ٹھرئے۔ پھر میں گیا اور كما يارسول الله! بير ابو بكران اندر آنے كى اجازت طلب كررہے ہيں۔ آپ منے فرمايا' ان كو اجازت دے دو اور ان کو جنت کی خوشخبری (بھی) دے دو۔ چنانچہ میں آیا حی کہ ابو بکر " اندر تشریف لائے اور نبی ملی ایک کے ساتھ

٧٠٩ \_ وعن أبي موسى الأَشْعَريِّ رضي الله عنه، أَنَّهُ تَوَضَّأَ في بَيْتِهِ، ثُمَّ خَرَجَ مَعَهُ يَوْمِي هذا، فَجَاءَ المَسْجِدَ، فَسَأَلَ عَن النَّبِيِّ عَلَيْ فَقَالُوا: وَجَّه هَهُنا، قال: فَخَرَجْتُ عَلَى أَثَرِهِ أَسْأَلُ عَنْهُ، حَتَّى دَخَلَ بئْرَ أَرِيْسِ، فَجَلَسْتُ عِنْدَ الْبَابِ حَتَّى قَضَى رسولُ اللهِ ﷺ حَاجَتَهُ وَتَوَضَّأَ، فَقُمْتُ إِلَيْهِ، فَإِذَا هُوَ قَدْ جَلَسَ عَلَى بِنْرِ أَرِيسٍ، وَتَوَسَّطَ قُفَّهَا، وَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ وَدَلَّاهُمَا في البِّر، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ ثُمَّ انْصَرَفْتُ، فَجَلَسْتُ عِنْدَ البَابِ فَقُلْتُ: لَأَكُونَنَّ بَوَّابَ رَسُولِ اللهِ ﷺ اليَوْمَ، فَجَاءَ أَبُوْ بَكْرِ رَضِيَ اللهُ عنه فَدَفَعَ البَابَ فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟فقال: أَبُوْ بَكْر، فَقُلْتُ: عَلَى رَسْلِكَ، ثُمَّ ذَهَبْتُ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! هٰذَا أَبُو بَكْر يَسْتَأْذِنُ، فَقَالَ: «ائْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالجَنَّةِ» فَأَقْبَلْتُ حَتَّى قُلْتُ لِأبِي بَكْرِ: ادْخُلْ وَرَسُولُ اللهِ يُبَشِّرُكَ بالجَنَّةِ، فَدَخَلَ أَبُو بَكْرِ حَتَّى جَلَسَ عَنْ يَمِينِ النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ مَعَهُ في الْقُفِّ، وَدَلَّى رِجْلَيْهِ في البئر كَمَا صَنَعَ رَسُولُ اللهِ عَلِيَّةِ وَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ، ثُمَّ رَجَعْتُ وَجَلَسْتُ، وقَد تَركْتُ أَخي يَتَوَضَّأَ وَيَلْحَقُني، فَقُلْتُ: إِنْ يُردِ اللهُ بفُلانٍ \_ يُريدُ أَخَاهُ \_ خَيْراً يَأْتِ بهِ ، فَإِذَا

إنْسَانٌ يُحَرِّكُ البَابَ، فَقُلْتُ: مَنْ هٰذَا؟ مندري بِر آب كي دائي جانب بيره عَيْ اور اين دونول فَقَالَ: عُمَرُ بِنُ الخَطَّابِ، فَقُلْتُ: عَلَى بير كُوكيس مين ليكاليّ جس طرح رسول الله طلّ أيم في الكاليّ عن كيا رسْلِكَ. ثُمَّ جِنْتُ إلى رَسُولِ اللهِ عِلَيْ، تَهَا اور ايني يِنْدُليان نَكَى كرلين- مِين پهر واپس آكر فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ وَقُلْتُ: هٰذَا عُمَرُ يَسْتَأْذِنُ؟ (دروازے پر) بیٹھ گیا اور میں (گھرے نکلتے وقت) ایخ فَقَالَ: «ائذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ » فَجِئْتُ بِهائي كو وضو ، كرتا چھو أكر آيا تھا كه مجھے خود ہى آكر مل عُمَرَ، فَقُلْتُ: أَذِنَ وَيُبَشِّرُكَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ جائے كا ميں نے (ول ميں) كما اگر الله تعالى فلال لعني بالجَنَّةِ، فَدَخَلَ فَجَلَسَ مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ اس كے بھائی كے ساتھ بھلائی كا ارادہ فرمائے گاتواس كو في القُفِّ عَنْ يَسَارِهِ، وَدَلَّى رِجْلَيْهِ في البِئْرِ يمال لے آئے گا- اتنے میں کوئی شخص آیا اور دروازہ تُسمَّ رَجَعْتُ فَجَلَسْتُ فَقُلْتُ: إِنْ يُردِ الله بلان لكا عمر بن بفُلانِ خَيْراً \_ يَعْني أَخَاهُ \_ يَأْتِ بِهِ، فَجَاءَ خطاب ( رَفَاتُن ) كِي مِي في كما ورا تُصرت من بير أَنْسَانٌ فَحَرَّكَ البَابَ. فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ رسول الله طَيْ الله عَلَيْكِم كي خدمت مين عاضر بوا "آپ كو سلام فَقَالَ: عُثْمَانُ بِنُ عَفَّانَ. فَقُلْتُ: عَلى عرض كيا اور كما يه عمر إلى اندر واخل بونے كى رِسْلِكَ. وجِئْتُ النَّبِيَّ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ فَقَالَ: اجازت طلب كررم بين؟ آپ من فرمايا انهيں «اَتْذَنْ لَهُ وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ مَعَ بَلُوى تُصيبُهُ اجازت دے دو اور بتا دو کہ رسول اللہ ( طَلَيْكِم ) آپ کو فَجِئْتُ فَقُلْتُ: اذْخُلْ وَيُبَشِّرُكَ رَسُولُ اللهِ جنت كي خوشخري بهي سناتے بين چنانچ وه تشريف لائے بِالْجَنَّةِ مَعَ بَلْوَى تُصِيبُكَ، فَدَخَلَ فَوَجَدَ اور رسول الله مَالِيمِ كَ ساتِه مندرير إلى أي باكس القُفَّ قَدْ مُلِيءَ، فَجَلَسَ وِجَاهَهُمْ مِنَ الشِّقِّ جانب بيه كن اور اين دونوں پير كنوكيں ميں الكالتے-میں پھر واپس آکر اپنی جگہ پر بیٹھ گیا اور (دل میں) کما' اگر اللہ تعالی فلال لیعنی اس کے بھائی کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فرمائے گاتواہے (یہاں) لے آئے۔ اتنے میں کوئی اور شخص آیا' اس نے دروازہ ہلایا' میں نے بوچھا' کون ہے؟ اس نے کہا' عثمان بن عفان ( مِناتِنَهُ )۔ میں نے کہا اچھا ٹھرئے! اور میں نے نبی کریم ملٹھایا کو آکر اطلاع دی ای ای کا نے فرمایا کا انہیں اجازت دے دو اور ایک بلوی (حادثے) کے ساتھ جو انہیں پیش آئے گا' جنت کی خوشخبری سنا رو۔ چنانچہ میں آیا' اور ان سے کہا' تشریف لائتے اور رسول اللہ طلی آپ کو ایک حادثے کے ساتھ' جو آپ کو پیش آئے گا' جنت کی خوشخبری دیتے ہیں۔ پس وہ اندر تشریف لائے تو دیکھا کہ کوئیں کی

الآخر. قَالَ سَعِيدُ بنُ المُسَيَّب: فَأَوَّلْتُهَا قُبُورَهُمْ. متفقٌ عليه. وزادَ في روايةٍ: وَأَمَرَني رسولُ اللهِ بحِفْظِ البَابِ. وَفِيها: أَنَّ عُثْمَانَ حِينَ بَشَّرَهُ حَمِدَ اللهَ تَعالى، ثُمَّ قَالَ: اللهُ المُسْتَعَانُ. قوله: «وَجَّهَ» بفتح الواوِ وتشديدِ الجيم، أَيْ: تَوَجُّهَ. وقوله: «بِئْر أُرِيسٍ»: هـو بفتح الهمـزةِ وكسـر الْرَاءِ، وَبعْدُهَا ياءٌ مَثَنَّاةٌ مِن تحتُ ساكِنَةٌ، ثُمَّ سينٌ مُهْملةٌ، وهو مصروفٌ، ومنهم مَنْ مَنَعَ صَرْفَهُ. و «القُفُّ» بضم القافِ وتشديدِ الفاءِ: هُوَ الْمَنْنِيُّ حَوْلَ البَرْرِ. قوله: «عَلى رسْلِكَ» بكسر الراء على

المشهور، وقيل بفتحها، أي: ارْفُقْ.

منڈر پُرہوگئ ہے (یعنی نبی اللّٰظِیم کے دائیں بائیں دونوں جانب جگہ نہیں ہے) پس وہ آپ کے سامنے دوسری جانب بیٹھ گئے۔ حضرت سعید بن مسیب (مشہور تابعی اور حضرت ابوموسیٰ " ہے روایت کرنے والے راوی) فرماتے ہیں کہ میں نے اس سے ان کی قبروں کی تاویل کی (یعنی ابو بکر اور عمر قبر میں بھی اسی طرح ساتھ ہوں کی (یعنی ابو بکر اور عمر قبر میں بھی اسی طرح ساتھ ہوں گے جب کہ عثمان کی قبرالگ ہوگی) (بخاری و مسلم)

اور ایک روایت میں یہ الفاظ زیادہ ہیں اور رسول اللہ طاق کے روایت میں یہ الفاظ زیادہ ہیں اور رسول اللہ طاق کے مجھے دروازے کی گرانی کا تھم فرمایا اور اس میں یہ بھی ہے کہ حضرت عثمان کو جب خوشخبری سائی تو انہوں نے اللہ کی حمد بیان کی اور فرمایا اللہ ہی اس سے مدد طلب کی جائے۔

وجہ 'واؤ پر زبر اور جیم پر تشدید- رخ کیابئراریس- ہمزہ پر زبر اور راء پر زبر اور اس کے بعد
یاء ساکن اور پھر سین- بیہ مصرف ہے اور بعض کے
نزدیک غیر منصرف- قف 'قاف پر پیش اور فاء پر تشدید '
کوئیں کے اردگرد چبوترہ یا منڈیر 'علی رسلک' راء پر
زیر مشہور ہے اور بعض کے نزدیک راء پر زبر ہے- ذرا
ٹھہریں اور انظار فرمائیں-

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب قوله ﴿لو كنت متخذا خليلا﴾ وكتاب الفتن، باب الفتنة التي تموج كموج البحر، وغير ذلك من كتب الصحيح - وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل عثمان بن عفان رضي الله عنه.

9-2- فوا کد: اس حدیث کا تعلق باب سے واضح ہے کہ اس میں بھی خوشخبری دینے کا اثبات ہے (۲) خلفائے ثلاث رہی ہونے کی بشارت دے دی گئ- اس کے بعد بھی ان کے ایمان میں شک کرنا شقاوت ازلی کی نشانی نہیں تو اور کیا ہے؟ (۳) حضرت عثان رہا تھ کی بابت جس بلوہ کی پیش گوئی فرمائی وہ ان کی خلافت کے آخر میں پیش آیا جب کہ عبداللہ بن سبا یہودی اور اس کے مکروہ اور بے بنیاد پروپیگنڈے سے متاثر فسادی گروہ نے حضرت عثان می کا محاصرہ کرلیا اور بالآخر آپ کو شہید کردیا- رضی اللہ عنہ - اس میں نبی کریم ملی ہی کرائی کی صدافت کی دلیل ہے- (۳) بیداری کے عالم میں بھی تاویل و تعبیر جائز ہے اسے فراست کما جاتا ہے- علاوہ اذیں مند کی دلیل ہے- (۳) بیداری کے عالم میں بھی تاویل و تعبیر جائز ہے اسے فراست کما جاتا ہے- علاوہ اذیں مند میں من کل الوجوہ مشابہت یا برابری ضروری نہیں چنانچہ شیخین نبی طرق کے ساتھ حجرہ عائشہ میں اور

حضرت عثمان جنت البقيع مين مد فون بين-

٧١٠ ـ وعنْ أبي هريرةَ رضيَ الله عنهُ قال: كُنَّا قُعُوداً حَوْلَ رسولِ اللهِ ﷺ، وَمَعَنَا أَبُو بَكُر وعُمَرُ رضيَ عنهما في نَفَر، فَقَامَ رَسُولُ اللهِ مِنْ بينِ أَظْهُرِنَا فَأَبْطَأَ عَلَيْنَا، وَخَشينا أَنْ يُقْتَطَعَ دُوْنَنَا وَفَزعْنَا فَقُمْنَا، فَكُنْتُ أَوَّلَ مَنْ فَزعَ، فَخَرَجْتُ أَبْتَغِي رسُولَ اللهِ ﷺ، حتى أَتَيْتُ حَائِطاً لِلأَنْصَار لِبَني النَّجَّارِ، فَدُرْتُ بِهِ هَلْ أَجِدُ لَهُ بَابِاً؟ فَلَمْ أَجِدْ، فَإِذَا رَبِيعٌ يَدْخُلُ فِي جَوْفِ حَائِطِ مِنْ بئر خَارجَهُ ـ وَالرَّبيعُ: الجَدْوَلُ الصَّغِيرُ ـ فَأَحْتَفَزْتُ، فَدَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ فَقَال: «أَبُو هُرَيْرَةَ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: «مَا شَأْنُكَ؟» قلتُ: كُنْتَ بَيْنَ ظَهْرَيْنَا فَقُمْتَ فَأَبْطَأْتَ عَلَيْنا، فَخَشينَا أَنْ تُقْتَطَ دُونَنا، فَفَزَعْنَا، فَكُنْتُ أَوَّلَ مَنْ فَزعَ، فَأَتَيْتُ هٰذَا الحائِطُ، فَاحْتَفَزْتُ كَمَا يَحْتَفَزُ الثَّعْلَبُ، وَهؤلاءِ النَّاسُ وَرَائِي. فَقَالَ: «يَا أَبَاهُرَيْرَةَ» وَأَعْطَانِي نَعْلَيْهِ فَقَالَ: «اذْهَبْ بِنَعْلَىَّ هَاتَيْن، فَمَنْ لَقيتَ مِنْ وَرَاءِ هٰذَا الحائط يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ مُسْتَيْقناً بِها قَلْبُهُ، فَبَشِّرْهُ بِالجَنَّة » وَذَكَرَ الحَدِيثَ بطُولِهِ ، رواهُ مسلم . «الرَّبيعُ» النَّهْرُ الصَّغِيرُ، وَهُوَ الجَدْوَلُ \_ بفتح الجيم \_ كَمَا فَسَّرَهُ في الحَدِيثِ. وقولُه: «احْتَفَرْتُ» رويَ بِالرَّاءِ وبِالرَّايِ وَمَعْنَاهُ بِالرَّايِ : الدُّخُولُ.

۳ / ۱۵ حضرت ابو ہرریرہ رہائٹھ بیان فرماتے ہیں کہ ہم رسول الله مالله المراكز بين عنه عنه اور جارب ساتھ لوگول میں حضرت ابو بکر و عمر بین ایک تھے پس (اچانک) رسول الله ملتيليم مارے ورميان سے اٹھ كر چلے گئے اور ہمارے پاس واپس آنے میں آپ نے کافی در فرمائی تو ہم ڈر گئے کہ ہماری غیر موجودگی میں آپ کو قتل نہ کردیا گیا ہو اور ہم گھبرا کر اٹھ کھڑے ہوئے اور میں سب سے پہلے گھبرانے والا تھا۔ پس میں رسول اللہ ملی ایا کی تلاش میں نکلا' یہاں تک کہ میں بنی نجار انصار کے باغ کی چار دیواری پر پہنچ گیا' میں اس کے اردگرد گھوما کہ مجھے کسی دروازے کا سراغ مل جائے؟ لیکن مجھے کوئی دروازہ نہیں ملا' تاہم ایک چھوٹے سے نالے پر نظریدی جو باغ سے باہرایک کوئیں سے نکل کر باغ کے اندر جارہا تھا اور رہیج چھوٹی سی نہریا چھوٹے سے نالے کو کہتے ہیں- پس میں اس میں سے سمٹ سمٹا کر اندر رسول الله ملتاليم ك پاس بہنچ كيا۔ آپ نے (مجھے و مكيھ كر) فرمايا - ابو ہريره ع ؟ ميں نے كما ، جي بال ، يا رسول الله ! فرمایا کیا بات ہے؟ میں نے کما آپ مارے درمیان تشریف فرماتھ' پس آپ وہاں سے اٹھ کر چلے گئے اور واپسی میں آپ سے در فرما دی تو ہمیں ڈر محسوس ہوا که کمیں آپ کو ہماری غیر موجودگی میں قتل نہ کر دیا گیا ہو؟ چنانچہ ہم گھرا اٹھ، گھرانے والوں میں سب سے پيلا آدمي ميں تھا۔ پس ميں اس باغ تک آگيا اور ميں تَضامَمْتُ وَتَصاغَرُتُ حَتَّى أَمْكَنَنِكِ (اندر واخل ہونے کے لئے) اس طرح سمت سکڑ گیا جس طرح لومڑی سمٹتی سکڑتی ہے اور لوگ میرے پیچیے ہیں۔ آپ کے فرمایا' اے ابو ہررہ "! اور آپ کے مجھے ایٹ دونوں جوتے دے کر ارشاد فرمایا کہ جاؤ میرے یہ دونول جوتے ساتھ لے جاؤ' اس باغ کی دیوار کے باہر جو

اہمی ملے 'جو اس بات کی گواہی دے کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں 'اس پر اس کے دل میں پورالیقین ہو تو اس کو جنت کی خوشخبری دے دو اور پوری صدیث ذکر کی۔(مسلم)

الربیع کی خیروٹی نہراور یہ نالہ ہے 'جیبا کہ حدیث میں اس کی تفییراس کے ساتھ کی ہے۔ احتفزت نید راء اور ذاء کے ساتھ دونوں طرح مروی ہے۔ ذاء کے ساتھ معنی ہیں میں نے سمٹ سمٹا کر اپنے وجود کو اتنا چھوٹا کرلیا حتی کہ میرے لئے نالے سے اندر جانا ممکن ہوگیا۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعا، رقم٣١.

•12- فواكد: يه مسكله پهلے وضاحت سے بيان كيا جاچكا ہے كه دل كى گرائى سے الله پر ايمان ركھنے والا' اگر اس في شرك كا ارتكاب نهيں كيا ہوگا تو وہ يقيناً جنت ميں جائے گا يا تو پہلے مرحلے ميں ہى چلا جائے گا' اگر الله كى مشيت ہوئى۔ بصورت ديگر سزا بھگت كر جنت ميں جائے گا۔ اس كا دائمی گھر جنم نهيں' جنت ہى ہوگا۔ اس حديث ميں خوشخبرى كے اثبات كے علاوہ مومن كے بسرحال جنتی ہونے كی نويد ہے۔

ال حضرت ابن شاسه بیان کرتے ہیں کہ ہم حضرت عمرو بن عاص رہائی کی خدمت میں حاضر ہوئے جبکہ وہ قریب المرگ تھے۔ پس وہ کافی دیر تک روئے اور اپنا چرہ دیوار کی طرف کرلیا۔ تو ان کا صاجزادہ کہنے لگا' ابا جان! کیا آپ کو رسول اللہ طلق کے فلال خوشخبری نہیں دی تھی؟ کیا آپ کو رسول اللہ طلق کے فلال خوشخبری نہیں دی تھی؟ (دو مرتبہ انہول نے کہا) چنانچہ آپ نے اپنا چرہ اس کی طرف پھیرا اور فرمایا: بے شک سب سے افضل (توشہ آخرت) جو ہم تیار کریں' وہ ہے اللہ کی توحید کی گواہی کہ اس کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد توحید کی گواہی کہ اس کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد رسول اللہ طلق کے اللہ کی رسالت کی گواہی کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔ مجھ پر تین قشم کے حالات آئے (لیمنی میں رسول ہیں۔ مجھ پر تین قشم کے حالات آئے (لیمنی میں تین دوروں سے گزرا) میں نے اپنا بیہ حال دیکھا کہ مجھ تین دوروں سے گزرا) میں نے اپنا بیہ حال دیکھا کہ مجھ تین دوروں سے گزرا) میں نے اپنا بیہ حال دیکھا کہ مجھ تین دوروں سے گزرا) میں نے اپنا بیہ حال دیکھا کہ مجھ

النَّبِيَّ وَعَيْثُةٍ فَقُلْتُ: ابْسُطْ يَمينَكَ فَلأُبَايعْكَ، فَبَسَطَ يمِينَهُ فَقَبَضْتُ يَدِي، فَقَالَ: «مَا لكَ يا عَمروٌ؟ » قلت: أَرَدْتُ أَنْ أَشْتَرطَ قَالَ: «تَشْتَرطُ مَاذَا؟» قُلْتُ: أَنْ يُغْفَرَ لَي، قَالَ: «أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ الإِسْلاَمَ يَهْدِمُ ما كَانَ قَبلَهُ، وَأَن الهجرَة تَهدِمُ ما كان قَبْلَهَا، وَأَنَّ الحَجَّ يَهِدِمُ مَا كَانَ قَبِلَهُ؟ " وما كان أَحَدُ أَحَبُّ إليَّ منْ رَسُولِ اللهِ ﷺ، وَلَا أَجَلَّ في عَيني مِنْهُ، ومَا كُنتُ أُطِيقُ أَن أَملاً عَيني مِنه إجْلالًا لَهُ، ولَوْ سُئلْتُ أَنْ أَصِفَهُ مَا أَطَفْتُ لِأَنِّي لَمِ أَكُنْ أَمْلاُّ عيني منهُ، ولو مُتُّ على تِلكَ الحَالِ لَرَجُوتُ أَن أَكُونَ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ، ثم وُلِّينَا أَشْيَاءَ مَا أُدري مَا حَالَي فِيهَا؟ فَإِذَا أَنَا مُتُّ فلا تُصحَبُّني نَائحَةٌ ولا نَارٌ، فَإذا دَفَنتُمونِي، فَشُنُوا عليَّ التُّرَابَ شَنّاً، ثم أَقيمُوا حَولَ قَبري قَدَرَ ما تُنحَرُ جَزورٌ، وَيُقْسَمُ لَحْمُهَا، حَتَّى أَسْتَأْنِسَ بِكُمْ، وأَنظَرَ مَا أُرَاجِعُ بِهِ رِسُلَ رِبِي. رواه مسلم. قوله: (شُنُّوا) رُوِيَ بالشين المعجمة وبالمهملةِ، أَي: صبُّوهُ قلِيلاً قلِيلاً والله سبحانه أعلم.

سے زیادہ رسول اللہ ملتھ کیا سے بغض رکھنے والا کوئی نہ تھا' اس وقت سب سے زیادہ محبوب بات میرے لئے میں تھی کہ اگر میں آپ ہر قابو پالوں تو آپ کو قل كردول- اگر ميري موت اي حالت ميں آجاتي تو يقيناً میں جہنمیوں میں سے ہو تا-جب اللہ نے اسلام کی محبت میرے ول میں ڈال دی تو میں نبی کریم طاق کم کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے عرض کیا کہ آپ اینا دایاں ہاتھ بھیلائیں تا کہ میں آپ کی بیعت کرلوں۔ پس آپ ا نے اپنا ہاتھ پھیلایا تو میں نے اپنا ہاتھ واپس تھینچ لیا۔ آپ نے فرمایا' اے عمرو! کیا بات ہے؟ میں نے کما' میں ایک شرط کرنا چاہتا ہوں۔ آپ ؓ نے فرمایا' بتلاؤ' تماری کیا شرط ہے؟ میں نے کما' یہ کہ میرے گناہ بخش ویے جائیں۔ آپ نے فرمایا کیا تہیں معلوم نہیں کہ اسلام پہلے کے گناہوں کو گرا دیتا ہے (ختم کردیتا) ہے اور ہجرت اپنے ما قبل کے گناہوں کو گرا دیتی ہے اور جج پہلے کے گناہوں کو گرا (مٹا) دیتا ہے؟ (چنانچہ اسلام قبول كركے ميں نے آپ كى بيعت كرلى' اس كے بعد بيہ حال ہوگیا کہ) مجھے رسول اللہ طائیا سے زیادہ محبوب اور میری نظر میں آپ سے زیادہ جلیل القدر کوئی نہ تھا۔ آپ کی عظمت و جلالت کا نقش اس طرح میرے دل میں تھا کہ میں نظر بھر کر آپ طاق کے طرف دیکھنے کی طاقت نہیں رکھتا تھا اور اگر مجھ سے آپ ؑ کا حلیہ مبارک بیان کرنے کو کما جائے تو میں اسے بیان نہیں كرسكتا اس لئے كه ميں نے تبھى نظر بھركر آپ كو د یکھا ہی نہیں۔ اگر میری موت اس حال میں آجاتی تو یقینا امید تھی کہ میں جنتیوں میں سے ہو تا۔ (اس کے بعد) پھر ہم کئی چیزوں کے ذمے دار بنائے گئے (حکومتی مناصب یر فائز ہوئے) میں نہیں جانتا ان کے بارے میں میرا کیا حال ہوگا؟ پس جب میں فوت ہوجاؤں تو میرے

جنازے کے ساتھ کوئی نوحہ کرنے (رونے پیٹنے) والی عورت ہو نہ کوئی آگ' اور جب مجھے دفنا چکو تو مجھ پر تھوڑی تھوڑی کرکے مٹی ڈالنا' پھر میری قبر پر اتنی دیر کھڑے رہنا کہ جتنی دیر میں ایک اونٹ ذریح کرکے اسکا گوشت بانٹ دیا جائے تا کہ میں تم سے مانوس رہوں اور دیکھوں کہ اپنے رب کے بھیجے ہوئے فرشتوں کو کیا جواب دیتا ہوں؟ (مسلم)

شندوا' یہ شین اور سین کے ساتھ' دونوں طرح مروی ہے۔ لیعنی تھوڑی تھوڑی مٹی ڈالو- واللہ سجانہ علم

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما قبله وكذا الهجرة والحج.

ااے - فوا کد: حضرت عمرو بن عاص رہا تھ نے اپنی زندگی کے تین دور بیان فرمائے ہیں- ایک اسلام سے قبل ' دوسرا اسلام کے بعد اور تیسرا جب وہ حکومت کے ذمے دارانہ مناصب (گورنری وغیرہ) پر فائز ہوئے۔ اس تیسرے دور کی گراں بار ذہے داریوں سے وہ خوف زدہ تھے کہ ان میں کو تاہیوں کا ار تکاب نہ ہوگیا ہو جن کی بنا پر بارگاہ اللی میں گرفت ہو- رضی اللہ عنہ - اس حدیث ہے درج ذمل فوا ئد معلوم ہوئے : (۱) اسلام ہے قبل کی شدید عداوت و قبول اسلام کے بعد شدید محبت میں تبدیل ہوگئ (۲) نبی صلی الله ملتی کی عظمت و جلالت صحابہ کرام ر و اللہ کی رحمت کی امید سے رونا جائز رہی موت کے وقت تقفیر کے خوف سے اور اللہ کی رحمت کی امید سے رونا جائز ہے (۴) اللہ کی رحت کی بشارت کے ذریعے سے قریب المرگ مخص کی تسکین خاطر کا اہتمام کرنا چاہیے (۵) اسلام' ما قبل کے سارے گناہوں کو مٹا دیتا ہے' بشرطیکہ اس کے بعد صحیح معنوں میں اسلام و ایمان کے تقاضوں کو بروئے کار لایا جائے۔ اس طرح ہجرت ' حج اور نماز وغیرہ سے انسان کے صغیرہ گناہ معاف ہوجاتے ہیں تاہم کبیرہ گناہوں کی مغفرت کے لئے خاص توبہ ضروری ہے (٦) میت پر بین اور نوحہ کرنا منع ہے (١) موت سے پہلے وصیت کرنامتحب ہے بالخصوص ان بدعات و رسومات کی بابت 'جن کے ارتکاب کا اندیشہ ہو (۸) قبر میں منکر نکیر فرشتوں کے سوال کرنے کا اثبات ' جیسا کہ اہل سنت کا عقیدہ ہے (۹) وفنانے کے بعد قبریر دیر تک کھڑے رہنا اور میت کے لئے ثابت قدمی کی دعا کرنا' سنت ہے' جیسا کہ دو سری روایات میں نبی کریم ملتھا کا اس کی بابت تحم موجود ہے۔ (۱۰) دفانے کے فورا" بعد قبر پر نیک لوگوں کی موجودگی سے صاحب قبر کو تسکین ہوتی ہے اور سوال جواب میں آسانی اس لئے حدیث میں تاکید ہے کہ کھڑے ہوکر اس کے لئے ثابت قدمی کی دعا کرو-٩٦ \_ بابُ وَدَاع الصَّاحِبِ وَوَصِيتِهِ عِندُ ٩٦ - ساتَهَى كورخصت كرن اور سفروغيره كى جدائی کے وقت اسے وصیت کرنے نیز اس

قال اللهُ تعالَى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَٱ إِبْرَاهِـَّمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَبَنِيَّ إِنَّ ٱللَّهَ أَصْطَفَى لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعَدِى قَالُواْ نَعَبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِعَمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ إِلَهًا وَيِعِدًا وَخَتَنُ لَهُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقـرة: ١٣٢\_ .[144

وأما الأحاديث:

# لِسَفَرٍ وَغَيْرِهِ وَالدُّعَاءِ لَهُ وَطَلَبِ الدُّعَاءِ كَ حَق مِي وعاكرنے اور اينے لئے اس سے دعاکی درخواست کرنے کابیان

الله تعالیٰ نے فرمایا : اس کی وصیت ابراہیم نے اینے بیوں کو کی اور یعقوب نے بھی۔ اے بیٹو! بے شک اللہ نے تمہارے کئے اس دین کویسند کرلیا ہے' پس جب تہس موت آئے تو اس حال میں آئے کہ تم مسلمان مو- كياتم اس وقت حاضرته جب يعقوب (عليه السلام) کو موت آئی' جب انہوں نے اینے بیٹوں سے کما' تم میرے بعد کس کی عبادت کرو گے؟ انہوں نے کہا' ہم تيرك اور تيرك باپ دادا' ابرائيم' اساعيل اور اسحاق (علیهم السلام) کے معبود کی عبادت کریں گے جو ایک ہے اور ہم اس کے فرمانبردار ہیں۔

فاكرة آيات: اس ميس موت كے وقت وصيت كرنے كا ذكر ہے ، جس سے امام نووي لے استدلال فرمايا ہے كه سفر کے وقت بھی وصیت کرنا جائز ہے کیونکہ موت کا تو کوئی وقت مقرر ہی نہیں ہے اور سفر میں موت کا امکان حضر (اقامت) سے زیادہ ہوتا ہے' اس کئے سفر کے وقت بھی وصیت کردینا بہتر ہے۔

١/ ١١٤ احاديث ميس سے حضرت زيد بن ارقم بن الله كي حدیث ہے جو باب اکرام اہل بیت رسول اللہ مالی میں أَهْل بَيْتِ رسولِ الله عَلَيْ - قال: قَلَامَ مَر يَكِي ہے- انهول نے بیان کیا کہ رسول الله طَهْلِيم نے ہمیں کھڑے ہو کر خطبہ ارشاد فرمایا۔ پس اللہ کی حمد و وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَوَعَظَ وَذَكَّرَ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا ثَنَاء بيان كي وعظ كيا اور نصيحت فرماني- يجر فرمايا اما بعد ' اے لوگو! یقیناً میں بھی ایک انسان ہوں' قریب ہے کہ میرے پاس بھی میرے رب کا فرستادہ آجائے اور میں اس کا پیغام قبول کراول(کیونکہ اسے رد کرنا تو کسی انسان کے بس میں ہی نہیں) اور میں تہمارے اندر دو بھاری چیزیں چھوڑے جارہا ہوں۔ ان میں سے پہلی اللہ کی کتاب ہے جس میں ہدایت اور روشنی ہے۔ پس تم اللہ کی کتاب کو حاصل کرو اور اسے مضبوطی سے تھام لو۔ پھر آب کے اللہ کی کتاب یر (عمل کرنے یر) ابھارا اور اس

٧١٢ \_ فمنها حَديثُ زيدِ بن أَرُّهُمَ رضى الله عنه \_ الذي سبق في باب إكرام رسولُ اللهِ ﷺ فِينَا خَطِيبًا ، فَحَمِدَ اللهُ ، بَعْدُ، أَلا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا أَنا بَشَرٌ يُوشكُ أَنْ يَأْتِيَ رَسُولُ رَبِّي فَأُجِيبَ، وَأَنَا تَارِكُ فِيكُمْ ثَقَلَيْن: أَوَّلهُمَا: كِتَابُ اللهِ، فِيهِ الهُدَى وَالنُّورَ، فَخُذُوا بِكتَابِ اللهِ، وَاسْتَمْسِكُوا بهِ \* فَحَثَّ عَلَى كِتَابِ اللهِ ، وَرَغَّبَ فِيهِ ، ثُمَّ قَال: «وَأَهْلُ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللهُ في أَهْلِ بَيْتَى» رواه مسلم. وَقَدْ سَبَقَ بطُولِهِ.

## کے بارے میں ترغیب دی۔

پھر فروایا: (اور دوسری چیز) میرے اہل بیت رُقی آثی بیں میں تمہیں اپنے اہل بیت رُقی آثی کے بارے میں اللہ تعالی یاد دلا تا ہوں (کہ ان پر کوئی زیادتی نہ کرنا) مسلم ' بیر روایت اس سے پہلے بوری گزر چکی ہے۔ (دیکھئے رقم ا / ۳۲۵)

تخريج: تقدم تخريجه في رقم ٣٤٥.

112- فوا كد: اس ميں نبى كريم ملي النظام في النبي بشريت كے حوالے سے فرمايا كه انسان كى طرح موت سے مجھے بھى مفر نہيں ' كاسم موت مجھے بھى بسرحال بينا ہے۔ اس حديث كو يهال لانے كا مقصد بيہ ہے كه اس ميں وصيت كرنے كا استحباب ہے۔

٧١٣ - وعن أبي سُليْمانَ مَالكِ بْنِ المُحُويْ رَضِ رَضِي الله عنه قال: أَتَيْنَا رَسُولَ اللهِ عَنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ عَنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، وَكَانَ اللهِ عَنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، وَكَانَ اللهِ عَنْدَهُ عَشْرِينَ لَيْلَةً ، وَكَانَ اللهِ عَنْدَ أَهْلَنَا ، فَسَأَلْنَا عَمَّنْ تَرَكْنَا مِنْ أَهْلِنَا ، فَالَّذَا ، فَسَأَلْنَا عَمَّنْ تَرَكْنَا مِنْ أَهْلِنَا ، فَالَّذَا ، فَسَأَلْنَا عَمَّنْ تَرَكْنَا مِنْ أَهْلِيكُم ، فَأَخْبَرْنَاهُ ، فقال: «ارْجِعُوا إلى أَهْلِيكُم ، فَأَوْمُ مُوهُمُ وَصَلُوا فَي حِينِ كَذَا ، وَصَلُوا فَي حِينِ كَذَا ، وَصَلُوا فَي حِينِ كَذَا ، وَصَلُوا كَمَا أَعْدُكُمْ ، وَلْيَوْمَكُمْ أَكَبُرُكُم » كَذَا في حينِ كَذَا ، وَصَلُوا كَذَا في حينِ كَذَا ، فَولَا أَعْدُكُمْ ، وَلْيَوْمَكُمْ أَكَبُرُكُم » كَذَا في حينِ كَذَا ، وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلَي في روايةٍ له: مَتْقَقٌ عليه . زَاد البخاري في روايةٍ له: «وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِي ». قوله: «رَحِيماً رَفِيقاً» رُويَ بفاءٍ وقافٍ ، ورُوِيَ ولهِ فَافِن ، ورُوِيَ بقافِن ، ورُوِيَ بقافِين . وقافِ ، ورُويَ بقافِين . فقافِ ، ورُويَ بقافِين . فقافِ ، ورُويَ بقافِين .

اور بخاری نے اپنی ایک روایت میں یہ اضافہ کیا ہے "اور اس طرح نماز پڑھو جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے"۔ رحیما رفیقا' فاء اور قافوں کے ساتھ (نرم دل) اور رقیقا' دو قافوں کے

## ساتھ بھی مروی ہے۔ (اس کے معنی بھی وہی ہیں)۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب من قال: ليؤذن في السفر مؤذن واحد \_ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب من أحق بالإمامة؟.

سااک- فوا کد: (۱) اس میں ایک تو نوجوانوں کے علم دین حاصل کرنے کے شوق کا بیان ہے، جس کے لئے انہوں نے گھر بار چھوڑ کر سفر کیا۔ جس سے معلوم ہوا کہ طلب علم کے لئے اگر سفر کرنے کی بھی ضرورت پیش آجائے تو اس سے گریز نہ کیا جائے (۲) استاد یا ختظم کے لئے ضروری ہے کہ وہ طلباء کے حالات سے آگاہ رہے اور اس کے مطابق مناسب اقدامات اور ہدایات کا اہتمام کرے (۳) جن کو دین کا علم اور شعور حاصل ہوجائے، ان کو چاہیے کہ وہ ان لوگوں کو بھی دین سمھائیں جو دنی علوم اور دین سے بہرہ ہیں (۷) پورے شوق اور جذب سے امر بالمعروف اور نئی عن المنکر کا فریضہ اوا کریں (۵) نمازوں کے لئے اذان کا اہتمام ضروری ہے (۱) پیشوائی کی خصوصیات میں سب کی خصوصیات میں سب برابر ہوں تو پھر جو عمر میں بڑا ہو، وہ امامت کا حق دار ہے۔ پیشوائی کی خصوصیات میں سب سے بہلی خصوصیت قرآن کریم کو ایجھے انداز سے پڑھنا دو سرے نمبر پر قرآن و حدیث کا علم ہے۔ یعنی جو سب سے اپھا قاری ہو وہ امامت کا سب سے ذیادہ حقدار ہے، اس کے بعد جو بڑا عالم ہو، وہ ہے (ک) اذان اور امامت کی خدکورہ ہدایت کا مطلب ہے کہ ہر جگہ اور ہر وقت اذان دے کر جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کا اہتمام کیا جائے۔ مدرسہ ہویا تجارتی مرکز، سفر ہویا عظم۔

٧١٤ وعن عُمَرَ بنِ الخطَّابِ ٣ / ١١٤ حفرت عمر بن رضي الله عنه قال: اسْتَأَذُنْتُ النبيَّ عَلَيْهُ في كه ميں نے نبی كريم النها المعُمْرَة، فَأَذِنَ، وقال: (لا تُنسَنَا يَا أُخَيَّ مَا كُل تو آپ نے اجازت م من دُعَائِكَ، فقال كَلِمَةٌ مَا يَسُرُّني أَنَّ لي ميرے بھائي! اپني وعا ميں آبها الدُّنْيَا. وفي دواية قال: (أَشْرِكْنَا ايباكلم ارشاد فرماياكه الرياكلم ارشاد فرماياكه الرياكلم الرشاد فرماياكه الرياكلم الرشاد فرماياكه الرياكلم وقتى يَا أُخَيَّ في دُعَائِكَ». رواه أبو داود، بهي مل جائے تو مجھے عزيز ہے)۔ والترمِذي وقال: حديث حسن صحيح.

۳ / ۱۵۳ حضرت عمر بن خطاب رہائٹر بیان فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم ملٹھ لیا سے عمرے کی بابت اجازت مائلی تو آپ نے اجازت مرحمت فرمادی اور فرمایا اے میرے بھائی! اپنی دعا میں ہمیں نہ بھولنا- یہ آپ نے ایسا کلمہ ارشاد فرمایا کہ اس کے بدلے مجھے ساری دنیا بھی مل جائے تو مجھے خوشی نہ ہو (یعنی یہ کلمہ ساری دنیا سے براہ کر مجھے عزیز ہے)۔

اور ایک روایت میں ہے' اے میرے پیارے بھائی! اپنی دعامیں ہمیں بھی شریک رکھنا۔

(ابو داؤد 'ترندی مسن صحیح)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء \_ وسنن ترمذي، أبواب الدعوات \_ انظر رقم ٣٧٣.

۱۵۷- فوائد: یہ حدیث پہلے بھی گزر چی ہے۔ یہاں اس امر کے اثبات کے لئے لائے ہیں کہ دو سروں سے دعا کی درخواست کی جائے 'چاہے خود درخواست کرنے والا علم و شرف اور نیکی و پارسائی میں زیادہ اونچا مقام رکھتا ہو۔ اس میں نبی کریم ملٹھ کیا کی تواضع کا بھی اظہار ہے کہ اپنے ایک امتی اور مرید سے دعا کی درخواست فرما رہے

٧١٥ ـ وعن سالم بن عَبْدِ اللهِ بن عُمَرَ أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ رضي الله عنهما كَانَ أُوَدِّعَكَ كَمَا كَانَ رسولُ اللهِ عَلِيَّةٌ يُودِّعُنَا، فيقُولُ: «أَسْتَوْدعُ اللهَ دِينَكَ، وَأَمَانَتَكَ، وَخَوَاتِيمَ عَمَلِكَ». رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح.

الله / 210 حضرت سالم بن عبدالله بن عمر رفي الله س روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمر ( بناٹنہ ) آدمی سے يَقُولُ لِلرَّجُل إِذَا أَرَادَ سَفَراً: أَدْنُ مِنَّي حَتَّى فرماتے جب وہ کسی سفر کا ارادہ کرتا' میرے قریب ہو تاكه مين تخصِّ الوداع كهول، جيساكه رسول الله طلَّه ليم ہمیں الوداع فرمایا کرتے تھے۔ آپ فرماتے میں تیرے وین کو' تیری امانت کو اور تیرے آخری اعمال کو اللہ کے سیرد کرتا ہوں۔ (ترمذی مس صحیح)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما يقول إذا ودّع إنسانا.

۵اک- فوائد: اس میں مسافر کو الوداع کہنے اور مذکورہ دعائیہ کلمات کے ساتھ اس کے حق میں دعا کرنے کا استحاب ہے۔ وہ دعایہ ہے استودع الله دینک وامانتک وحواتیم عملک

> وَأَمَانَتَكُم، وَخَوَاتِيمَ أَعمَالِكُمْ». حديث (ابو داؤد وغيره اس كي سند صحح م) صحيح، رواه أبو داود وغيره بإسناد

٧١٦ ـ وعن عبدِ اللهِ بن يَزيد َ ٥ / ١٦ حضرت عبدالله بن يزيد معظمي صحابي بناتُه سے الخَطْمِيِّ الصَّحَابِيِّ رضي الله عنه قالَ: روايت م كه رسول الله طلَّة يلم جب كسي لشكركو الوداع كَانَ رَسولُ اللهِ عَلَيْ إذا أَرَادَ أَنْ يُسوَدِّعَ كُن كا اراده فرمات تو فرمايا كرت استودع الله الجَيْشَ قالَ: «أَسْتَوْدِعُ اللهَ دِينكُم، دينكم وامانتكم وحواتيم اعمالكم -

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب الدعاء عند الوداع.

۱۷- فوائد: به وی دعاہے جو پہلے ندکور ہوئی- اس میں صیغه خطاب واحد کا تھا' اس میں جمع کا ہے- گویا لشکر اور گروہ کو رخصت کرنا ہو تو بھیغہ جمع مذکورہ دعا پڑھی جائے۔ ورنہ واحد کے صفح کے ساتھ۔

> قال: جَاءَ رَجُلٌ إلى النَّبيِّ ﷺ فقال: يا رَسُولَ اللهِ! إني أُريدُ سَفَراً، فَزَوِّدني، فَقَال: «زَوَّدَكَ اللهُ التَّقْوَى» قال: زِدْني، الترمذي وقال: حديث حسن.

٧١٧ ـ وعن أنسِ رضي الله عنه ٢/١١ حضرت انس بنائت سے روایت ہے كہ ایک آدمی نبی ملتی ایم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا' یارسول الله! میرا سفر کرنے کا ارادہ ہے' آپ مجھے زاد راه عنایت فرماکیں (لعنی میرے حق میں دعا فرما دیں) قال: «وَغَفَرَ ذَنْبِكَ»، قال: زِدْني، قال: آبُ نَ فرمايا الله تعالى تجميح تقوى ك توشي سے ﴿ وَيَسَّرَ لِكَ الخيْرَ حَيْثُمَا كُنْتَ ﴾ رواه آراسته فرمائه اس نے كما ميرے لئے مزيد وعاء فرمائیں' آپ منے فرمایا' اور تیرے گناہ معاف فرما وے- اس نے کما' کچھ اور- آپ نے فرمایا' تو جمال

كميں بھى ہو' الله تعالى تيرے لئے بھلائى كو آسان كردے- (ترمذي سے حديث حسن درج كى ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب٢٦.

كاك- فوائد: اس سے معلوم ہوا كه مسافر كے لئے سب سے بهتر زاد راہ اس كے لئے دعائے خير ہے-

ع9۔ استخارہ اور باہم مشورہ کرنے کا بیان

الله تعالى نے فرمایا: اور اہم معاملے میں ان سے مشورہ

تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ ﴾ [الشورى: ٣٨] اور فرمايا الله تعالى نے: ان كا كام آپس كے مشورے سے ہوتا ہے (سورہ شوری ۳۸) لینی اس میں ایک دو سرے سے مشورہ کرتے ہیں۔

٩٧ \_ بابُ الإسْتِخَارَةِ وَالْمُشَاوَرَةِ

قال الله تعالى: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلأَمْنُ ﴾ [آل عمـران: ١٥٩]، وقـال

أي: يَتَشَاوَرُونَ بَيْنَهُم فِيهِ.

فاكدة آيات: كيلى آيت مين نبي مالي السيام عطاب عن اس مين آپ كو صحابه كرام رسي الله عن مشوره كرنے كا حكم ہے اور دوسری آیت میں مسلمانوں کا طرز عمل یہ بتلایا گیا ہے کہ وہ باہمی مشاورت سے اپنے کام کرتے ہیں۔ ان دونول آیول سے واضح ہے کہ ایک دوسرے سے مشورہ کرنا چاہیے۔

۱ / ۱۸ حفرت جابر منالفه سے روایت ہے کہ رسول ٧١٨ ـ عـن جـابـرِ رضـي الله عنـه الله ملتی ایم میں قرآن کی سورتوں کی طرح ہر معاملے میں قال: كَانَ رسولُ اللهِ ﷺ يُعَلِّمُنَا الاسْتِخَارَةَ في الأُمُور كُلِّهَا كَالسُّورَةِ مِنَ القُرْآنِ، استخاره كرنے كى تعليم ديا كرتے تھے آپ فرماتے تھے۔ يَقُولُ: "إذا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأمرِ، فَليَرْكَعْ جب تم مين سے كوئى مخص كى كام كا ارادہ كرے تو رَكَعَتَيْن مِنْ غَيْرِ الفَرِيضَةِ ، ثُم ليقُلْ: فرض نماز ك علاوه وو ركعت نماز يرص پجروعا يرص اللَّهُمَّ! ۚ إِنِّي أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ، وأَسْتَقَدِرُكَ اللهم انى استخيرك اے اللہ! بے شك ميں بِقُدْرَتِكَ، وَأَسْأَلُكَ مِنْ فَضْلِكَ العَظِيم؛ تیرے علم کے ذریعے سے تجھ سے بھلائی طلب کرتا فَإِنَّكَ تَقْدِرُ وَلَا أَقْدِرُ، وَتَعْلَمُ وَلَا أَعْلَمُ، ہوں اور تیری طاقت کے ذریعے سے تھے سے طاقت وَأَنتَ عَلَّامُ الغُيُوبِ. اللَّهُمَّ! إِنْ كَنْتَ تَعْلَمُ مانگتا ہوں اور تجھ سے تیرے برے فضل کا سوال کرتا أَنَّ لهٰذَا الأمرَ خَيْرٌ لي في دِيني وَمَعاشي ہوں' اس کئے کہ تو قدرت رکھنے والا ہے' میں قدرت وَعَاقِبةِ أَمْرِي \_ أَوْ قالَ: عَاجِل أَمْرِي سے محروم ہوں' تو علم والا ہے' میں بے علم ہوں اور تو وَآجِله \_ فَاقُدُرْهُ لِي وَيَسِّرْهُ لِي، ثُمَّ بَارِكُ لِي تو تمام غيبول كو خوب جاننے والا ہے۔ اے اللہ! اگر تو فِيهِ ، وَإِن كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّ هٰذَا الأَمْرَ شُرٌّ لي جانتا ہے کہ یہ کام میرے حق میں میرے دین "گذران في دِيني وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمري ـ أَو قال: اور انجام کے اعتبار سے یا (آپ کے فرمایا) میرے کام عَاجِل أُمري وَآجِلِهِ ـ فاصْرِفهُ عَنِّي، کے در یا سور ہونے کے لحاظ سے بمتر ہے تو اس کو

ثمَّ رَضَني بهِ » قال: «ويسمِّى حاجته». رواه البخاري.

وَاصْرِ فني عَنْهُ وَاقدُرْ لي الخيْرَ حَيْثُ كَانَ، ميرے مقدر ميں فرما دے اور اس كو ميرے لئے آسان کردے۔ پھر میرے کئے اس میں برکت نازل فرما اور اگر تو جانتا ہے کہ بیہ کام میرے حق میں' میرے دین' گذران اور انجام کے اعتبار سے۔ یا فرمایا۔۔ در سور کے لحاظ سے میرے لئے برا ہے تو اس کو مجھ سے پھیر دے اور مجھ کو اس سے پھیر دے (دور کردے) اور میرے لئے بھلائی کو مقدر فرہا دے وہ جہاں بھی ہے ' پھر مجھ کو اس پر راضی بھی کردے۔ آپ نے فرمایا' اور اپنی ماجت کانام لے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التهجد، باب ما جاء في التطوع مثنى، وكتاب الدعوات، باب الدعاء عند الاستخارة، وكتاب التوحيد، باب قول الله تعالى ﴿قُلْ هُو القادر﴾ .

۸۱۵- فوائد: استخارہ کے لغوی معنی ہیں 'خیرطلب کرنا۔ لیعنی اس دعا کے ذریعے سے انسان اللہ سے خیرطلب کرتا ہے۔ یہ دعا قبول ہوتی ہے یا نہیں؟ اس کے معلوم کرنے کا کوئی ذریعہ نہیں ہے۔ بعض لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ استخارہ کرنے والے کو خواب کے ذریعے سے صحیح بات بتلا دی جاتی ہے یا اس کے دل میں خیروالے پہلو کی طرف ر جھان پیدا کردیا جاتا ہے وغیرہ وغیرہ ۔ لیکن پیر باتیں کسی حدیث میں بیان نہیں ہوئی ہیں۔ ممکن ہے کچھ لوگوں کو خواب یا رجحان کے ذریعے سے بتلا دیا جاتا ہو'جن کے لئے اللہ کی مشیت ہو۔ لیکن یہ اصول یا قاعدہ کلیہ نہیں ہے کہ جو بھی انتخارہ کرے گا' اسے ضرور نیبی اشارہ ہوجائے گا۔ اس لئے نیبی اشارے کا انتظار نہیں کرنا چاہیے بلکہ استخارے کے بعد' سوچ سمجھ کر ظاہری اسباب کے مطابق جو بات مناسب لگے' اسے اختیار کرلیا جائے۔ اگر اس کی دعائے استخارہ قبول ہو گئی ہو گی تو یقینا اس میں اس کے لئے خیر ہی ہوگی۔ بصورت دیگر نقصان کے امکان کو بھی نظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔ بسرحال ایک مسلمان کو دعا کرنے کا تھم اور اس کی تاکید ہے' اس میں تساہل اور تعافل یا اس سے اعراض جائز نہیں۔ وعاکی قبولیت یا عدم قبولیت' سے اللہ کی مشیت بر موقوف ہے۔ استخارہ بھی ایک دعا ہی ہے اور اس کی تاکید و اہمیت حدیث مذکورہ بالا سے واضح ہے' اس کئے ہر اہم کام میں استخارے کا اہتمام ضرور کرنا چاہیے۔

تاہم یہ استخارہ اتنی امور کے لئے ضروری ہے جن کا تعلق مباحات سے ہے ' جن میں انسان کو خیراور شرکا علم نهیں ہو تا۔ باقی جو فرائض و واجبات اور سنن و مستجبات ہیں ' ان کی ادائیگی تو ہر صورت میں ضروری ہے۔ اسی طرح جو محرمات و مکرومات شرعیه ہیں' ان سے اجتناب ضروری ہے۔ ان اوا مرو منہیات میں استخارہ کرنا جائز نہیں ہے۔ علاوہ ازیں استخارے کا مسنون طریقہ چھوڑ کر نجومیوں' دست شناسوں اور دیگر اسی قشم کے فراڈ بول کے پاس جاکر مستقبل میں پیش آنے والے حالات کا علم حاصل کرنے کی کوشش کرنا' جمالت و نادانی کے علاوہ بہت بڑا گناہ ہے۔ غیب کا علم صرف اللہ کو ہے۔ انسان کو صرف اللہ ہی سے خیر کا طالب ہونا چاہیے تمام قدرتوں کا مالک وہی ہے، اس سے قوت و طاقت کا سوال کرنا چاہیے اور اپنے تمام معاملات اس کو سونینے چاہئیں۔

دعائے استخارہ' کسی بھی وقت کی جاسکتی ہے۔ صرف نماز کے مکروہ او قات میں یہ جائز نہیں کیونکہ اس کے لئے پہلے دو رکعت پڑھنی ضروری ہیں۔ اکثر لوگ سمجھتے ہیں کہ اس کا وقت رات کو سونے سے قبل ہے' یہ بات صحیح نہیں۔ دعائے استخارہ کا پڑھنا دو رکعت نماز پڑھنے کے بعد بھی صحیح ہے اور نماز ہی میں تشہد و درود کے بعد سلام پھیرنے سے قبل یا سمجدے کی حالت میں بھی جائز ہے۔ دعا یاد نہ ہو تو نماز پڑھنے کے بعد کتاب میں دمکھ کر بھی پڑھی جاسکتی ہے۔

۹۸ - بابُ اسْتِحْبَابِ الذَّهَابِ إِلَى الْعِيدِ، ۹۸ - نماز عيد مريض كى عيادت جَ جَهُ اداور وَعِبَادَةِ الْمَرِينِ وَالْحَرِيخِ وَالْغَزْةِ جِنَازه اور اسى قسم كے ويكر التجھ كامول كے والْجَنَازَةِ وَنَحْوِهَا مِنْ طَرِيقٍ وَالرُّجُوعِ لِيُ آتے جاتے راستہ بدل لينامستحب مِنْ طَرِيقٍ آخَرَ، لِتَكْثِيرِ مَوَاضِعِ الْعِبَادَةِ مَنْ طَرِيقٍ آخَرَ، لِتَكْثِيرِ مَوَاضِعِ الْعِبَادَةِ تَاكُمُ عَبَادت كى جَهِيس زياده موجائيں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العيدين، باب من خالف الطريق إذا رجع يوم عيد.

912 - فوا کد: راستہ بدلنے کی بہت سی حکمتیں علاء نے بیان فرمائی ہیں۔ امام نووی " نے باب میں اس کی حکمت مقامات عبادت کا زیادہ ہونا بتلایا ہے۔ بعض کہتے ہیں اس لئے کہ دونوں راستے قیامت والے دن گواہی دیں گے کہ یا اللہ تیری تکبیرو تہلیل کرتا ہوا ہیہ بندہ ہمارے اوپر سے گزرا تھا کیونکہ نماز عید کے لئے حکم ہے کہ آتے جاتے راستوں میں بہ آواز بلند تکبیرات پڑھتے اور اللہ کا ذکر کرتے رہو' یا مقصد ہے کہ ایک کی بجائے دو راستوں کے فقراء' لوگوں کے صدقہ و خیرات سے بہرہ مند ہوں۔ یا اس لئے کہ مسلمانوں کی قوت و اجتماعیت کا زیادہ سے زیادہ مظاہرہ ہو۔ وغیرہ۔ تاہم نماز عید میں راستہ بدلناتو رسول اللہ طرفیق ہو علی سے ثابت ہے لیکن اس کی اصل علت اللہ تعالی ہی بہتر جانتا ہے۔ ہم جو بھی علت نکالیں گے درست بھی ہو عتی ہے غلط بھی' بنابریں اس پر کسی علت اللہ تعالی ہی بہتر جانتا ہے۔ ہم جو بھی علت نکالیں گے درست بھی ہو عتی ہے غلط بھی' بنابریں اس پر کسی مشخب قرار دینا جیسے عنوان باب میں امام نووی " نے کیا ہے۔ رسول اللہ طرفیق کی واضح ہدایت یا عمل کے بغیر مستحب قرار دینا جیسے عنوان باب میں امام نووی " نے کیا ہے۔ رسول اللہ طرفیق کی واضح ہدایت یا عمل کے بغیر مستحب قرار دینا جیسے عنوان باب میں امام نووی " نے کیا ہے۔ رسول اللہ طرفیق کی واضح ہدایت یا عمل کے بغیر مستحب قرار دینا جیسے عنوان باب میں امام نووی " نے کیا ہے۔ رسول اللہ طرفیق کی واضح ہدایت یا عمل کے بغیر مستحب قرار دینا جیسے عنوان باب میں امام نووی " نے کیا ہے۔ رسول اللہ طرفیق کی واضح ہدایت یا عمل کے بغیر

٧٢٠ وعن ابن عُمَرَ رضيَ الله ٢ / ٢٠٠ حفرت ابن عمر رفي الله عن روايت ب كه عنهما أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ كانَ يَخْرُجُ مِنْ رسول الله طَلْيَام شَجْرِهِ كَ راسة سے باہر نكلتے اور معرس طَوِيقِ الشَّجَرَةِ، وَيَدْخُلُ مِنْ طَوِيقِ كَ راسة سے واخل ہوتے اور جب كے ميں واخل المُعَرَّسِ، وإذا دَخَلَ مَكَّةَ دَخَلَ مِنَ النَّيْنَةِ موتے تو ثنيه عليا (بلند گھاٹی) سے واخل ہوتے اور ثنيه

العُلْيًا وَيَخْرُجُ مِنَ الثَّنِيَّةِ السُّفْلي. متفقٌ سفلي كي طرف سے باہر نگلتے۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الحج، باب خروج النبي ﷺ على طريق الشجرة \_ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب استحباب دخول مكة من الثنية العلياً والخروج منها من الثنية السفلي.

\* ٢٥- فوائد: ثنيه- دو بيا رول ك درميان كي هائي كو كت بين- مدين سے مح جاتے ہوئے آپ بلند هائي والا راستہ اور آتے وقت نجلی گھاٹی والا راستہ اختیار فرماتے۔ اس طرح شجرہ ایک معروف جگہ ہے ' نبی صلی اللہ ملتالیا اس سے نکل کر ذوالحلفیہ تشریف لے جاتے ' وہال رات گزارتے اور جب لوٹے تو معرس کے راہتے سے مدینے میں داخل ہوتے۔ معرس مسجد ذوالحلیفہ کو کہتے ہیں جو مدینے سے چھ میل کے فاصلے پر ہے (نرهمة المتقين) اس سے وہی مسلم ثابت ہوا کہ آتے جاتے راستہ تبدیل کرلیا جائے کیونکہ نبی صلی الله طالیم الله علیم نے بھی اس کا اہتمام فرمایا ہے۔

# 99- ہرباعزت کام میں دائیں ہاتھ یاؤں کو مقدم کرنامستحب ہے

وَالسِّواكِ، وَالْاكْتِحَالِ، وَتَقْلِيمِ شَلُوار بِينَ مُسجِد مِنْ وَاجْل بون مُواك . سرمه لگانے' ناخن کالنے' موچیس کٹرنے' بغل کے بال اکھیڑنے' سر کے بال موندنے 'نماز کاسلام پھیرنے 'کھانے پینے 'مصافحہ كرنے ' حجر اسود كو چومنے 'بيت الخلاء سے نكلنے ' کوئی چیز لینے اور دینے اور ان کے علاوہ اس قتم کے دوسرے کامول میں اور ان کے برعکس دوسرے کامول میں بائیں ہاتھ پاؤں کو مقدم کرنا مستحب ہے۔ جیسے ناک صاف کرنا' بائیں طرف

٩٩ ـ بَابُ اسْتِحْبَابِ تَقْدِيمِ الْيَمِينِ فِي كُلِّ مَا هُوَ مِنْ بَابِ التَّكْرِيمَ كَالْوُضُوءِ وَالغُسْل وَالتَّيَمُّم، وَلُبْس اَلتَّوْب وَالنَّعْلَ وَالْخُفِّ وَالسَّرَاوِيلِ وَدُخُولِ الْمَسْجِدِ، حَسَى وَضُو عَسَل ، تَيْم "كَرْب ، جوت موز واور ٱلْأَظْفَارِ، وَقَصِّ الشَّارِبِ وَنَتْفِ الْإِبْطِ وَحَلْق الرَّأْس، وَالسَّلاَم مِنَ الصَّلاَةِ وَالأَكْلُ وَالشُّرْب، وَالمُصَافَحَةِ وَاسْتِلاَم الْحَجَرَ الْأَسْوَدِ، وَالْخُرُوجِ مِنَ الْخَلاَءِ، وَٱلأَخْذَِ وَٱلْعَطَاءِ، وَغَيْر ذٰلِكَ مِمَّا هُوَ فِي مَعْنَاهُ. وَيُسْتَحَبُّ تَقَدِيمُ الْيَسَارِ فِي ضِدِّ ذْلكَ، كَالْإِمْتِخَاطِ وَالبُصَاقِ عَنِ الْيَسَارِ، وَدُخُولِ الْخَلاءِ، وَالْخُرُوجِ مِنَ الْمَسْجِدِ، وَخَلْعِ الْخُفْ وَالْنَعْلِ وَالسَّرَاوِيلِ وَالثَّوْبِ، وَالإِسْتِنْجَاءِ وَفِعْلِ المَسْتَقْذَرَاتِ وَأَشْبَاهِ ذَلكَ

قال الله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنَ أُوتِ كِنْبَهُ بِيَمِينِهِ مَنَقُولُ هَآؤُمُ اَقْرَءُوا كِنْبِية ﴾ الآيات [الحاقة: ١٩]، وقال تعالى: ﴿ فَأَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَنَةِ إِنِي وَأَصْحَبُ الْمُشْعَةِ مَا أَصْحَبُ الْمَشْعَمَةِ ﴿ وَالواقعة: ٨، ٩].

تھوکنا' بیت الخلاء میں داخل ہونا' مسجد سے نکلنا' موزے' جوتے' شلوار اور کپڑے اتارنا' استنجا کرنا'گندے افعال اور اس طرح کے کام کرنا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: پس جس شخص کو اس کا اعمال نامہ دائیں ہاتھ میں دیا جائے گا تو وہ کے گا' لویہ میرا نامہ اعمال پڑھو۔

اور فرمایا: پس دائیس ہاتھ والے (سبحان اللہ) دائیس ہاتھ والے والے کیا (ہی چین میں) ہیں اور بائیس ہاتھ والے (افسوس) بائیس ہاتھ والے کیا (گرفتار عذاب) ہیں۔

فوا كد آیات: اہل ايمان جو قیامت والے دن الله كى رحمت و مغفرت سے شاد كام ہوں گے' ان كو ان كے نامه اعمال دائيں ہاتھ ميں پكڑائے جائيں گے جو ان كى سعادت اور خوش بختى كى علامت ہوگى۔ اسى لئے ان كو قرآن كريم ميں اصحاب اليمين كما گيا ہے۔ بعض كتے ہيں كہ انہيں اصحاب اليمين اس لئے كما گيا ہے كہ يہ عرش كے دائيں جانب ہوں گے۔ بسرحال ان آیات سے امام نووى ؓ نے اچھے كاموں ميں دائيں اعضاء كو مقدم كرنے اور ناپنديدہ كاموں ميں بائيں ہاتھ پيروں كے استعال كے استحباب پر استدلال كيا ہے۔ احادیث ميں بھى اس كى بابت واضح ہدایات دى گئى ہیں۔ ملاحظہ فرمائيں:

الله عن عائشة رضي الله عنها الم الله عنها الم الله عنها وضو كرن كنكمي قالَتْ: كَانَ رسولُ الله عَلَيْ يُعْجِبُهُ التَّهَمُّنُ الله طَلْيَايِمُ الله عَلَيْهِمُ الله عَلَيْهُمُ الله الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ الله الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ الله عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ ال

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب التيمن في الوضوء والغسل، وكتاب اللباس وغيرهما من كتب الصحيح - وصحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب التيمن في الطهور وغيره.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الطهارة، باب كراهية مس الذكر باليمين في الاستبراء. ويربح : سنن أبي داود، كتاب الطهارة، باب كراهية مس الذكر باليمين في الاستبراء. واكد المناه ال

اور کراہت ہو جیسے تھوک' ناک صاف کرنا وغیرہ۔ دونوں حدیثول میں نبی کریم ملی کیا کے عمل کا بیان ہے جو تمام مسلمانوں کے لئے اسوہ اور قابل اتباع ہے۔

> ٧٢٣ \_ وعن أُم عَطِيَّةَ رضيَ الله عنها أَنَّ النبيِّ ﷺ قالَ لَهُنَّ في غَسْلِ ابْنَتِهِ زَيْنَبَ رضي الله عنها: «ابْدَأْنَ بِمَيَامِنِهَا وَمَوَاضِع الوُّضُوءِ مِنْهَا» متفقٌ عليه.

س / ۲۲س حفرت ام عطیه رفی اینا سے روایت ہے کہ نی کریم ملی کی نے عورتوں کو اپنی صاحبزادی حضرت زینب رشی شیاط کے عنسل وفات کے سلسلے میں فرمایا کہ اس ك اعضاء ميں سے دائے عضو سے اور اعضاء وضو سے ابتدا کرنا- (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب التيمن في الوضوء والغسل، وكتاب الجنائز، باب يبدأ بميامن الميّت، \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب في غسل

ال اس سے معلوم ہوا کہ جس طرح زندگی میں تیامن (دائیں طرف کو اختیار کرنا) پندیدہ ہے اسی طرح وفات کے بعد میت کو عنسل دینے میں بھی اسی اصول کو سامنے رکھا جائے گا- (۲) حضرت ام عطیہ فاعنسل دینے والی عورتوں میں شامل تھیں' نبی کریم اللہ اللہ نے ان سمیت تمام عورتوں کو مذکورہ ہدایت فرمائی جس سے معلوم ہوا کہ عورت کو یا تو نمایت قریبی محرم (یعنی خاوند) عسل دے یا پھرعور تیں ہی مل کر عسل دیں۔

٧٢٤ ـ وعن أبي هُريرةَ رضيَ الله ٣ / ٢٢٧ حضرت ابو ہريرہ بنائتہ ہے روايت ہے' عنه أن رسولَ الله على قال: «إذا انْتَعَلَ رسول الله ملي الله ملي عب تم مي سے كوئى جوتا أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأُ بِاليُّمْنِي، وَإِذَا نَزَعَ فَلْيَبْدَأُ بِي تُوواكي بيرے بيل كرے اور جب اتارے تو يك بالشِّمَالِ. لِتَكُن البُمْني أَوَّلَهُمَا تُنْعَلُ، بايال اتارے- جوتا ينت وقت دايال بير يملے مو اور جوتا ا تارقے وقت اسے آخر میں ہونا چاہیے۔

وَآخِرَهُمَا تُنْزَعُ» متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب ينزع نعله اليسرى ـ وصحيح مسلم، كتأب اللباس، باب إذا انتعل فليبدأ باليمين، وإذا خلع فليبدأ بالشمال.

٢٢٧ - فواكد: اس ميس جوتے يمننے اور اتارنے كے آداب بيان كئے گئے ہيں 'اتباع رسول ماليليم كا تقاضا ہے كه ہر مسلمان اس کا خیال رکھے اور اس پر عمل کرنے کی کوشش کرے۔

> أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ، كان يَجْعَلُ يَمِينَه لِطَعَامِهِ وَشَرَابِهِ وَثِيَابِهِ، وَيَجْعَلُ يَسَارَهُ لِمَا سِوَى ذلكَ. رواه أبو داود والترمذي وغيره.

٧٢٥ ـ وعن حَفْصَةَ رضيَ الله عنها ٥ / ١٢٥ حفرت حفم رئي آفيا سے روايت ہے كہ رسول الله ملتَّاليم اينا دامنا ماته' اينے کھانے' يينے اور كررے يننے كے لئے استعال فرماتے تھے اور باياں ہاتھ ان کے سوا دو سرے کاموں کے لئے

(اس کو ابوداؤد وغیرہ نے روایت کیا ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الطهارة، باب كراهية مس الذكر باليمين في الاستبراء.

٧٢٦ ـ وعن أبي هُريرةَ رضي الله ٢ / ٢٢٧ حضرت ابو جريره رفاتي سے روايت ہے 'رسول عنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «إذا لَبِسْتُمْ، الله طلَّيْكِمْ نِي فرمايا ، جب تم كيرًا ببنو اور وضو كرو تو وَإِذَا تَوَضَّأْتُمْ، فَابْدَؤُوا بِأَيَامِنكُمْ» حديث واكبي اعضاء سے ابتدا كرو-صحيح، رواه أبو داود والترمذي بإسناد

صحيح .

(ابو داؤد' ترمذی' اس کی سند صحیح ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب الانتعال \_ وسنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما جاء بأي رجل يبدأ إذا انتعل؟ \_ واللفظ لأبي داود.

> ٧٢٧ ـ وعن أنس رضي الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ أَتَى مِنِّى، فَأَتَّى الجَمْرَةَ فَرَمَاهَا، ثُمَّ أَتَى مَنْزِلَهُ بِمِنِّي، وَنَحَرَ، ثُمَّ النَّاسَ. متفقُّ عليه. وفي روايةٍ: لمَّا رَمَى الجَمْرَةَ، وَنَحَرَ نُسُكَهُ وَحَلَقَ، نَاوَلَ (بطور تبرك) لوگول كو ديخ شروع كردي-الحَلَّقَ شقَّهُ الأَيْمَنَ فَحَلَقَهُ، ثم دَعَا أَبَا طَلْحَةَ الأنصَارِيُّ رضى الله عنه، فَأَعطَاهُ إيَّاهُ، ثمَّ نَاوَلَهُ الشِّقَّ الأَيْسَرَ فقال: «احْلِقْ» فَحَلَقَهُ فَأَعْطَاهُ أَبَا طَلحَةَ فقال: «اقسِمْهُ بَيْنَ النَّاس».

۷ / ۷۲۷ حضرت انس بھالٹنہ سے روایت ہے کہ رسول الله طلق الله من من من من عن تو جمرك ير آئ اور اس تنكريان مارين كهرمني سے اپني قيام گاه ير تشريف لائے قال لِلحلاَّقِ: «خُذُ» وَأَشَارَ إلى جَانِبه اور جانور قربان كيا كيم سرموند في والے سے فرمايا كيك الأَيْمَنِ، ثُمَّ الأَيْسَرِ، ثمَّ جَعَلَ يُعْطِيهِ الله صح ك بال كاث اور (ہاتھ سے) اپنی واكبی جانب اشارہ فرمایا۔ پھر بائیں جھے کے۔ پھر آپ کے وہ بال

(بخاری و مسلم) اور ایک روایت میں ہے جب آپ کے جمرے کو کنگریاں مارلیں اور اپنی قرمانی ذبح کرلی اور سرمنڈوانے لگے تو آپ منے سر مونڈنے والے کی طرف اینے (سر کا) وایاں حصہ کیا' اس نے اسے مونڈ دیا' پھر آپ ہے حضرت ابوطلحہ انصاری میکو بلا کروہ بال انہیں دے دیئے۔ پھر آپ من الموند نے والے کی طرف) اپنا بایاں حصہ کیا اور فرمایا اس کے بال مونڈ کس اس نے وہ بھی مونڈ ویے 'آپ کے وہ بال بھی حضرت ابوطلح اکو دے دیے اور فرمایا' انهیں لوگوں میں بانث دو۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب الماء الذي يغسل به شعر الإنسان ـ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب بيان أن السنة يوم النحر أن يرمى ثم يحلق.

242- فوائد: (۱) دس ذوالحبه كو عرفات سے واپس آگر صرف جمرہ عقبه كو كنگرياں مارنی ہوتی ہیں- پھر قربانی اور پھر طلق' اور پھر خانہ کعبہ جاکر طواف افاضہ جے طواف زیارت بھی کہتے ہیں۔ یوم النحر کو یہ چار کام اس ترتیب سے

کئے جائیں تاہم کسی وجہ سے تقدیم و تاخیر ہوجائے تو شرعاً کوئی حرج نہیں ہے۔ علاوہ اذیں اس روز کنگریاں مارنے کے بعد محرم حلال ہوجاتا ہے لیکن یہ حلت صغریٰ ہے بعنی بیوی کے علاوہ دو سری چیزیں اس کے لئے حلال ہوجاتی ہیں' جیسے خوشبو وغیرہ لگانا اور طواف افاضہ کے بعد مکمل حلال ہوجاتا ہے (۲) دو سری بات اس سے یہ معلوم ہوئی کہ حلق یا تقفیر میں سرکے دائیں جانب سے اس کا آغاز کیا جائے (۳) اس میں بالوں کو بطور تبرک تقسیم کرنے کا بھی ذکر ہے جو نبی ساتھ کے دائیں جانب سے میں سے ہے۔ اب بھی رسول اللہ ساتھ کے آثار باعث تبرک ہیں بشرطیکہ وہ واقعی رسول اللہ ساتھ کے آثار ہوں۔



# ٢ ـ كِتَابُ أَدَبِ الطَّعَامِ

#### ١٠٠ - بَابُ التَّسْمِيةِ فِي أَوَّلِهِ وَالْحَمْدِ \*١٠ كُلُّ فَي أَوَّلِهِ وَالْحَمْدِ \*١٠ كُلُّ فَي أَعَاز مِين بَسم الله برُّ هنا اور اس کے آخر میں الحمد للد کمنا فِي آخِرِهِ

ا / ۷۲۸ حضرت عمر بن ابی سلمه وی الله سے روایت ہے كه رسول الله طلي الله على على الله على الله كانام لو (لعني آغاز میں بھم اللہ پڑھو) اور دائیں ہاتھ سے کھاؤ اور اینے سامنے سے کھاؤ۔ (بخاری ومسلم)

٧٢٨ ـ عن عُمَرَ بنِ أبي سَلَمَةً رضي الله عنهما قال: قال لي رسولُ اللهِ ﷺ: ﴿ سَمِّ اللهَ وكُلْ بِيَمِينِكَ، وكُلْ مِمَّا يَليكَ» متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام، والأكل باليمين، وباب الأكل مما يليه \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب

278- فوائد: اس میں سب سے پہلا ادب بیہ بتلایا گیا ہے کہ ہم اللہ پڑھ کر کھانے یا پینے کا آغاز کیا جائے۔ دو سرا ادب بیہ کہ اپنی طرف سے اور اینے سامنے سے کھاؤ۔ دو سرول کے سامنے سے چن چن کر مت کھاؤ۔ بیہ اس صورت میں ہے کہ جب کسی بڑے برتن (طباق' سینی' یا تھالی وغیرہ) میں بیک وقت کی افراد مل کر کھائیں اور کھانا بھی ایک ہی قشم کا ہو - اگر انواع و اقسام کی چیزیں ہول (جیسے مختلف کھل) تو پھر دو سرے لوگول کی طرف ے بھی ہاتھ بردھا کر چیز لینا جائز ہوگا۔ یہ صدیث بھی پہلے گزر چکی ہے۔

٧٢٩ ـ وعن عَائشةَ رضيَ الله عنها ٢ / ٢٩٤ حضرت عائشه رَضَ الله عنها ٢ / ٢٩٤ قالَتْ: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إذا أكلَ الله طلي الله علي جب تم مين سے كوئى شخص كھانا أَحَدُكُمْ فَلْيَذْكُرِ اسْمَ اللهِ تَعَالَى، فإنْ نَسِيَ كَمَانِي كَمَانِي اللهِ يَوْ الله كَا نَام ياو كرے (بم الله يره هے) اگر أَنْ يَذْكُرَ اسْمَ اللهِ تعالى في أُولِهِ، فَلْيَقُلْ: كُمانِ كَمَانِ مِن الله كانام لينا بهول جائ تواس

بسْم اللهِ أَوَّلَهُ وَآخِرَهُ». رواه أبو داود، طرح كمه لع بسم الله اوله وآخره (اول اور آخر دونوں حالتوں میں اللہ کے نام سے) والترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

(ابوداؤد 'ترمذي 'حسن صحيح)

تخريج: سنن أبي داؤد، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام ـ وسنن ترمذي، أبواب الأطعمة، باب ما جاء في التسمية على الطعام.

279- فوائد: اس میں مزید آسانی عطا کردی گئی ہے کہ آغاز میں ہم الله پڑھنا یادنہ رہے تو درمیان میں یا آخر میں جب بھی یاد آجائے تو مذکورہ الفاظ میں الله کو یاد کرلیا جائے۔

س / ۲۳۰ حضرت جابر رہائٹر سے روایت ہے کہ میں قال: سَمعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ يقولُ: «إذا في رسول الله طلي يم فرمات موع سنا آپ فرما رب دَخَلَ الرَّجُل بَيْتَهُ، فَذَكَرَ اللهَ تعالى عِنْد تھے جب آدمی ایخ گرمیں وافل ہوتا ہے اور وافل دُخُولِهِ وعِنْدَ طَعامِهِ، قنال الشَّيْطانُ مونے اور کھانے کے وقت اللہ کا ذکر کرتا ہے تو شیطان لأصْحَابِهِ: لا مَبِيت لَكُم ولا عَشَاءَ، وإذا اين ساتھيوں سے كتا ہے (يمال) تمهارے لئے نہ دخَل، فَلَمْ يَذَكُرِ اللهَ تَعَالَى عِنْد دخُولِهِ، رات گزارنے كى جگه ہے اور نہ رات كا كھانا اور جب قال الشَّيْطَانُ: أَدْرَكتُمُ المَبيتُ؛ وإذا لِمْ واخل بوتا ب لينن واخل بوت وقت الله كانام نهين يَذْكُرِ اللهَ تَعَالَى عِنْدَ طَعَامِهِ قال: أَدْرَكْتُمُ لِيتًا وَشَيطان كُمَّا بِ تَهمِس (يهال) رات كزارنے كا ٹھکانا مل گیا ہے اور جب کھانے کے وقت بھی اللہ کا نام نمیں لیتا تو شیطان کہتا ہے کہ متہیں شب باشی کا ٹھکانا اور کھانا دونوں مل گئے ہیں۔ (مسلم)

٧٣٠ ـ وعن جابرِ رضيَ الله عنه المَبيتَ وَالعَشَاءَ» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

\* الله كا نام لينا علوم مواكه فدكوره او قات مين شيطان اور اس كے چيلے چانوں سے بيخ كے لئے الله كا نام لينا ضروری ہے اور اللہ کا نام لینے سے مراد وہ مسنون دعائیں ہیں جو ایسے موقعوں کے لئے احادیث میں بیان کی گئی ہیں۔ جیسے کھانے کے شروع میں ہم اللہ پڑھنا اور گھرمیں واخل ہوتے وقت اللهم انبی اسئلک خیر المولج وحير المخرج بسم الله ولحنا وعلى الله ربنا توكلنا والماء

٧٣١ ـ وعن حُذَيْفَة رضيَ اللهُ عنه ٢٣ / ٢٣ حضرت عذيفه بنالتر سے روايت ہے كہ جب قال: كنَّا إذا حَضَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ بِم رسول الله مَلْقَالِم كم ساته كسى كھانے ميں شريك طَعَاماً، لَمْ نَضَعْ أَيدِينَا حَتَّى يَبْدَأَ مُوتَ تُومِم كَالْم مِن اس وقت تك المته ذالت رسولُ اللهِ عَلَيْ فَيَضَعَ يَدَه. وَإِنَّا حَضَرْنَا مَعَهُ جب تك رسول الله طَلْيَامُ ابنا باته وال كر بيل نه مَرَّةً طَعَاماً، فَجَاءَتْ جَارِيَةٌ كَانَّهَا تُدْفَعُ، فرات - ايك مرتبه بم كھانے ميں آپ ك ساتھ فَذَهَبَتْ لِتَضَعَ يَدَهَا فِي الطَّعَامَ، فَأَخَذَ شريك عَ كم العائك ايك الركي آئي، أويا كم اس

مُعَ يَدَيْهِمَا» ثُمَّ ذَكَرَ اسمَ اللهِ تَعَالَى وَأَكلَ. رواه مسلم.

رسولُ اللهِ ﷺ بيدِهَا، ثمَّ جَاءَ أَعْرَابيُّ كأنَّمَا وصليلا جارها م (يعنى تيزى سے آئى) اور كھانے ميں اينا يُدْفَعُ، فَأَخَذَ بِيَدِهِ، فقال رسولُ اللهِ عَلَيْ: المَحْمُ وَالْنِهُ مَلَى تُورسول الله طَنْ يَكِمُ لِيا-"إِنَّ الشَّيْطَانَ يَسْتَحِلُ الطَّعَامَ أَنْ لا يُذْكَرُ كِيرِ ايك ديماتي آيا (اور وه بھي اتني تيزي سے آيا) گويا اسمُ اللهِ تعالى عليه، وَإِنَّهُ جَاءَ بهذهِ كه اسے وهكيلا جاربا ہے۔ پس آپ نے اس كا (جي) الجَارِيةِ لِيَسْتَحِلَ بِهَا، فَأَخَذْتُ بِيَدِهَا، باته كَيْرِليا اور آپ في فرمايا بس كھانے پر الله كانام فَجَاءَ بَهَذَا الأَعْرَابِيِّ لِيَسْتَحِلُّ بِهِ، فَأَخَذْتُ نَه ليا جائ تو شيطان اس كو الني لئ حلال سجها ب بيدِهِ، وَالَّذي نَفسَي بِيدِه! إِنَّ يَدَه في يَدي اور وبي شيطان اس لركي كو لايا تقاتاكه اس كے ذريع سے وہ اس کو حلال کرلے تو میں نے اس لڑکی کا ہاتھ بکڑ لیا۔ پھروہ اس دیماتی کو لایا تاکہ اس کے ذریعے سے کھانے کو حلال کرلے تو میں نے اس کا ہاتھ بھی پکڑ لیا۔ فتم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے' یقیناس شیطان کا ہاتھ ان دونوں کے ہاتھوں سمیت میرے ہاتھ میں ہے۔ پھر آپ یے اللہ تعالی کا نام لیا اور كھانا تناول فرمايا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

اسا کے فوائد: اس میں بھی اللہ کا نام نہ لئے جانے کی صورت میں شیطان اور اس کے چیلوں کی شرکت کا اثبات ہے۔ اس کئے کھانے سے پہلے بسم اللہ ضرور پڑھ لینی چاہیے۔ اس میں ہاتھ پکڑنے کا جو واقعہ مذکور ہے 'یقینا ایسا ہوا ہوگا' آپ نے اللہ کی طرف سے علم یاکر ان کے ہاتھ پکڑ گئے اور ان کی شرکت سے کھانے کو محفوظ رکھا۔ جارے پاس نہ وہ ذریعہ علم ہے جو ایک پیمبر کے پاس ہوتا ہے اور نہ وہ طاقت جو تائید اللی سے انہیں حاصل ہوتی ہے۔ بنابریں ہمارے لئے شیطان سے بچنے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ ایسے موقعوں پر پہلے اللہ کا نام لیں۔ دوسرے' اس میں کھانے کا ایک ادب سے بھی بیان کیا گیا ہے کہ کھانے کا آغاز وہ کرے جو بڑا اور معزز ہو۔ نہ سے کہ بیک بارگی ڈھورڈ نگروں کی طرح کھانے پر بل پڑیں جیسا کہ آج کل دعوتوں میں بدیے ہودگی عام ہے اور سے اسلام کی تعلیمات سے انحراف کا تیجہ ہے کہ بیر نام نماد مسلمان اب کھانا بھی انسانوں کی طرح نہیں کھا سکتے بلکہ الله في ان كو ايبا و نكر بناديا ہے جس كو تبھى كھانا ديكھنا نصيب نہ ہوا ہو-ع

#### حذر اے چیرہ دستال سخت ہیں فطرت کی تعزیریں

٧٣٢ \_ وعن أُمَيَّةَ بن مخشِيً ٢٣٢/٥ حضرت اميه بن مخشى صحابي رفائته سے روايت الصَّحَابِيِّ رضيَ الله عنه قَال: كَانَ حِي كَم رسول الله ماليُّكِم تشريف فرما تح اور ايك آدى رسُولُ اللهِ ﷺ جَالِساً، وَرَجُلٌ يَأْكُلُ، فَلَمْ بِغِيرِبِم الله بِرِع كَمَانا كَمَارِما تَمَا حَيْ كه جب اس ك يُسمِّ اللهَ حَتَّى لَمْ يَبْقَ مِنْ طَعَامِهِ لُقُمَةٌ ، فَلَمَّا كَامَا عَلَا مرف ايك لقمه باقى ره كيا اور اس ال

رَفَعَهَا إلي فِيهِ، قالَ: بِسمِ الله أوَّلَهُ اللهِ منه كي طرف الماليا تو (ياد آنے پر) اس نے كما ' وَآخِرَهُ، فَضَحِكَ النبيُّ عَلَيْ، تُمَّ قال: بسم الله اوله وآخره- توني النَّهَيْم مسكرات اور فرمایا شیطان اس کے ساتھ کھانا کھاتا رہا' پس جب اس اللهِ اسْتَقَاءَ مَا في بَطِنِهِ». رواه أبو داود، نے اللہ كانام ليا تو اس نے اپنے پيٹ كا سارا كھانا قے کرکے باہر نکال دیا۔ (ابو داؤد' نسائی)

«مَا زَالَ الشَّيْطَانُ يَأْكُلُ مَعَهُ، فَلَمَّا ذَكر اسمَ والنسائي.

تخريج: سنن أبي داؤد، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام.

امام منذری نے اسے سنن الکبری للنسائی کی طرف منسوب کیا ہے۔ شیخ البانی نے اسے ضعیف کما ہے۔

٧٣٣ \_ وعن عائشةَ رضيَ الله عنها ٢ / ٣٣٣ حفرت عائشه رَبَّيَ الله عنها ٢ / ٢٣٣ قَالَتْ: كَانَ رسولُ الله ﷺ يَأْكُلُ طَعَاماً في رسول الله طَلْيَامِ (ايك روز) البيخ جِيه صحاب ك ساتھ ستَّةً مِنْ أَصحَابِهِ، فَجَاءَ أَعْرَابِيٌّ، فَأَكَلهُ كَانَا تَاول فرما رب شف كم ايك ديماتي آيا اور سارا بِلُقْمَتِيَّن، فقال رَسولُ اللهِ ﷺ: «أما إنَّهُ لوْ كَان دو لقمول مِين كَما كَيا تو رسول الله طَالِيَا عَلَي فرمايا ' سَمَّى لَكَفَاكُمْ»، رواه الترمذي وقال: من لوا الربي الله كانام لے ليتا توبيه كھاناتم سب كو كافى ہوجاتا۔ (ترمذی مس صحیح)

حديثٌ حسنٌ صحيحٌ .

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأطعمة، باب ما جاء في التسمية على الطعام.

ساساك- فواكد: الله ك نام سے كھانے ميں بركت ياتى ہے اور نام نہ لينے سے بركت اٹھ جاتى ہے-

ے / ۱۹۳۷ حضرت ابوامامہ بنالٹنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم طالع کے سامنے سے جب دستر خوان اٹھایا جاتا «الحَمْدُ للهِ كَثِيراً طَيِّباً مُبَارِكاً فِيه، غَيْرَ لَوْ آبُ بِي دعا يرْ صحة ، تمام تعريفين الله بي كے لئے بين ، مَكْفِيٍّ وَلَا مُوَدَّع، وَلا مُسْتَغْنَى عَنْهُ رَبُّنَا» إلى تعريف جو بهت هو الميزه مو اور اس مين بركت دى گئی ہو۔ نہ اس سے کفایت کی گئی ہے نہ بیہ آخری کھانا ہے اور نہ اس سے بے نیازی ہو سکتی ہے۔' اے ہمارے

٧٣٤ ـ وعن أبي أُمامة رضيَ الله عنه أنَّ النبيَّ عَلَيْ كَانَ إذا رَفَعَ مَائِدَتَهُ قال: رواه البخاري.

رب! (بخاری) تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب ما يقول إذا فرغ من طعامه.

۱۳۲۷ - فوائد: غیر مکفی ولا مودع ولا مستغنی عنه ' میں ضمیر کھانے کی طرف لوٹی ہے جیا کہ ہم نے ترجمہ کیا ہے لینی ہم نے کھانا تو کھالیا ہے لیکن یہ اتنا کافی نہیں ہے کہ اس کے بعد ہمیں اس کی مزید ضرورت نہ رہے بلکہ اے رب! ہمیں تیرے رزق کی ہروقت ضرورت ہے۔ ولا مودع 'یہ وداع سے ہے یعنی سے ہمارا آخری کھانا نہیں ہے اور نہ ہم اس سے مجھی بے نیاز ہو کتے ہیں۔ بعض نے ضمیر کا مرجع اللہ کو اور بعض نے حمد کو بتلایا ہے۔ مائدہ کے معنی بقیہ کھانے یا مطلق کھانے یا کھانے کے برتن کے ہیں۔ اردو کے دسترخوان میں بھی یہ سارے مفہوم آجاتے ہیں۔ کھانے کے آخر میں اس دعائے ماثور کے ذریعے سے اللہ کی حمد کرلینی مسنون و

٧٣٥ \_ وعن مُعَاذِ بن أنسِ رضي ٨ / ٢٣٥ حضرت معاذ بن انس بناتي سے روايت ب اللهُ عنه قالَ: قَالَ رسُولُ اللهِ عِيلَةِ: «مَنْ أَكَلَ رسول الله طلَّيَكِم نے فرمایا ، جس شخص نے کھانا کھایا ، پھر طَعَاماً فقال: الحَمْدُ للهِ الَّذي أَطْعَمَني بيه وعا يرهي منهم تعريفين اس الله كے لئے بين جس ف هذا، وَرَزَقَنِيهِ مِنْ غَيْرِ حَوْلٍ مِنِّي وَلا قُوّةٍ، مجمع مي كلايا اوربه رزق مجمع ديا 'بغير ميرى طاقت يا تدبير غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبهِ ، رواه أبو داود، اور قوت کے- تو اس کے اگلے گناہ (صغیرہ) معاف كرديئ جاتے ہيں۔

والترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ .

(ابوداؤد ترمذی- بیر حدیث حسن ہے)

تخريج: سنن أبي داود، أوائل كتاب اللباس \_ وسنن ترمذي، أبواب الدعوات.

۵۳۵- فوائد: اس میں کھانے کے آخر میں اللہ کی حمد بیان کرنے کا نتیجہ اور ثواب بتلایا گیا ہے کہ اس کے بچھلے صغیرہ گناہ معاف کردیئے جائیں گے۔

١٠١ - بَابُ لاَ يَعِيبُ الطَّعَامَ اللَّهَاء كَمَانَ كَ عِيبِ نه فكالني اور كماني كي تعریف کرنے کے مستحب ہونے کابیان واستخباب مدحه

٧٣٦ عن أبي هُريرة رضيَ اللهُ عنهُ ١ / ٢٣٦ حفرت ابو بريره بنائيَّة سے روايت ہے كه قَالَ: مَا عَابَ رسُولُ اللهِ ﷺ طَعَاماً قَطُّ، رسول الله التَّه التَّه عَابَ رسُولُ الله عيب نهين إن اشْتَهَاهُ أَكَلَهُ، وَإِنْ كَرِهَهُ تَرَكَهُ. متفقُّ ثكالًا الروه كهانا يبند موتا توكها ليت اور اكر ناببند موتا تو اسے چھوڑ دیتے۔ (بخاری ومسلم) عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأنبياء \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب لا يعيب الطعام.

٢ ١١٥- فواكد: اس ميں نبي كريم التي الم الله الله كا يان ہے جس ميں ہم سب مسلمانوں كے لئے اسوہ حسنہ ہے۔ ہم مسلمانوں کا طرز عمل اس اسوہ حسنہ کے برعکس ہے -ہم کھانوں کے ذائع میں ذراسی کمی بیشی پر تسان سریر اٹھالیتے ہیں اور ایک طوفان برپا کردیتے ہیں۔ کاش ہم اپنے پیغبرعلیہ العلوة والسلام کے اسوہ حسنہ کو ایناسکیں-

> ٧٣٧ \_ وعن جابرِ رضيَ الله عنه أنَّ النبيِّ عَلَيْ سَأَلَ أَهْلَهُ الأُدْمَ فقالُوا: ما عِنْدَنَا إِلَّا خَلُّ، فَدَعَا به، فَجَعَلَ يَأْكُلُ ويقول: «نِعْمَ الأُدْمُ الخَلُّ، نِعْمَ الأُدْمُ الخَلُّ» رواه

۲ / ۲س حضرت جابر رہائٹر سے روایت ہے کہ نبی كريم النايل نے اپنے گھر والوں سے سالن مانگا' تو انہوں نے کما' ہمارے ماس سرکے کے علاوہ کچھ نہیں۔ تو آپ نے وہی منگوایا اور (اس کے ساتھ) کھانا شروع کردیا اور فرمانے لگے کہ سرکہ تو بہت اچھا سالن ہے۔ سرکہ تو بت اجھا سالن ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب فضيلة الخل والتأدم به.

ے ساے - فوائد: اس میں بھی نبی ملٹی کی اس سادگی اور تواضع کا بیان ہے جو کھانے پینے کے معاملے میں آپ نے ہیشہ اختیار کئے رکھی۔ جس طرح رہن سہن اور یوشاک میں آپ نے شاہنہ ٹھاٹھ باٹھ سے گریز کیا' اس طرح خوراک میں بھی تکلفات سے اجتناب برتا بلکہ یر تکلف کھانے تو کجا' جو بھی سامنے یا میسر آجاتا اس سے گزارہ کر لیتے۔ ادم' ادام کی جمع ہے' اس کے معنی سالن کے ہیں یعنی جس کے ساتھ بھی روٹی کھائی جاسکے وہ ادام (سالن) ہے۔

#### ۱۰۲ روزے دار کے سامنے جب کھانا آئے ١٠٢ \_ بَابُ مَا يَقُولُهُ مَنْ حَضَرَ الطَّعَامَ مگروہ روزہ افطار نہ کرے تو کیا کے؟

١ / ٢٣٨ حضرت ابو مريره رفاتند سے روايت ہے ' رسول الله ملی کے فرمایا جب تم میں سے کسی کو کھانے کی دعوت دی جائے تو اسے چاہیے کہ وہ قبول کرے-اگر وہ روزہ دار ہو تو (دعوت کرنے والے کے حق میں) دعا کردے اور اگر روزے سے نہ ہو (یا نقلی روزہ ہو اور اسے تو ژلے) تو دعوت کھالے۔ (مسلم)

علاء نے کما ہے فلیصل کے معنی ہیں کہ وہ وعاكردے اور فليطعم كے معنى بين كھالے۔ وَهُوُ صَائِمٌ إِذَا لَمْ يُفْطِرْ

٧٣٨ ـ عن أبي هُريرة رضيَ اللهُ عنه قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْ : «إذا دُعِيَ أَحَدُكُمْ، فَلْيُجِبْ؛ فَإِنْ كَانَ صَائماً فَلْيُصَلِّ، وَإِنْ كَانَ مُفْطِراً فَلْيَطْعَمْ» رواه مسلم. قال العُلَمَاءُ: مَعْني "فَلْيُصَلِّ»: فَلْيَدْعُ، ومعنى «فَلْيَطْعَمْ»: فَلْيَأْكُلْ.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب الأمر بإجابة الداعى إلى دعوة.

۸ساے فوائد: نفلی روزہ شرعاً توڑنے کی اجازت ہے اس کی کوئی قضا نہیں ہے۔ جیسا کہ نبی کریم سائیلم کے عمل سے ثابت ہے۔اس کئے دعوت ملنے پر روزہ تو از کر بھی دعوت کھالینا جائز ہے' تاہم اگر کوئی روزہ تو اُنا پیند نہ کرے تو دعوت دینے والے کے حق میں خیرو برکت کی دعاکر دے۔ تاہم الیی دعوتیں قبول کرنے سے انکار کردیا جائے جن میں اسراف ' بے ہودہ غیر شرعی رسمول اور الله کی نافرمانیوں کا علانیہ ار تکاب کیا جاتا ہے۔ جیسے شادی بیاہ ' منگنی ' ولیمے اور سالگرہ کی تقریبات وغیرہ ہیں۔ ان کا بائیکاٹ نمایت ضروری ہے ' ورنہ شریک ہونے والا بھی گناہگار ہو گا۔

۱۰۱۰ کسی شخص کو کھانے کی دعوت دی جائے اور اس کے ساتھ کوئی اور بھی لگ جائے تو وہ اس کو کیا کے؟

٧٣٩ ـ عـن أبى مسعـود البَـدْدِيِّ ١/ ٢٣٩ حضرت ابومسعود بدرى بناتُنه سے روایت ہے کہ ایک مخص نے رسول اللہ ملٹائیم کو کھانے کی دعوت لِطَعَام صَنَعَهُ لَهُ خَامِسَ خَمْسَةٍ، فَتَبِعَهُمْ وى جو اس في آپ كے لئے تيار كيا تھا ا آپ پانچويں

١٠٣ ـ بَابُ مُا يَقُولُهُ مَنْ دُعِيَ إِلَى فَتَبعَهُ غَيْرُهُ

رضيَ الله عنه قال: دَعَا رَجُلُ النَّبِيِّ ﷺ

رَجُلٌ، فَلَمَّا بَلَغَ الباب، قال النبيُّ عَيْنَ: «إِنَّ هذا تَبِعَنَا؛ فَإِنْ شئتَ أَنْ تَأْذَنَ لَهُ، وَإِنْ شِئتَ رَجَعَ » قال: بل آذَنُ لهُ يا رسولَ اللهِ! متفق عليه .

تھے (لینی مرعوبین میں آپ کے علاوہ چار آدمی اور تھے) یں ان کے ساتھ ایک (چھٹا) آدمی اور شامل ہو گیا۔ جب آب الا (داعی کے) دروازے پر پنچے تو اس سے نبی طلیا نے فرمایا کہ یہ شخص ہمارے ساتھ آگیا ہے اگر تم چاہو تو اسے اجازت دے دو اور اگر چاہو تو واپس چلا جائے 'اس نے کما (نہیں) یارسول اللہ! بلکہ میں اسے اجازت دیتا ہوں- (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب الرجل يتكلف الطعام لإخوانه، وكتاب البيوع وكتاب المظالم ـ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب ما يفعل الضيف إذا تبعه غير من دعاه صاحب الطعام.

2004 - فوائد: بغیر دعوت کے اس طرح طفیل بن کر دعوت میں شریک ہونا غیر اخلاقی حرکت ہے تاہم صاحب دعوت سے اجازت لے لی جائے تو اس کی گنجائش ہے ' چنانچہ نبی اللہ لیے اس لئے اجازت طلب فرمائی۔

۱۰۴۷ اینے سامنے کھانے کا اور نامناسب انداز سے کھانے والے کو نقیحت و تادیب كرنے كابيان

١٠٤ \_ بَابُ الأَكْلِ مِمَّا يَلِيهِ وَوَعْظِهِ وَتَأْدِيبِهِ مَنْ يُسِيءُ أَكْلَهُ

ا/ ۲۴۰ حضرت عمر بن انی سلمه ری شای بیان فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ طاقی کے برورش میں نو عمر بچہ تھا حِجْر رسولِ اللهِ ﷺ، وَكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ (كيونكه ان كے والدكى وفات كے بعد ان كى والدہ في الصَّحْفَةِ، فقال لِي رسولُ اللهِ عَلَيْ: حضرت ام سلمه رَيَ الله ما الله ما الله ما الله عليه عقد مين «يَا غُلامُ! سَمِّ اللهَ تَعَالَى، وَكُلْ بِيَمِينِكَ، آكَنُ تَعِين) اور ميرا ہاتھ (كھاتے وقت) يورے برتن میں گھومتا تھا تو مجھ سے رسول اللہ ملتھیا نے فرمایا' اے «تَطِيْشُ » بكسر الطاء وبعدها ياءٌ مثناة من الرك! الله تعالى كانام لے اور داكي باتھ سے كھا اور

٧٤٠ ـ عن عمر بن أبي سَلَمَةَ رضى الله عنهما قال: كنْتُ غلاماً في وكُلْ مِمَّا يَلِيكَ» متفقٌ عليه. ُقوله: تحت، معناه: تتحرّك وتمتدّ إلى نواحي ايم مامنے سے كھا۔

(بخاری و مسلم)

تطیش طاء پر زیر اور اس کے بعد یاء۔ اس کے معنی ہیں اس کا ہاتھ حرکت کرتا اور برتن کے کناروں تک دراز ہو تا تھا۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب التسمية على الطعام والأكل باليمين، وباب

الأكل مما يليه \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب وأحكامهما.

• ايس برتن كو جس مين بالغ بي كو كت بين صحفة 'ايس برتن كو جس مين بانج آدميون كا اور قصعة' ایسے برتن کو کہتے ہیں جس میں دس آدمیوں کا کھانا آجائے۔ اس میں نبی طال کیا نے اپنے زیر پرورش بچے کو کھانے کے آواب بتلائے ہیں۔ اس طرح ہر شخص کے لئے ضروری ہے کہ اپنے ذیر تربیت بچوں کی پرورش کرے۔

٧٤١ ـ وعسن سَلَمَةَ بسن الأكوع ٢/١٧١ حضرت سلمه بن اكوع والله سے روايت ب رضيَ اللهُ عنه أن رَجُلاً أكلَ عِنْدَ كه ايك آدمى نے رسول الله طلَّي أم كي باس بائيں ہاتھ رسولِ الله على بشماله، فقال: «كُلْ عَ كَالًا تَ آبُ مَ فَمَالِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ بيَمِينكَ » قال: لا أَسْتطِيعُ ، قالَ: في كما عين اس كي طاقت نبين ركها - آب عن فرمايا و تو «لا اسْتَطَعْتَ» ما مَنْعَهُ إلَّا الكِبْرُ! فَمَا نه بى طاقت ركھے- اسے (نبي ملتَّ اللَّم كا تَعْمَ مانے سے) صرف تکبرنے روکا' پس وہ اپنا ہاتھ اپنے منہ کی طرف نہ اٹھا سکا۔ (لینی آپ کی بدرعاء سے اس کا ہاتھ مفلوج ہوگیا اور وہ اسے اٹھانے کے قابل ہی نہیں رہا) (مسلم)

رَفَعَهَا إلى فِيهِ. رواه مسلم.

تخريج: تقدم في رقم١٥٩ وفي رقم٦١٣.

بھی اسے نقل کیا گیا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ کھانے پینے کے جو آداب ہیں'ان کا خیال رکھنا اور لوگوں کو ان کی تاکید کرنا چاہیے۔ نیز محض تکبرا صحیح بات کا انکار کرنا بہت بڑا جرم ہے جس سے اللہ سخت ناراض ہو تا ہے۔ اس میں نبی کریم ملٹی کے معجزے کا بھی اثبات ہے کہ آپ کی بددعا سے وہ اپنے دائیں ہاتھ کو استعال کرنے کے قابل نہیں رہا۔

١٠٥ - بَابُ النَّهْ عَنِ الْقِرَانِ بَيْنَ ١٠٥ - جب چند افراد مل كر كھارہ مول تو ساتھیوں کی اجازت کے بغیر تھجوروں یا اس وَنَحْوِهِمَا إِذَا أَكُلَ جَمَاعَةٌ إِلاَّ بِإِذْنِ قَسْم كَى دِيكر چيزوں كو دو دو اكتھاكرنا منع ہے۔

ا / ۱۳۲ حفرت جبله بن سحیم بیان کرتے ہیں کہ ہم حضرت عبدالله بن زبير رئي الله كل خلافت مين قحط سالي كا شکار ہوگئے تو ہمیں چند کھجوریں دی گئیں۔ حضرت عبدالله بن عمر ولي الله مارے پاس سے گزرے تو ہم محجوریں کھارہے تھے تو فرمانے لگے کہ دو دو ملاکر نہ کھاؤ' اس کئے کہ نبی ملی اللہ نے ہمیں ملانے سے منع

٧٤٢ ـ عن جَبَلَةَ بن سُحَيْم قال: أَصَابَنَا عامُ سَنَةٍ مَعَ ابْنِ الزُّبَيْرِ، ۖ فَرُزِقْنَا تَمْراً، وَكَانَ عَبْدُ الله بن عمر رضي الله عنهما يَمُرُّ بنَا وَنَحْنُ نَأْكُلُ فيقولُ: لا تُقَارنُوا، فإن النبي عَلَيْة نَهى عن الإِقرانِ، ثم يقولُ: إلَّا أَنْ يَسْتَأْذِنَ الرَّجُلُ

فرمایا ہے' پھر فرمایا' گریہ کہ آدمی اینے بھائی (ساتھی) سے اجازت لے لے۔ (بخاری و مسلم)

أَخَاهُ. متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المظالم، باب إذا إذن إنسان لآخر شيئا جاز، وكتاب الشركة، باب القران في التمر بين الشركاء... وكتاب الأطعمة، باب القران في التمر ـ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب نهي الآكل مع جماعة عن قران تمرتين...

٢٣٨٧- فوائد: اس ميں آج كل كے مسلمانوں كے لئے بدى اہم بدايت ہے جو اخلاقيات سے بالكل نابلد ہو گئے ہیں۔ دعوتوں میں عام طور پر مشاہدہ کیا جاتا ہے کہ ایک شخص اپنے اردگرد کے ساتھیوں سے بے نیاز ہوکر صرف اپی پلیٹ بھرنے سے دلچیں رکھتا ہے۔ کھانے کی یہ حرص ہارے پینمبر کی مذکورہ تعلیم و ہدایت کے خلاف ہے' جس كامقصد دو سرے ساتھيوں كا بھي خيال ركھنا ہے صرف اپنے پيٹ كے لئے ہى ايندهن فراہم كرنا نہيں-

١٠٦ ـ بَابُ مَا يَقُولُهُ وَيَفْعَلُهُ مَنْ يَأْكُلُ ٢٠١ جو شخص كَصانا كَصائح أور سيرنه موتووه کیا کھے اور کیا کرے؟

وَلاَ يَشْبَعُ

٧٤٣ عن وَحْشِيّ بن حرب ١/ ٢٨٣ حفرت وحشى بن حرب بالله سے روايت م رضيَ الله عنه أن أصحابَ رسولِ الله ﷺ كه رسول الله طلَّ الله على أعرض كيا يارسول قَالُوا: يا رسولَ اللهِ! إِنَّا نَأْكُلُ وَلَا نَشْبَعُ؟ الله! بم كُمات بين اور سير نهين موت- آپ في فرمايا قال: «فَلَعَلَّكُمْ تَفْترقُون» قالُوا: نَعَمْ. شايدِتم الك الك كھاتے ہو- انہوں نے كما كال- آپ ا قال: «فَاجْتَمِعُوا عَلَى طَعَامِكُمْ، وَاذْكُرُوا نِ ارشاد فرمايا: پس تم كھانا اجماى طريقے سے كھاؤ اور الله کا نام لو (بسم الله پڑھو) تہمارے لئے کھانے میں بركت ۋال دى جائے گي- (ابو داؤد)

اسْمَ اللهِ، يُبَارَكْ لَكُمْ فيه» رواه أبو داود.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأطعمة، باب الاجتماع على الطعام.

۳**۷۷ - فوائد**: اس سے معلوم ہوا کہ بھم اللہ پڑھ کر اور اجھامی طور پر ایک ہی برتن میں کھانا شکم سیری اور حصول برکت کا سبب ہیں اور ان سے گریز بے برکتی کا باعث۔

١٠٧ - بَابُ الأَمْرِ بِالأَكْلِ مِنْ جَانِبِ ٢٠٠ بيالے كى ايك جانب سے كھانے كا حكم اور اس کے در میان سے کھانے کی ممانعت

وَالنَّهْي عَن الأَكْلِ مِنْ وَسَطِهَا

فيه: قوله عِيَّالَةِ: «وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ» مَتَفَقُّ عليه كماسبق.

اس باب میں سحیحین کی ایک حدیث تو وہ ہے جو پہلے گزر چک ہے کہ اپنے سامنے سے کھاؤ (دیکھو باب نمبر ۱۰ رقم ا / ۱۳۹۰)

عنهما عن النبي على قال: «الْبُرَكَةُ تَنْزِلُ كريم ما اللهِ عنهما عن النبي على قال: «الْبُرَكَةُ تَنْزِلُ كريم ما اللهِ عنهما عن النبي على قال: «الْبُرَكَةُ تَنْزِلُ كريم ما اللهِ عنهما عن النبي على قال الله عنه والما الله عنه والما الله عنه الل

وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ . (ابو داؤر و ترمزي 'يه حديث حسن صحيح ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأطعمة، باب ما جاء في الأكل من أعلي الصحفة \_ وسنن ترمذي، أبواب الأطعمة، باب ما جاء في كراهية الأكل من وسط الطعام.

۱۹۲۷- فوائد: کناروں سے مراد برتن کے کنارے اور اس کا درمیان ہے۔ اس میں کھانے کا ادب بتلایا گیا ہے کہ درمیان میں سے مت کھاؤ بلکہ اپنے سامنے سے اور کنارے سے کھاؤ' خاص طور پر جب کوئی اور بھی ساتھ کھارہا ہو۔ اسی طرح روٹی بھی درمیان میں سے کھالینا اور اس کے کنارے بچا دینا' ممنوع ہوگا۔

ذروتها' ذال پر زیر اور پیش دونوں طرح جائز ہے۔ معنی ہیں' بالائی حصہ (یعنی درمیانی حصہ)

تخریج: سنن أبي داود برقم ٣٧٧٣ ـ وسنن ابن ماجة برقم ٣٢٦٣ وإسناده صحيح. ٢٣٥٥ ـ فواكد: اس مين بهي اجتاعي طور يركهانے اور كناروں سے كھانے كو باعث بركت بتلايا كيا ہے۔ نيز كھنوں

ساتھ روایت کیاہے)

کے بل بیٹھنے کا استحباب ہے۔ علاوہ ازیں نبی کریم ملٹھائیا کے شرف و فضل اور آپ کی تواضع اور عاجزی کا بیان

### ١٠٨ ـ بَابُ كَرَاهِيَةِ الأَكْلِ مُتَّكِئاً

٧٤٦ عن أُبِي جُحَيْفَةَ وَهْبِ بنِ عبدِ الله رضي الله عنه قال: قَالَ رسولُ اللهِ عَلِيْةِ: «لا آكُلُ مُتَّكِئاً» رواه نهيس كهاتا- (بخارى) وَالْوَسَائِدِ كَفِعْل مَنْ يُريدُ الإِكْثَارَ مِنَ الطَّعَام، بل يَقْعُدُ مُسْتَوْفِزاً لا مُسْتَوْطِئاً، جَنْبه، والله أعلم.

۱۰۸ ٹیک لگاکر کھانا مکروہ (نابیندیدہ) ہے

ا / ۲۳۷ حضرت ابو جحیفه وهب بن عبدالله را تمله سے روایت ہے' رسول اللہ طافی مے فرمایا' میں ٹیک لگا کر

البخاري. قال الخَطَّابِيُّ: المُتَكِىءُ هُنَا: المُتَكِىءُ هُنَا: المُتَكِىءُ هُنَا: هو الجالِسُ مُعْتَمِداً على وِطاءِ تحته، عمرادوه آدمى ہے جو اپنے نیچے بچھائے ہوئے گدے قال: وَأَرَادَ أَنَّهُ لا يَقْعُدُ عَلَى الْوِطَاءِ ير سارا لے كر بيٹے۔ مقمد اس سے يہ ہے كہ آپ گدے اور تکیوں پر اس شخص کی طرح نہ بیٹھتے جو زیادہ کھانا کھانے کا ارادہ کرتا ہے ' بلکہ غیر مطمئن ہو کر بیٹھتے وَيَأْكُلُ بُلْغَةً. هذا كلامُ الخَطَّابي، وَأَشَار نه كه الممينان اور قرار بكر كراور بقدر كفايت كهاتي- بيه غَيْرُهُ إلى أَنَّ المُتَّكِىءَ هو المائلُ عَلى المم خطائي كا قول ب اور المم خطائي ك علاوه دو سرول نے اشارہ کیا ہے کہ تکیہ لگانے والے سے مراد وہ ہے جو ایک جانب جھک کر کھائے۔ واللہ اعلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب الأكل متكئا.

٢٧١٧- فوائد: مطلب يه ب كه نيك لكانے سے مراد كيا ہے؟ اس ميں اختلاف ب ابعض لوگوں نے كما ہے کہ کسی ایک جانب جھک کر کھانا' اتکاء ہے' جیسے وائیس یا بائیس ہاتھ پر یا دیوار کے ساتھ ٹیک لگانا وغیرہ اور امام خطانی کے نزدیک ٹیک لگانا یہ ہے کہ اپنے نیچ گدا بچھا کر اطمینان اور سولت سے بیٹا جائے۔ جیسے عام طور پر آلتی پالتی مار کر بیشا جاتا ہے اس طرح کھانا زیادہ کھایا جاتا ہے۔ جبکہ نبی مٹھیل کا طریقہ تھوڑا اور بفدر کفایت کھانا کھانا تھا تاہم آلتی پالتی مار کر بیٹھنے کو ٹیک لگا کر بیٹھنا قرار دینا کسی دلیل سے ثابت نہیں' اس لئے ٹیک لگانے کا پلا مفہوم ہی صحیح معلوم ہو تا ہے اور حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ کھانے والے کے لئے بیٹھنے کامتحب اندازیہ ہے کہ گھٹنوں کے بل پیروں کی پشت (تلوؤں) پر بیٹھے یا دایاں پاؤں کھڑا رکھے اور بائیں پر بیٹھ۔ (فتح الباری، كتاب وباب ندكور)

> ٧٤٧ \_ وعن أنسٍ رضيَ الله عنه قال: رَأَيْتُ رسولَ اللهِ ﷺ جَالَساً مُقْعِياً يَأْكُلُ تَمْراً. أَليَتَيُّهِ بِالأرض، ويَنْصِبُ سَاقَيْهِ.

۲ / ۲س/۷ حضرت انس بناتند سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملٹھایلم کو اس حالت میں بیٹھے ہوئے دیکھا رواہ مسلم. «المُقْعِى»: هو الـذي يُلْصِقُ كه آ**بُ كَ دونوں زانو كھڑے ہوئے تھے اور آپ** تھجور تناول فرہا رہے تھے۔ (مسلم)

المقعی وہ مخص ہے جو اپنے چو ترول کو زمین کے

#### ساتھ ملاتا اور اپنی پنڈلیوں کو کھڑا رکھتا ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب تواضع الأكل وصفة قعوده.

ک ۱۲۷ - فواکد: اس میں نبی کریم طرفیا کے ایک اور انداز نشست کا ذکر ہے۔ یہ زیادہ غیر اطمینان بخش حالت ہے ایک یہ اس وقت کی کیفیت ہے جب آپ بہت جلدی میں ہوتے اور چند کھجوروں کے ذریعے سے بھوک مٹاکر کسی اہم ترکام کے لئے فارغ ہونا مقصود ہوتا جیسا کہ آپ کی وضاحت حضرت انس " ہی کی ایک دو سری حدیث میں موجود ہے جو صحیح مسلم کے باب فدکور میں ہی موجود ہے۔

۱۰۹۔ تین انگیول سے کھانے 'انگیول اور پیالے کو چاٹنے کے پہندیدہ ہونے کا اور چاٹنے سے پہلے انہیں صاف کرنے کی کراہت 'گرے ہوئے لقمے کو اٹھاکر کھالینے اور چاٹنے کے بعد انگیول کو کلائی اور تلوؤں وغیرہ سے صاف کرنے کابیان

١٠٩ ـ بَابُ اسْتِحْبَابِ الأَكْلِ بِثْلَاثِ أَصَابِعِ، وَاسْتِحْبَابِ لَعْقِ الأَصَابِعِ، وَاسْتِحْبَابِ لَعْقِ الأَصَابِعِ، وَكَرَاهَةِ مَسْحِهَا قَبْلَ لَعْقِهَا وَكَرَاهَةِ مَسْحِهَا قَبْلَ لَعْقِهَا وَاسْتِحْبَابِ لَعْقِ الْقَصْعَةِ وَأَخْذِ اللَّقُمَةِ وَاسْتِحْبَابِ لَعْقِ الْقَصْعَةِ وَأَخْذِ اللَّقْمَةِ النَّقِ تَسْقُطُ مِنْهُ وَأَكْلِهَا وَجَوَازِ مَسْحِهَا التَّي تَسْقُطُ مِنْهُ وَأَكْلِهَا وَجَوَازِ مَسْحِهَا بَعْدَ اللَّعْقِ بِالسَّاعِدِ وَالْقَدَمِ وَغَيْرِهِمَا بَعْدَ اللَّعْقِ بِالسَّاعِدِ وَالْقَدَمِ وَغَيْرِهِمَا

ا / 200 حفرت ابن عباس ری است روایت ہے رسول الله طلق فیم نے فرمایا 'جب تم میں سے کوئی شخص کھانا کھائے تو اپنی انگلیاں صاف نہ کرے یمال تک کہ (پہلے) انہیں چاٹ لے یا چٹوالے ' (بخاری و مسلم)

٧٤٨ .. عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قالَ رسولُ الله عنهما قال: (إذا أَكَلَ أَحَدُكُمْ طَعَاماً، فَلاَ يَمسَحْ أَصَابِعَهُ حتى يَلعَقَهَا أَوْ يُلْعِقَها» متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب لعق الأصابع ـ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

۸ ۱۸- فوائد: کپڑے سے بونچھے یا پانی سے دھونے سے قبل انگلیوں کو چائ لینا یا کسی ایسے شخص سے چٹوالینا' جس کے لئے اس میں کراہت نہ ہو' جیسے بیوی' اولاد یا عقیدت مند مرید وغیرہ' پندیدہ امر ہے' کیونکہ اس کا حکم ہے۔ اس کی علت اور حکمت کیا ہے؟ آگے بعض احادیث میں اس کی وضاحت آرہی ہے۔

۲ / ۲۹ حضرت كعب بن مالك بنالله سے روایت ب كه میں نے رسول الله طلق الله كو تین انگلیوں سے كھانا كھاتے ہوئے ديكھا ' پھر جب آپ كھاكر فارغ ہوگئے تو ان كو چاك ليا۔ (مسلم)

٧٤٩ ـ وعن كَعب بن مالك رضي الله عنه قال: رَأَيْتُ رسولَ الله عَلَيْ وَالله عَلَيْ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله ع

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

9 مراك - فوائد: (۱) تين انگيول سے كم كھانا بالعموم متكبرين كى عادت اور بورے باتھوں كا استعال زيادہ حرص كى

علامت ہے -اس کئے سب سے بمتر طریقہ 'طریقہ نبوی ہی ہے تاہم حسب ضرورت زیادہ انگلیوں کا استعال بھی جائز ہے' اس طرح ہاتھوں کا استعال بھی۔ (۲) اس میں بھی انگلیوں کے چاشنے کا اثبات ہے۔

٧٥٠ ـ وعن جابر رضيَ الله عنه أَنَّ ٣ / ٢٥٠ حضرت جابر بن الله سے روايت ہے بے شک رسولَ اللهِ عَلَيْ أَمَرَ بِلَعْتِ الأَصَابِعِ رسول الله ملتَ إلى اور بياله عامع كا علم فرمايا وَالصَّحْفَةِ، وقال: ﴿إِنَّكُمْ لا تَدرُون في أَيِّ بِ اور آپ من فرمايا يقينًا تم نهيس جانت كه تمهارك طَعَامِكم البَرَكَةُ» رواه مسلم. كون سے كھانے ميں بركت ہے؟ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

• 20- فوائد: اس میں انگلیاں اور برتن چائے کی حکمت کا ذکر ہے کہ کھانے والے کو پت نہیں کہ اس نے جو کچھ کھایا ہے اس میں برکت ہے یا جو اجزاء اس کی انگلیوں میں یا کھانے کے برتنوں میں رہ گئے ہیں ان کے اندر ہے؟ اس لئے ان اجزاء کو ضائع نہ کیا جائے بلکہ انہیں بھی چاٹ کر اپنی خوراک میں شامل کرلیا جائے۔ ممکن ہے انمی میں برکت ہو اور وہ انسان کی صحت و قوت کے لئے زیادہ مفید ہوں۔ علاوہ ازیں اس طرح انسان اللہ کی نعمت کی ناقدری کرنے سے بھی پیج جاتا ہے۔

البرَكةُ» رواه مسلم.

١٥١ \_ وعنه أنَّ رسولَ الله على قال: ٣ / ١٥١ سابق راوى بى سے روايت ہے رسول الله «إذا وَقَعَت لُقَمَةُ أَحَدِكُمْ، فَليَأْخُذْهَا فَلْيُمِطْ مِلْيَهِمِ فَ مِلْ جب تم مين سے كسى كالقمه كرجائ تو ما كان بها مِن أذًى وليَأْكُلْهَا، ولا يَدَعْهَا اسے اٹھالے اور اس میں جو گندگی (مثی) لگ گئی ہو للشَّيْطَانِ، ولا يَمسَحْ يَدَهُ بِالْمِندِيلِ حتَّى اسے صاف كرلے اور كھالے اور اسے شيطان كے لئے يَلْعَقَ أَصَابِعَهُ فإنه لا يَدرِي في أيِّ طعامِهِ نه چھوڑے اور اپنے ہاتھ کو تولیے سے نه يو تخفي يمال تك كه (يهله) ايني الكليال جاث ك- اس كئه كه وه نہیں جانتا کہ اس کے کون سے کھانے میں برکت ہے؟ (مسلم "كتاب و باب ندكور)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

ادے - فوائد: اس میں گرے ہوئے لقمے کو اٹھا کر' اسے صاف کرکے کھانے کا حکم دیا گیا ہے' جس میں تواضع کا اظہار بھی ہے اور اللہ کی نعمت کی ناقدری سے اجتناب بھی۔ آج کل لوگ اس حکم نبوی کو بھی اہمیت نہیں دیتے اور اس طرح کرنے میں اپنی توہین اور سکی محسوس کرتے ہیں بلکہ ستم بالائے ستم یہ کہ لقمہ دو لقمہ نہیں' سیروں کے حساب سے کھانا باہر گلیوں اور گھوروں پر چھینک دیتے ہیں۔ اس طرح برتن کو جاٹ کر صاف کرنا تو کا' برتنوں میں کھانا چھوڑ دینا ضروری سمجھتے ہیں جسے بالآ خر کوڑوں کے ڈھیر میں یا نالیوں میں گرا دیا جاتا ہے۔ افسوس سے امت اینے پغیر ( سٹھیم ) کی تعلیمات اور اسوہ حسنہ سے کتنی دور ہو گئ ہے۔ فانا للہ وانا الیہ راجعون

٧٥٢ \_ وعنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ ٢٥٢/٥ سابق راوى بى سے روایت ہے رسول الله قال: «إِن الشَّيْطَانَ يحضُرُ أحدَكم عِندَ كُلِّ التَّهَايُم نِ فرمايا ، بلاشبه شيطان تمهارے ايك كے ساتھ ،

مسلم.

شَيءٍ مِنْ شَأْنِهِ، حتى يَحْضُرَهُ عِندَ طَعَامِهِ؛ الل كے ہر كام كے وقت موجود رہتا ہے ، حتى كه الل فَإِذَا سَقَطَتْ لَقَمَةُ أَحَدِكم فَليَأْخُذُهَا فَلْيُمِط كَ كُعانے ك وقت بھى اس كے پاس موجود رہتا ہے ما كانَ بها مِن أَذى، ثُمَّ ليَأْكُلْهَا ولا يَدعْهَا ليس جب تم مين كى سے لقمه كر جائے تواسے اٹھالے لِلشَّيْطَانِ، فإذا فَرَغَ فَلْيَلْعَقْ أَصَابِعَهُ؛ فإنه اور اس مين جو گندگي (مثي وغيره) لگ گئي م 'اس سے لا يَدرِي في أيِّ طعامِهِ البَرَكَةُ» رواه است صاف كرلے پيراس كھالے اور است شيطان كے لئے نہ چھوڑے۔ پھر جب کھاکر فارغ ہوجائے تو اپنی انگلیاں چاک لے' اس لئے کہ وہ نہیں جانتا کہ اس کے کون سے کھانے میں برکت ہے؟ (مسلم)

(کتاب و پاب ندکور)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

201- فوا كد: شيطان كے التكندوں سے ہروقت بچنے كى كوشش كرتے رہنا چاہيے- حتى كه كھانے كے وقت بھی۔ اسی لئے آغاز میں بسم اللہ پڑھنے کی تاکید ہے تاکہ انسان شیطان کی شرکت اور شرارتوں سے محفوظ ہوجائے اور گرے ہوئے لقمے کو چھوڑ دینا اور اسے نہ اٹھانا، گویا شیطان اور اس کے چیلوں چانٹول کو وسوسہ اندازى كاموقع فراجم كرتا ب- فنعوذ بالله من الشيطان الرحيم واعوانه

٧٥٣ ـ وعن أنسِ رضي الله عنه ٢ / ٤٥٣ حضرت انس رفائتي سے روايت ہے كہ قال: كان رسولُ اللهِ عَلَيْ إذا أَكُلَ طَعَاماً، رسول الله طليَّة إنه الله عَلَيْ تَنول الكَّالِل لعقَ أصابعَهُ النَّلاثَ، وقالَ: «إذا سَقَطَتْ عات ليت اور فرمات كه جب تم مين سے كسى كالقمه ركر لُقْمَةُ أَحَدِكم فَلْيَأْخُذْهَا، وليُمِطْ عنها جائے تواسے اٹھالے اور اس سے گندگی (مٹی 'ریت الأذَى، وليَأْكُلْهَا، ولا يَدَعْها لِلشَّيطَانِ» وغيره) كوصاف كرلے اور كھالے اور اسے شيطان كے وَأَمَرَنَا أَن نَسلُتَ القَصعَةَ وقال: «إنَّكم لِتَ نه جِمورث اور آبٌ جمين به حكم (بهي) ويت كه لا تَدْرُونَ في أيِّ طَعَامِكم البَرَكَةُ» رواه بم سالن كا برتن جات كر صاف كياكري اور فرمات کیونکہ تم نہیں جانتے کہ تمہارے کون سے کھانے میں مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب لعق الأصابع والقصعة.

٧٥٤ ـ وعن سعيد بنِ الحارثِ أنه ٤ / ٤٥٣ حفرت سعيد بن حارث سے روايت ہے سأل جابراً رضيَ الله عنه عن ِ الوضوءِ ممَّا كم انهول نے حضرت جابر بنائتہ سے آگ پر يكي ہوكي چيز مَسَّتِ النَّارُ، فَقَال: لا، قَد كُنَّا زَمَنَ كَ كُمان سے وضو (ٹومنے) كا مسلم يوچها تو انہول نے فرمایا' وضو نہیں ٹوشا۔ (پھر فرمایا) کہ نبی ملٹھیلم کے زمانے میں اس قتم کے کھانے (جو آگ پر یکے ہوتے) ہمیں

برکت ہے۔مسلم (حوالہ مذکور)

النبيِّ عَيْكَةً لا نَجدُ مِثلَ ذلك الطعام إلَّا قلِيلًا، فإذا نَحنُ وَجَدْنَاهُ، لَم يَكنَّ لَنا

مَنَادِيلُ إِلَّا أَكُفَّنَا وسَوَاعدَنَا وأَقْدَامَنَا، ثُمَّ بهت كم ميسر آتے تھے۔ پس جب ہم اس فتم كا كھانا کھاتے تو رومال تولیے تو ہمارے پاس ہوتے نہیں تھے' بس میہ ہتھیالیاں' کلائیاں اور تلوے ہی تھے (جن سے ہم ہاتھ یونچھ کیتے) پھر ہم نماز بڑھ کیتے اور (نیا) وضو نہ کرتے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأطعمة، باب المنديل.

ان اس میں ایک تو صحابہ کرام رش کا سادہ زندگی کا بیان ہے' ان کو جو کچھ میسر آتا اس میں اس میں اس میں ایک تو صحابہ کرام رش کا اس میں ایک تو سحابہ کرام رش کا اس میں ایک تو سحابہ کرام رش کا اس میں ایک تو سکت کے میسر آتا اس میں ایک تو سکت کے ایک تو سکت کی سادہ زندگی کا بیان ہے ' ان کو جو کچھ میسر آتا اس میں ایک تو سکت کی سادہ زندگی کا بیان ہے ' ان کو جو کچھ میسر آتا اس میں کا تو سکت کی سادہ زندگی کا بیان ہے ' ان کو جو کچھ میسر آتا اس میں کے اس کرام رش کے اس کو جو کچھ میسر آتا اس میں کا تو سکت کی سادہ زندگی کا بیان ہے ' ان کو جو کچھ میسر آتا اس میں کے اس کے اس کے اس کی کرنے کی سادہ زندگی کا بیان ہے ' ان کو جو کچھ میسر آتا اس میں کے اس کو جو کچھ میسر آتا اس میں کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کی کھوٹر کے اس کے ا گزاره کر لیتے 'عیش و راحت اور پر تکلف کھانوں سے وہ ناآشنا تھے (۲) آگ پر یکی ہوئی چیز سے وضو نہیں ٹوٹا۔ ابتدائے اسلام میں البتہ یہ تھم دیا گیا تھا جو بعد میں منسوخ ہوگیا (۳) رومال ' تولیہ اور پانی میسرنہ ہو تو ہاتھوں کو ہتھیلیوں اور کلائیوں وغیرہ سے بونچھا جاسکتا ہے تاکہ نماز پڑھتے وقت یہ گندے ہاتھ کپڑوں کی خرابی کا باعث نہ

### ا۔ کھانے یر ہاتھوں کی زیادتی لیعنی کھانا تھوڑا ہو مگر کھانے والے زیادہ ہوں

١١٠ ـ بَابُ تَكْثِيرِ الأَيْدِي عَلَى الطَّعَام

نُصَلِّي وَلا نَتَوَضَّأُ. رواه البخاري.

ا / ۷۵۵ حضرت ابو ہریرہ رہالتہ سے روایت ہے 'رسول ٧٥٥ ـ عن أبي هريرةَ رضيَ اللهُ ُ الله طلی م نے فرمایا دو آدمیوں کا کھانا تین کو اور تین کا تعالى عنه قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عِللهِ: «طَعَامُ الاثنَين كافي الثَّلاثَةِ ، وَطَعَامُ الثَّلاثَةِ کھانا چار آدمیوں کے لئے کافی ہے۔ كافي الأربَعَةِ" متفقٌ عليه. (بخاری و مسلم)

بير روايت باب الايثار والمواساة رقم ٢ / ٥٦٥ ميس

پہلے گزر چکی ہے۔

تخريج: تقدم في باب الإيثار والمواساة برقم٥٦٥.

٧٥٦ وعن جابر رضيَ الله عنه ٤ / ٢٥٦ حضرت جابر بنائش سے روايت ہے كہ ميں قَالَ: سمعتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «طَعَامُ في رسول الله طلَّ إلى كو فرمات بوع ساكه ايك آومي كا کھانا دو کو اور دو کا کھانا چار کو اور چار کا کھانا آٹھ الوَاحِدِ يَكْفِي الاثْنَيْنِ، وَطَعَامُ الاثْنَيْنِ يَكْفِي الأربَعَةَ، وطعامُ الأرْبَعَةِ، يَكْفَى آوميوں كے لئے كافى ہے۔ (مسلم) النَّمَانِيَةَ » رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب فضيلة المواساة في الطعام القليل... برقم۹۵۹.

204- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ مل کر کھانے میں برکت ہے اور اس طرح تھوڑا کھانا بھی زیادہ آدمیوں کو

كافى ہوجاتا ہے۔ علاوہ ازیں اس طرح باہم الفت و محبت میں بھی اضافہ ہوتا ہے۔ اس كی مزید تفصیل كے لئے د يكھئے- باب ٦٢ ' باب الايثار والمواساة <sub>-</sub>

سانس لینے کا استحباب اور برتن میں سائس

الا۔ پینے کا دب اور برتن سے باہر تنین مرتبہ ١١١ ـ بَـابُ أَدَبِ الشُّـرْبِ وَاسْتِحْبَـابِ التَّنَفُّس ثَلاَثاً

لینے کی کراہت اور برتن کو مبتدی کے بعد خَـارِجَ الإِنَـاءِ، وَكَـرَاهِيَـةِ التَّنَقُّس فِـ واتیں طرف باری باری گمانے کاپیندیدہ الإِنْاءِ، وَأَسْتِحْبَابِ إِدَارَةِ الإِنَّاءِ عَلَى الأَيْمَن فَالأَيْمَنِ بَعْدَ الْمُبْتَدِيءِ

٧٥٧ \_ عن أنسِ رضي الله عنه أنَّ ا/ ٢٥٧ حضرت انس بناتُخر سے روايت ہے كه رسول رسولَ الله عِي كَانَ يَتَنَفَّسُ في الشَّرَابِ الله الله الله عِنْ كَي حِيرُ (مشروب) تين سانس مين ينت تھے۔ ثَلاثاً. متفقٌ عليه. يعني: يَتَنَفَّسُ خَارِجَ لِين برتن على البرتين مرتب سانس ليت ته-(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب الشرب بنفسين أو ثلاثة ـ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب كراهة التنفس في الإناء.

202- فواكد: پينے والى چيز تين سانس ميں لي جائے يعنى لي كربرتن سے منه ہٹاكر سانس ليا جائے ' پھر تھوڑا يى كر منه برتن سے باہر كركے سانس ليا جائے " تيسرى مرتبہ بھى اس طرح كيا جائے - اس كا فائدہ بيہ ہے كه معدہ پر یکبارگی بوجھ نہیں بڑتا نیز آدمی حیوانی مشابهت سے زیج جاتا ہے علاوہ ازیں برتن میں سانس نہ لینے کا خوشگوار اثر اس کے متعقبل پریٹا ہے۔

۲ / ۷۵۸ حضرت ابن عباس می الله سے روایت ہے ۷۵۸ ـ وعن ابن عباس رضي الله ر سول الله ملتاليم نے فرمایا'تم اونٹ کے پینے کی مانند' عنهما قال: قال رسولُ الله ﷺ: «لا تَشْرَبُوا وَاحِداً كَشُرْبِ البَعِيرِ، وَلكِن الكِهِي سانس مين ياني مت يبيُّ بلكه دو دو اور تين تين اشْرَبُوا مَثْنى وَثُلاثَ، وَسَمُّوا إذا أَنْتُمُ سانس مين بياكرو اور جب ييني لكو تو الله كانام لو (بم شَرِبْتُمْ، وَاحْمَدُوا إِذَا أَنْتُمْ رَفَعْتُمْ» رواه الله يره) اور جب (فارغ بهوكر) برتن المُحاوُ تو الله كي حمد کرو (لیعنی الحمدللہ کہو) (ترندی' حدیث حسن ہے) الترمذي وقال: حديث حسن.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب ما جاء في التنفس في الإناء.

يه روايت سند أضعيف ہے۔ ديکھيں تخ يج المشكاة 'البانی 'رقم ٢٧٨ ۵۸- فوا کد: اس مدیث میں بھی ایک ہی سانس میں مشروب پینے کی ممانعت ہے۔

٩ ٧٥ - وعن أبي قَتَادَةَ رضي الله عنه ٣ / **٤٥٩ حضرت ابو قاده رفائتُه سے روايت ہے كہ نبي** 

کریم ملٹی ہے اس بات سے منع فرمایا ہے کہ برتن میں سانس لیا جائے۔ (بخاری و مسلم) آپ کی مرادیہ ہے کہ چیتے وقت خود برتن کے اندر ہی سانس لیا جائے (یہ منع ہے۔ برتن سے منہ ہٹا کر سانس لینا چاہیے)۔

630 =

أن النبيَّ عَلَيْهُ نَهَى أَن يُتَنَفَّس في الإِلاء. متفقٌ عليه. يعني: يَتَنَفَّسُ في نَفْسِ الإِناءِ. الإِناءِ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب النهي عن التنفس في الإناء، وكتاب الوضوء \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب كراهة التنفس في الإناء.

2<mark>09- فوائد:</mark> اس کی حکمت اور فائدہ واضح ہے کہ برتن کے اندر ہی سانس لینے میں اندر کی بدبویا تھوک وغیرہ پانی میں مل جائے گا جس سے انسان کراہت بھی محسوس کرتا ہے اور بیہ چیز صحت کے لئے بھی نقصان دہ ہے۔

٧٦٠ ـ وعن أنس رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله عنه أنَّ رسولَ الله عَلَيْ أُتِيَ بِلَبَنِ قد شيبَ بمَاء، وعَنْ يَسَارِهِ أبو بكر وعَنْ يَسَارِهِ أبو بكر رضي الله عنه، فَشَرِب، ثُمَّ أَعْطَى الأعْرَابِيَّ وقال: «الأَيمَنَ فالأَيمَنَ» متفقٌ عليه. قوله: «شيبَ» أي: خُلِط.

الله ما الله عضرت انس بنالته سے روایت ہے کہ رسول الله ما الله ما الله علی الله ما اور آپ کی الله ما اور بائیں جانب حضرت دائیں جانب ایک دیماتی تھا اور بائیں جانب حضرت ابو بکر بنالته شے۔ پس آپ نے اسے نوش فرمایا 'پھر دیماتی کو دے دیا اور فرمایا ' دائیں والا (مقدم ہے) پھر دائیں والا (آخر تک) (بخاری و مسلم)

شیب کے معنی ہیں ملایا 'ہوا (لیعنی ایسا دودھ تھا جس میں یانی ملایا ہوا تھا۔)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب شرب اللبن بالماء، وباب الأيمن فالأيمن \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب إدارة الماء باللبن.

۵ / 21۱ حضرت تصل بن سعد رفائق سے روایت ہے کہ رسول اللہ طافی کے پاس ایک مشروب (پینے کی کوئی چیز 'پانی یا دودھ) لایا گیا۔ آپ نے اسے نوش فرمایا اور آپ کی دائیں جانب ایک لڑکا تھا اور بائیں جانب بچھ بزرگ (عمر رسیدہ لوگ) تھے۔ چنانچہ آپ نے لڑک سے فرمایا 'کیا تو مجھے اس بات کی اجازت دیتاہے کہ میں (تجھ نے مایا 'کیا تو مجھے اس بات کی اجازت دیتاہے کہ میں (تجھ کہا۔ نہیں 'اللہ کی قتم! میں آپ سے ملنے والے اپنے کہا۔ نہیں 'اللہ کی قتم! میں آپ سے ملنے والے اپنے حصے میں کسی کو ترجیح نہیں دوں گا چنانچہ رسول اللہ طافی کیا

٧٦١ - وع ن سه ل بن سعد رضي الله عنه أنّ رسولَ الله عَلَيْ أُتِيَ بشراب، فَشَرِبَ مَنْهُ وعَنْ يَمِينهِ غُلامٌ، وعن يَمينهِ غُلامٌ، وعن يَسَارهِ أَشْيَاخٌ، فقال لِلغُلام: «أَتَأْذَنُ لي أَنْ أُعْطِيَ هُ وَلاءٍ»؟ فقال الغلامُ: لا والله! لا أُوثِرُ بِنَصِيبِي مِنكَ أَحَداً، فَتَلَهُ رسولُ الله عَلَيْهُ في يده. متفقٌ عليه. قوله: «تَلَّهُ»، أَيْ: وَضَعَهُ، وهذا الغُلامُ هو أبنُ عباس رضي الله عنهما.

نے وہ پیالہ اس کے ہاتھ پر رکھ دیا۔

(بخاری ومسلم)

تله کے معنی ہیں اسے رکھ دیا اور یہ لڑکا' حضرت

ابن عباس تتھے۔ رشی اللہ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب هل يستأذن الرجل من عن يمينه في الشرب ليعطي الأكبر ـ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب استحباب إدارة الماء باللبن.

۱۲۷- فوا کد: یہ حدیث اس سے قبل باب التنافس فی امور الا خرق ' رقم ا / ۵۲۹ میں بھی گزر پھی ہے ۔ اس مقام پر شخ البانی حفظ اللہ نے لکھا ہے کہ متاخرین میں جو یہ مشہور ہے کہ حاضرین مجلس میں سے بوی عمروالے مخص سے ابتداء کرنا سنت ہے ' یہ صحیح نہیں ہے۔ اس طرح امام نووی ؓ کی یہ بات صحیح نہیں ہے کہ تقسیم کندہ اپنی ذات سے آغاز کرے اور اس کے بعد الایمن فالایمن کے مطابق حاضرین میں تقسیم کرے ' بلکہ حدیث میں نبی کریم سالی ہے کہ آپ نے وہ مشروب (اپنے لئے) طلب فرمایا تھا اس کی وجہ یہ ہے کہ آپ نے وہ مشروب (اپنے لئے) طلب فرمایا تھا اس کیا ظ سے آپ ہی کو وہ سب سے پہلے بینا تھا۔ ورنہ اگر ایس صورت نہ ہو تو حدیث میں عموم ہے کہ ابتداء دائیں جانب سے کی جائے ' نہ تقسیم کرنے والا اپنے کو مقدم کرے ' نہ حاضرین میں سے کسی بڑے آدمی کو' بلکہ دائیں جانب سے آغاز کرے اور پھر تر تیب وار تقسیم کرتا چلا جائے۔ اس لئے شخ البانی فرماتے ہیں کہ امام نووی کا بعد میں بعد المبتدی (ابتداء کرنے والا اپنے بعد دائیں جانب سے آغاز کرے) کمنا صحیح نہیں۔ اس کے بغیر صرف یہ کما میں بعد المبتدی (ابتداء کرنے والا اپنے بعد دائیں جانب سے آغاز کرے) کمنا صحیح نہیں۔ اس کے بغیر صرف یہ کما عالی کے برتن کو دائیں طرف سے باری باری گھمانا پندیدہ ہے۔

(ديكهة رياض الصالحين عب تحقيق شيخ الباني حفظ الله تعالى عبب التنافس في إمور الإخرة ص ٢٥٩ كا عاشيه)

اللہ مشک یا اس قسم کی کسی چیز کو منہ لگا کر یانی بینا مکروہ ہے' تاہم حرام نہیں

۱۱۲ ـ بَابُ كَرَاهَةِ الشُّرْبِ مِنْ فَمِ الشُّرْبِ مِنْ فَمِ الْقِرْبَةِ وَنَحْوِهَا

وَبِيَانِ أَنَّهُ كَرَاهَةُ تَنْزِيهِ لاَ تَحْرِيمٍ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب اختناث الأسقية \_ وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب آداب الطعام والشراب. . . .

247- فوائد: مثك يا اسى قتم كى اور كوئى چيز جو بند ہو اس سے منه لگاكر پانى پينے سے نبى كريم صلى الله عليه وسلم نے منع فرمایا ہے كيونكه مثك كے اندر كوئى موذى چيز بھى ہو سكتى ہے جو پيٹ ميں جاسكتى ہے 'اس لئے براہ راست منه لگاكر پانى پينے كى بجائے پہلے كسى برتن ميں پانى نكالا جائے اور پھر پيا جائے تاكه نقصان كا انديشہ باتى نه راست منه لگاكر پانى پينے كى بجائے پہلے كسى برتن ميں پانى نكالا جائے اور پھر پيا جائے تاكه نقصان كا انديشہ باتى نه

۲ / ۷۲۳ حضرت ابو ہررہ رہائٹر سے روایت ہے کہ ٧٦٣ ـ وعن أبي هريرة رضي الله عنه رسول الله طلی اللہ علی اس بات سے منع فرمایا ہے کہ قال: نَهَى رسولُ الله ﷺ أَن يُشْرَبَ مِنْ فِي مشک سے یا مشک نمائسی برتن سے پانی پیا جائے۔ السِّقاءِ أو القِرْبَةِ. متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب الشرب من فم السقاء.

يه روايت صحيح مسلم مين نهيل مل سكي. والله اعلم.

سا 2- فوائد: قربه بهم مشك بى كى طرح كالكوئى برتن هو تا تها كيد چھوٹا بردا دونوں طرح كا هو تا تها جب كه سقاء عام طور پر چھوٹی مشک کے لئے استعال ہو تا تھا۔

> ٧٦٤ ـ وعن أُمِّ ثابتٍ كَبْشَةَ بنْتِ ثَابِتِ أُخْتِ حَسَّانَ بْنِ ثابِتِ رضي الله عنه وعنها قالت: دخل عَليَّ رسولُ اللهِ ﷺ، فَشَرِبَ مِن فِي قِرْبَةٍ مُعَلَّقَةٍ قَائماً، فَقُمْتُ إلى فِيهَا فَقَطَعْتُهُ. رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح. وإنَّمَا قَطَعَتْهَا ركف كے لئے)كا ليا- (ترمزي حس صحيح) لِتَحْفَظ مَوْضِعَ فَم رسولِ الله ﷺ، وَتَتَبَرَّكَ بهِ، وَتَصُونَهُ عَنِ الابْتِذَالِ. وهذا الحَدِيثُ مَحْمُولٌ علَى بَيَانِ الجَوَازِ، والحديثانِ أعلم.

۳ / ۷۲۴ حفرت ام ثابت كبشه بنت ثابت ' بمشيرهٔ ا حمان بن ثابت رہے سے روایت ہے کہ رسول اللہ سائلی میرے پاس تشریف لائے اور آپ نے کھڑے کھڑے ایک لنگی ہوئی مشک کے منہ سے پانی پیا۔ پس میں اٹھی اور اس کا منہ والا حصہ میں نے (بطور تبرک

حضرت ام ثابت رشی تنی نے وہ اس کئے کاٹا تا کہ وہ رسول الله طائليام كے منہ سے لگنے والی جگہ كو محفوظ کرلیں اور اس سے برکت حاصل کریں اور اسے عام السابقان لبيانِ الأفضلِ والأكملِ والله استعال سے بچائيں اور يہ حديث جواز كے بيان ير محمول ہے اور پہلی دونوں حدیثیں افضل و اکمل طریقے کے بيان ير- والله اعلم

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب ما جاء في الرخصة في اختناث الأسقية.

٢٢٥ - فوائد: (١) پهلى دو حديثول مين براه راست مشكيزے وغيره سے پانى پينے سے نبى ملي الله الله عنع فرمايا جبكه آپ کے خود مشکیزے سے منہ لگاکر پانی پیا'جس سے بیہ معلوم ہوا کہ اس طرح پانی نہ پینا افضل اور اکمل ہے۔ تاہم اگر تبھی ضرورت پیش آجائے تو بینا بھی جائز ہے۔ اس لئے امام نووی ؓ نے باب میں بھی صراحت فرما دی کہ یہ کراہت تزیمی ہے 'کراہت تحریمی نہیں ہے۔ یعنی اس سے بچنا بہتر ہے تاہم بوقت ضرورت ایبا کرنا جائز بھی ہے کیونکہ یہ حرام نہیں ہے۔ (٢) اس طرح نبی ساتھیا کے آثار سے تبرک حاصل کرنا جائز ہے بشرطیکہ اسے عبادت اور الوہیت کا مظہرنہ بنالے۔

١١٣ \_ بَابُ كَرَاهَةِ النَّقْخِ فِي الشَّرَابِ اللَّالِ (شَربت جائ دوده وغيره) مين

### پھونگ مارنے کی کراہت کابیان

ا / ۷۲۵ حضرت ابوسعید خدری رہائٹر سے روایت ہے کہ نبی کریم ملٹائیلم نے پینے والی چیز میں پھوٹک مارنے في الشَّرَابِ، فقال رَجُلٌ: القَذَاةُ أراها في على منع فرمايا توايك آدمى في المشررابِ، فقال رَجُلٌ: القَذَاةُ أراها في على منع فرمايا توايك آدمى في المناس الإِناءِ؟ فقال: «أَهْرِقْهَا»، قال: إنِّي مين تنك وغيره ديكما مون (توكياكرون؟) آب في ارشاد لا أَرْوَى مِنْ نَفَسِ وَاحِدِ؟ قال: «فَأَبِنِ فرمايا اس ميس سے (مجھ) يانى انديل دو- اس نے كما ميں القَدَحَ إذا عَنْ فِيكَ » رواه الترمذي وقال: ايك سانس سے سيراب نهيں ہوتا۔ آپ فرمايا- پن اس وقت تم اپنا منہ برتن سے ہٹالو (یعنی پہلے ، دو سرے اور تیسرے سانس کے لئے اپنا منہ برتن سے دور کرلو) (ترندی محسن صحیح)

٧٦٥ ـ عن أبي سعيد الخدريِّ رضيَ الله عنه أنَّ النبيُّ ﷺ نَهَى عَنِ النَّفخ حديث حسن صحيح.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب كراهية النفخ في الشراب.

240- فوائد: برتن میں تکایا اس قتم کی کوئی چیز نظر آئے تو اس میں پھونک مارنے کی بجائے ، تھوڑا یا زیادہ یانی یا اگر کوئی نقصان دہ چیز ہو تو سارا کا سارا ہی انڈیل دیا جائے لیکن اگر مشروب قیمتی ہو تو بجائے اس طرح تنکا وغیرہ گرانے کے اسے چچ سے نکالا جا سکتا ہے کیونکہ ایک شکے کی وجہ سے سارا مشروب گرانا اچھا نہیں۔ اس طرح ایک سانس میں سیرابی نہ ہو تو منہ برتن سے دور کرلیا جائے اور سانس لے کر پھریانی پیا جائے -اس طرح تین سانس میں بانی بینامستحب بھی ہے اور سیرابی کا باعث بھی۔ تاہم اگر گرم چیز ہو' جیسے چائے وودھ وغیرہ تو پھر گھونٹ گھونٹ کر کے بینا بھی جائز ہے' جاہے کتنے بھی گھونٹ ہوجائیں۔

٧٦٦ وعن ابن عباس رضي الله ٢/٢٦ حفرت ابن عباس مي الله عروايت م نبي عنهما أنَّ النبيَّ ﷺ نهَى أنَّ يُتنَّفَّسَ في كريم الله الله في برتن مين سانس لينے سے يا اس مين الإِنَاءِ، أَوْ يُنْفَخَ فيهِ. رواه الترمذي وقال: كيمونك مارنے سے منع فرمایا۔

(ترمذي كتاب وباب مذكور) حديث حسن صحيح.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب كراهية النفخ في الشراب.

١١٤ - بابُ بيانِ جَوَازِ الشُّرْبِ قَائِماً ١١١ - كُورِ عَرْب كُورِ عِلْي يِنْ يِنْ كَاجُواز اور بيتُ كر یینے کے افضل ہونے کا بیان وَبِيَانِ أَنَّ الأَكْمَلَ والأَفْضَل الشُّرْب قَاعِداً

فيه حديث كبشة السابق.

اس میں ایک نو حضرت کبشه رین کیا کی وه حدیث ہے جو اس سے ماقبل کے باب میں گزری- اس میں کھڑے کھڑے بانی یتنے کا جواز ہے۔ ریکھئے۔ رقم ۳ /

۷۲۴- زیل میں چند احادیث اور ملاحظه فرمائیں۔

٧٦٧ - وعن ابنِ عباسِ رضي اللهُ ا/ ٢٦٤ حفرت ابن عباس رَّمَ اللهُ اللهُ اللهُ عباس رَّمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عباس رَّمَ اللهُ الل

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب الشرب قائما، وكتاب الحج، باب ماجاء في زمزم - وصحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب في الشرب من زمزم قائما.

٧٦٨ - وعن النزّالِ بنِ سَبْرَةَ ٢/ ٢٨ حضرت نزال بن سَبره بنائته سے روایت ہے رضي الله عنه قالَ: أَتَّى عَلَيُّ رضيَ الله عنه که حضرت علی بنائته باب الرحب (غالبا محبر کے کھلے رضي الله عنه الله عنه وقالَ: إنِّى صحن) میں تشریف لائے اور کھڑے کھڑے پانی پیا اور رائٹ مشرب قائماً، وقالَ: إنِّى صحن) میں تشریف لائے اور کھڑے کھڑے پانی پیا اور رائٹ من مسلسل میں میں کہ میں نے رسول اللہ مائی ہے ہی کرتے دیکھا رَأَیْتُ وَالِیے ہی کرتے دیکھا فَعَلْتُ. رواہُ البخاري . ہے جیسا کہ تم نے مجھے دیکھا کہ میں نے کیا- (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب الشرب قائما.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب ما جاء في النهي في الشرب قائما.

942- فوائد: یہ صحابہ ری آتی کا مستقل معمول نہیں تھا' بلکہ مقصود یہ بیان کرنا ہے کہ بوقت ضرورت کبھی کبھی اس طرح کرلیا کرتے تھے ورنہ آگے حدیث آرہی ہے کہ کھڑے ہوکر کھانا پینا ایک نمایت فتیج عمل ہے۔ بعض علماء نے ممانعت کی احادیث کو کراہت تنزیمی پر محمول کیا ہے۔ ابن حجرنے اسی رائے کو پیند کیا ہے۔ (فتح الباری۔ کتاب الا شریہ' باب الشرب قائما)

(ترمذی مسلم صحیح)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب ما جاء في الرخصة في الشرب قائما.

٧٧١ ـ وعن أَنَسِ رضيَ اللهُ عنه عن النبيِّ عَلَيْهُ أَنَّهُ نَهَى أَنْ يَشْرَبَ الرَّجُلُ قَائماً. قال قتادة: فَقُلْنَا لأَنَسِ: فالأَكْلُ؟ قالَ: ذلكَ أَشَرُ ـ أَو أَخْبَثُ ـ. رواهُ مسلم. وفي رواية له: أَنَّ النبيَّ عَلَيْهُ زَجَرَ عَنِ الشُّرْبِ قَائماً.

۵ / 201 حفرت انس رہائٹہ سے روایت ہے کہ نبی
اکرم ملٹالیا نے منع فرمایا کہ کوئی آدمی کھڑے ہوکر پانی
پیئے۔ حضرت قادہ رہائٹہ بیان کرتے ہیں کہ ہم نے
حضرت انس رہائٹہ سے بوچھا کہ کھڑے ہوکر کھانا کھانے
کاکیا تھم ہے؟ انہوں نے فرمایا 'یہ تو سب سے بدتر یا
سب سے زیادہ خبیث (عمل) ہے۔ (مسلم)
اور مسلم کی ایک روایت میں ہے 'نبی ملٹائیلم نے
کھڑے ہوکر پینے سے سختی سے منع فرمایا ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب كراهية الشرب قائما برقم٢٠٢٤.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب كراهية الشرب قائما برقم٢٠٢٠.

#### ١١٥ - بابُ اسْتِحْبَابِ كَوْنِ سَاقِي الْقَوْمِ 110 مستحب سے كم بلالے والا خود سب سے آخر میں پیئے آخِرَهُمْ شُرْباً

٧٧٣ ـ عن أبي قتادة رضي الله عنه ١/ ٣٧٧ حضرت ابوقاده بخالف سے روايت ہے نبي كريم عن النبيِّ ﷺ قال: ﴿سَاقِي القَوْمُ آخِرُهُمْ ﴾ مَلْتَهَيِّم نِ فرمايا قوم كاساقي ان كي آخر مين بوتا ہے ليعني

يعني: شرْباً. رواهُ الترمذي وقالَ: حديث سب كويلاكر آخر مين بيتا ہے۔

(ترمذی محسن صحیح) حسن صحيح.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأشربة، باب ما جاء أن ساقي القوم آخرهم شرابا. ساكك- فوائد: المام صاحب نے جو باب باندھا ہے اس حديث سے اس پر استدلال فرمايا ہے۔ اس لئے تقسيم كا ادب میں ہے کہ تقسیم کرنے والا 'خود آخر میں کھائے یا چیئے۔ یہ آدمی کے زیادہ شایان شان ہے۔ اس میں انسان کی عزت اور و قار زیادہ ہے۔

١١٦ - بَابُ جَوَازِ الشُّرْبِ مِنْ جَمِيع ١١٦ - سونے چاندی کے علاوہ تمام ياك برتنول الأَوَانِي الطَّاهِرَةِ غَيْرِ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ ، سے ين اور شروغيرو سے بغير برتن اور ہاتھ وَجَوَاذِ الْكَرْعِ - وَهُوَ الشُّرْبُ بِالْفَمِ مِنَ كَ كَنَارَ لِي سِي يَنْ كَاجُواز اور كُماني بِين النَّهُ وَعَيْرِهِ بِغَيْرِ إِنَاءٍ وَلاَ يَدِ - وَتَخْرِيمِ النَّهُ وَعَيْرِهِ بِغَيْرِ إِنَاءٍ وَلاَ يَدِ - وَتَخْرِيمِ النَّهُ وَعَيْرِهِ فَي اللهِ عَلَاتِ مِينَ سونَ الشُّرْبِ وَالأَكْلِ وَالطَّهَارَةِ وَسَائِرِ وُجُوهِ جِائدى كے برتنول كے استعال كى حرمت

الإشتغمال

٧٧٤ ـ عَنْ أَنسِ رضيَ اللهُ عنه قال: حَضَرَتِ الصَّلاةُ، فَقَامَ مَنْ كانَ قَريبَ الدَّار

ا / ۷۷۴ حضرت انس بناتین سے روایت ہے کہ (ایک مرتبه) نماز کا وقت آیا تو قریب قریب گھر والے تو (وضو إلى أَهْلِهِ، وَبَقِيَ قَوْمٌ فَأُتِي رَسُولُ اللهِ عَلَيْ كُمنَ كُم لَنَ كُم لِنَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الله بمِخْضَب مِنْ حِجَارَةِ، فَصَغُرَ المِخْضَبُ أَنْ كَمْرِك بوئ اور كجھ لوگ باقی رہ گئے۔ پس رسول اللہ يَبْسُطَ فِيِّهِ كَفَّهُ، فَتَوَضَّأَ القَوْمُ كُلُّهُمْ. قَالُوا: طَلَّيْكِم ك ياس بَقِر كاايك شي (باني سے بھرا ہوا لكن) لايا كَمْ كُنْتُمْ؟ قَالَ: ثَمَانِينَ وَزِيَادَةً. مَتَّفَقٌ عليهِ، كيا وه شي اتنا چھوٹا تھا كہ اس ميں ہتھلي بھي نہيں تھیل سکتی تھی (یعنی چھوٹا سا برتن تھا' اسی حساب سے اس میں پانی تھا) کیکن سارے لوگوں نے اس سے وضو كرليا الوكول نے يوچھا مم كتنے تھے ؟ حفرت انس رہالتُه نے فرمایا اسی (۸۰) سے کچھ زیادہ- (بخاری و مسلم) یہ بخاری کی روایت ہے اور سمیحین کی ایک اور

هذه رواية البخاري. وفي روايةٍ له ولمسلم:

انَّ النبيُّ ﷺ دَعَا بإنَاءِ مِنْ ماءٍ، فَأُتِّي بقَدَ رَحْرَاحٍ فِيهِ شَيءٌ مِنْ مَاءٍ، فَوَضَعَ أَصَابِعَهُ فِيهِ. قَالَ أَنسٌ: فَجَعَلْتُ أَنْظُرُ إلى الْمَاءِ يَنْبُعُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ، فَحَزَرْتُ مَنْ تَوَضَّأَ مَا بَيْنَ السَّبْعِينَ إلى التَّمَانِينَ.

روایت میں ہے کہ نبی کریم ملٹی الم نے یانی کا ایک برتن منگوایا چنانچہ آپ کے پاس ایک ایسا پالہ لایا گیا جس کا منه کھلا تھا اور گرائی کم تھی' اس میں تھوڑا سایانی تھا۔ آپ نے اس میں اپنی انگلیاں رکھ دیں۔ حضرت انس بناٹنہ فرماتے ہیں' پس میں پانی کو دیکھ رہا تھا کہ آپ کی انگلیوں کے درمیان سے (چشے کی طرح) پھوٹ رہا تھا' پس جن لوگوں نے (اس پانی سے) وضو کیا اس کا میں نے شار کیا تو وہ ستراور اس کے درمیان تھے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب الغسل والوضوء في المخضب والقدح والخشب والحجارة \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب في معجزات النبي عليه .

42- فوائد: اس میں نبی کریم ملتھ کے بابرکت معجزے کے علاوہ پھرکے برتن کے استعال کا جواز ہے۔

٧٧٥ ـ وغن عبدِ اللهِ بن زيدِ رضيَ اللهُ عنه قال: أَتَانَا النَّبِيُّ ﷺ، فَأَخْرَجْنَا لَهُ مَاءً في «الصُّفْر» بضم الصاد، ويجوز كسرها؛ وهو (اس عي) وضو فرمايا- (بخارى) النحاسُ. و«التَّوْر»: كالقدح، وهو بالتاء المثناة من فوق.

۲ / ۷۷۵ حضرت عبدالله بن زید بناتی سے روایت ہے کہ ہارے پاس نبی کریم ملٹھیلم تشریف لائے تو ہم نے تَـوْر مِـنْ صُفْر فَتَـوَضَّـاً. رواه البُخـاري. پيتل كے ايك برتن ميں آپ كو پانی بيش كيا' آپ نے

الصفر' صادير پيش' اور اس ير زير بھي جائز ہے۔ اس کے معنی پیتل کے ہیں۔ تور' پالے کی طرح ایک برتن ہے۔ یہ تاء کے ساتھ ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب الوضوء من التور.

۵۷۷- فائدہ: اس میں وضوء کے لئے پیتل کے برتن کے استعال کا جواز ہے۔

٧٧٦ ـ وعن جابر رضيَ اللهُ عنه أنَّ البخاري. «الشَّنُّ»: القرْبَة.

۳ / ۷۷۷ حضرت جابر منافته سے روایت ہے کہ رسول رسُولَ اللهِ ﷺ وَخَلَ عَلَى رَجُل مِنَ الله طَلْيَا الله الصارى آدى كے پاس تشريف لے گئ الأنصار، وَمَعَهُ صاحبٌ لَهُ، فَقَالَ آب كَ ساتھ آپ كا ايك ساتھى بھى تھا پس رسول هذِهِ اللَّيْلَةَ في شَنَّةٍ وَإِلَّا كَرَعْنَا» رواه مشكز عين اس رات كاباى بإنى ب (تو بمين ييني ك کئے دے) ورنہ ہم شروغیرہ سے خود منہ لگا کرنی لیں گے۔ (بخاری)

شن کے معنی مشکیرے کے ہیں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب شرب اللبن بالماء، وباب الكرع في

٢٧٧- فواكد: المم نووي في باب مين جس كرع كا ذكر فرمايا بي يعنى برتن اور باتھ كے بغير منه لگاكر نهروغيره سے پانی پینے کا جواز' اس کی بنیاد میں حدیث ہے۔ اس سے استدلال واضح ہے۔ گرمی کے موسم میں رات کا محتدا یانی بہت اچھا لگتا ہے' اس لئے رسول اللہ مال کیا ہے رات کا باس پانی طلب فرمایا۔ کیونکہ پانی اس طرح کا باس نہیں ہو تا جس طرح کھانے پینے کی دو سری چیزیں ہو جاتی ہیں۔

> ٧٧٧ \_ وعن حذيفةَ رضَىَ اللهُ عنه قالَ: إِنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ نَهَانَا عَنِ الحَرِيرِ والـدِّيبَاجِ والشُّـرْبِ فـي آنِيَـةِ الـذَّهَـبِ والفِضَّةِ، وقالَ: «هِيَ لهُمْ في الدُّنْيَا، وهيَ لَكُمْ في الآخِرَةِ، متَّقَقٌ عليهِ.

۲ / ۷۷۷ حفرت حذیفہ رہائٹر سے روایت ہے کہ نبی النام نے ہمیں ریشی لباس کے پیننے سے اور سونے چاندی کے برتنوں میں (کھانے) پینے سے منع فرمایا اور ارشاد فرمایا کہ یہ چیزیں دنیا میں کافروں کے گئے ہیں العنی وہ اللہ کے احکام سے بے بروا ہوکر ان کا استعال كرتے ہن) اور تمهارے لئے آخرت ميں ہن (جو الله تہیں تمہاری نیکیوں کے صلے میں عطا فرمائے گا)

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب لبس الحرير وافتراشه للرجال، وكتاب الأشربة، باب الشرب في آنية الذهب، وباب آنية الفضة ـ صحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة.

222- فوائد: حرير اور ديباج ' دونول ريشي لباس بين- يه دنيا مين مردول كے لئے حرام اور عورتول كے لئے جائز ہیں اور سونے جاندی کے برتنوں کا استعال مردول اور عورتوں دونوں کے لئے ممنوع ہے۔ البتہ جمهور علماء کے نزدیک عورتیں سونے چاندی کا بنا ہوا زیور استعال کر سکتی ہیں تاہم اس سے بھی اجتناب کیا جائے تو بہت بہتر ہے اور ان کا ترک بہت می قباحتوں کے ختم کرنے کا ذریعہ بن سکتا ہے۔

٧٧٨ ـ وعن أمِّ سلمة وضي اللهُ ٥ / ٨٧٨ حضرت ام سلمه رَثَّى أَيَّمَ سے روايت ب عنها أنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ قال: «الَّذِي يَشْرَبُ رسول الله اللهُ اللهُ عَلَيْكِم فِي فَرَمَايا ، جو شخص جاندي كي برتنون في آنِيَةِ الفِضَّةِ إِنَّمَا يُجِرْجِرُ في بَطْنَهِ نَارَ مِين پيتا ہے، وہ يقينا جنم كي آگ اينے پيٹ ميں بھرتا

اور مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ بے شک وہ آدمی جو سونے اور جاندی کے برتنوں میں کھاتا یا بیتا ہے' وہ اپنے پیٹ میں جہنم کی آگ بھر تا ہے۔

جَهَنَّمَ " متفَقٌ عليهِ. وفي رواية لمسلم: ع- (بخارى ومسلم) «إِنَّ الَّذِي يَأْكُلُ أَوْ يَشْرَبُ في آنِيَةِ الفِضَّةِ والذَّهَبُّ. وفي روايةٍ لَه: "مَنْ شُرِبَ في إِنَاءٍ مِنْ ذَهَبِ أَوْ فِضَّةٍ فَإِنَّمَا يُجَرُّجِرُ في بَطْنِهِ نَاراً مِنْ جَهَنَّمَ».

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأشربة، باب آنية الفضة \_ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم استعمال أواني الذهب... ۸۷۷- فوائد: سونے چاندی کے برتنوں میں کھانا پینا' ایک تو نضول خرچی ہے' دو سرے متکبرین کی عادت اور ان کا شیوہ ہے اور یہ دونوں ہی باتیں اللہ کو سخت ناپند ہیں' اس کئے یہ کبیرہ گناہ ہے' جس کی سزا جنم کی آگ



## ٣ ـ كتاب اللِّبَاس

١١٧ - بَابُ اسْتِحْبَابِ الثَّوْب الكحرير

ے اا۔ سفید کیڑے کے مستحب ہونے اور الأَبْيُضِ، وَجَوَاذِ الأَحْمَرِ وَالأَخْضَرِ سمرخ سنر زرد أورسياه رنگ كے نيز رايشم وَالأَصْفَرِ وَالأَسْوَدِ وَجَوَاذِهِ مِنْ قُطْنٍ كَعَلاهِ مُوت بالول اور اون وغيره كَ وَكَتَّانٍ وَشَعْرٍ وَصُوفٍ وَغَيْرِهَا إِلاَّ مَا مَا مِنْ الْمَالِينِ وَصُوفٍ وَغَيْرِهَا إِلاَّ مَا مَا مِنْ مَا الْمِهِ وَعُيْرِهَا إِلاَّ مَا مَا مِنْ مِنْ الْمَالِينِ وَصُوفٍ وَغَيْرِهَا إِلاَّ مَا مَا مِنْ مَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ کیڑوں کے حائز ہونے کابیان

> قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ يَكِنِي ءَادَمَ قَدُ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِلَاسَا يُؤَرِى سَوْءَ تِكُمْ وَرِيشًا ۚ وَلِلَاسُ ٱلنَّقْوَىٰ ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف: ٢٦] وقال تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾ [النحل: ٨١].

الله تعالى نے فرمایا: اے بنی آدم! ہم نے تم پر لباس ا تارا جو تمہاری ستر یوشی کرتا ہے اور زینت کا سامان ا تارا' اور پر ہیزگاری کالباس' پیر زیادہ بہتر ہے۔

اور فرمایا: اور تهمارے کئے ایسے لباس (قمیض ' زرہ اور چادر وغیرہ) بنائے جو تہیں گرمی (اور سردی) سے بچاتے ہیں اور ایسے لباس بھی جو لڑائی میں تہمارا بچاؤ

فائدہ آیات: فرکورہ آیات میں اللہ تعالی نے اینے لباس کی نعت کا اور ان کے فوائد کا ذکر فرمایا ہے کہ سے تہیں موسم کی شدتوں (گرمی سردی) سے اور جنگ میں نیزوں' تلواروں وغیرہ کی ضربوں اور طعنوں سے بچاتے ہیں۔ علاوہ ازیں بیہ تمہاری زینت کا اور تمہارے حسن و جمال میں اضافے کا بھی باعث ہیں۔ اس سے امام صاحب موصوف کا مقصد یہ ہے کہ انسان سے لباس استعال کرے گاتو ندکورہ فوائد اسے حاصل ہوں گے، جس سے ہرقتم کے لباس کا جواز ثابت ہو تا ہے۔ تاہم چونکہ ریشی لباس کی مردوں کے لئے ممانعت آچکی ہے' اس لئے یہ جواز سے متنیٰ ہو گا۔ اس طرح احادیث میں سفید لباس کو بہتر قرار دیا گیا ہے' اس لئے سفید رنگ بہتر ہے اور دو سرے رنگوں کا لباس جائز ہے تاہم ایسے رنگ' جن کا چلن (رواج) عورتوں میں ہو' وہ عورتوں سے مشاہت کی وجہ سے ممنوع قرار پائیں گے کیونکہ عور تول کے ساتھ مشاہت اختیار کرنے کی بھی ممانعت ہے۔ اب اس سلسلے کی احادیث ملاحظہ ہوں:

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب في البياض \_ وسنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب ما يستحبّ من الأكفان.

٧٨٠ وعنْ سَمُرةَ رضيَ اللهُ عنه ٢/ ١٨٠ حضرت سمره رفات سم ورفات به رسول قال: قال رسُولُ اللهِ ﷺ: «الْبَسُوا البَيَاضَ، الله طَلَيْ الله عليه لِوشاك استعال كرو' اس لئ فَإِنَّهَا فَأَفُوا وَلَهُ وَكُفُنُوا فِيها مَوْتَاكُمْ " كه بيه زياده پاكيزه اور عمده به اور اپن مردول كو بحى رواهُ النسائي، والحاكم وقال: حديث الى مين كفن دو- (نسائى و حاكم مصحح مديث به) صحيح مديث م

تخريج: سنن نسائى، كتاب الجنائز، باب أيّ الكفن خير؟ والمستدرك للحاكم ج٤ص١٨٥.

\* **۱۵- فوائد:** ان دونوں احادیث میں زندہ اور مردہ دونوں کے لئے سفید لباس کو بہتر' پاکیزہ اور عمدہ بتلایا گیا ہے' اس لئے کہ اس میں جو و قار اور حسن و رعنائی ہے' وہ مردانہ جلال و عظمت کے مطابق ہے جبکہ دو سرے رنگوں میں متکبرین یا عورتوں وغیرہ سے مشابہت کا امکان ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب الثوب الأحمر، وكتاب المناقب، باب صفة النبي على وأنه كان أحسن الناس النبي على وأنه كان أحسن الناس وجها.

۱۸۷- فوائد: اس سے بعض لوگوں نے استدلال کیا ہے کہ مردوں کے لئے سرخ لباس بھی جائز ہے 'جیسا کہ امام نووی کا رجحان ہے اور فدکورہ باب میں اس کا ذکر کیا ہے۔ تاہم بعض علماء نے کہا ہے کہ نبی ملی اللہ کا میہ سرخ لباس خالص سرخ رنگ کا جواز میں کوئی شک نہیں۔ لباس خالص سرخ رنگ کا نہیں تھا بلکہ اس میں سرخ رنگ کی دھاریاں تھیں جس کے جواز میں کوئی شک نہیں۔

اس لئے ان کے نزدیک خالص سرخ رنگ کے کیڑے 'جس طرح عورتیں پہنتی ہیں ' مردوں کے لئے جائز نہیں ہیں۔ بعض علماء نے کہا کہ حالات و ظروف کے مطابق اس کا تھم ہوگا' اگر کسی جگہ یہ رنگ کافروں کا شعاریا عورتوں میں اس کا چکن عام ہو گا تو مسلمان مردوں کے لئے ' کفار سے مشابہت یا عورتوں سے مشابہت کی وجہ ے' ناجائز اور بصورت دیگر جائز ہوگا۔ بعض علاء نے کہا ہے کہ گھرکے اندر مرد کے لئے سرخ رنگ کا لباس پہننا جائز ہے اور گھرسے باہر اجماعات اور مجلسول میں ناجائز ہے۔ خلاصہ یہ ہے کہ سرخ رنگ کا لباس (مردول کے لئے) بجائے خود ممنوع نہیں۔ حالات و ظروف کے مطابق اس کے جواز و عدم جواز کا فیصلہ ہوگا۔ جیسے آج کل ہمارے زمانے اور معاشرے میں خالص سرخ رنگ کا جوڑا عورتوں کا بالخصوص شادی کے موقع پر دلہنوں کا مخصوص لباس ہے' اس کئے مردوں کے لئے اس کا استعال ناجائز ہوگا۔ تاہم یہ عدم جواز صرف عورتوں سے مشابهت کی وجہ سے ہے ورنہ اس کی ممانعت کی کوئی حدیث ثابت نہیں ہے واللہ اعلم-

> ٧٨٢ ـ وعن أبي جُحَيْفَةَ وَهْب بن عبدِ اللهِ رَضيَ اللهُ عنهُ قال: رَأَيْتُ وَهَهُنَا، يقولُ يَميناً وشمَالًا: حَيّ عَلى الصَّلاةِ، حَيّ عَلَى الفَلاَح، ثُمَّ رُكِزَتْ لَهُ عَنَزَةٌ، فَتَقَدَّمَ فَصَلَّى يَمُو أَبَيْنَ يَدَيْهِ الكَلْبُ وَالحِمَارُ لَا يُمْنَعُ. متَّفَقٌ عليه. «العَنزَةُ» بفتح النونِ: نحَوُ العُكازَةِ.

م / ۷۸۲ حفرت ابو جحیفه وهب بن عبدالله را الله را الله ما تنه سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ طاق کا کو مکے میں النَّبِيَّ ﷺ بِمَكَّةً وَهُو بِالأَبْطَح في قُبَّةٍ لَهُ جَبِكم آبٌ الطِّح جَكم (وادى كے نشيب) ميں تھ، سرخ حَمْرَاءَ مِنْ أَدَم، فَخَرَجَ بِلاَلٌ بِوَضُوتِهِ، رَنَّكَ كَ چِرْك سے بنے ہوئے خیمے میں ویکھا۔ پس فَمِنْ نَاضِح وَنَائِلِ، فَخَرَجَ النبيُّ ﷺ وَعَلَيْهِ حَضِرت بلال رَفَاتُنَمُ آپ کے لئے وضو کا پانی لے کر باہر حُلَّةٌ حَمْرَاءً ، كَأَنِّي أَنْظُرُ إلى بَيَاض سَاقَيْهِ ، فَكَ يَجِه لوك تووه تق جنهين صرف يجه جين مل سك فَتُوضًّا وَأَذَّنَ بِلالٌ، فَجَعَلْتُ أَتَتَبُّعُ فَاهُ هَهُنَا اور بعض وه تص جنهيں يجھ ياني مل كيا۔ پر نبي اللَّه الله بعي باہر تشریف لائے اور آپ کے جسم اطمریر سرخ رنگ کا جوڑا تھا۔ (جس سے آپ کی سفیدی نمایاں ہورہی تھی) گویا که میں آپ کی پنڈلیوں کی سفیدی کو دیکھ رہا ہوں۔ آب نے وضو فرمایا اور حضرت بلال رہائی نے اذان دی اور میں بلال ع کے منہ کا ادھر اور ادھر کرتے ہوئے خيال ركه رباتها (يا پيچها كررباتها) وه حي على الصلوة كت ہوئے دائیں طرف اور حی علی الفلاح کتے ہوئے بائیں طرف منہ پھیرتے۔ پھر ایک ڈنڈآ (سترے کے طوریر) آپ کے لئے گاڑ ویا گیا' پس آپ آگے بڑھے اور نماز یڑھائی' آپ کے (سترے کے) آگے سے کتا اور گدھا گزر تا جنهیں رو کا نہیں جاتا تھا' (بخاری و مسلم) عنزہ' نون کے زبر کے ساتھ' کھل لگے ڈنڈے جیسا ۇنىرا ـ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة في الثوب الأحمر، وغيره من الكتب

- وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب سترة المصلى.

2014 - فوا کد: ابلح ایک جگه کا نام ہے اسے وادی محصب بھی کہتے ہیں۔ ابلح لغت میں نشبی جگه کو کہتے ہیں اور بہ نشیب میں اور برساتی پانی کی گزرگاہ تھی' اس لئے بہ نام پڑگیا۔ "فنن ناضح و من ناکل" کا مطلب ہے کہ جن کو پانی ملا' ان پر ان لوگوں نے اپنے ہاتھوں کی تری سے چھڑکاؤ کردیا جن کو پانی ملا تھا اور ناکل وہ لوگ ہیں جنہیں پانی مل گیا تھا اور وہ انہوں نے اپنے ہاتھوں وغیرہ پر مل لیا تھا۔ یہ انہوں نے تبرک کے طور پر کیا تھا۔ وہ سری روایت میں اس مفہوم کو زیادہ واضح الفاظ میں بیان کیا گیا ہے "جن کو پانی ملا وہ انہوں نے مل لیا اور جن کو نہیں ملا انہوں نے اپنے ساتھی کے ہاتھ کی تری لے کراپے جسم پر لگالی" (مسلم' حوالہ ندکور)

643 =

اس میں ایک تو وہی سرخ رنگ کا لباس پیننے کا جواز ہے (جس کی تفصیل ' ما قبل کی حدیث کے فوا کد میں ہم بیان کر آئے ہیں) دو سرے ' اس میں سترے کا مسئلہ ہے کہ آگے کوئی دیوار وغیرہ نہ ہو تو ضروری ہے کہ کوئی چیز سامنے بطور سترہ رکھ لی جائے ' اس سترے کے آگے سے گزرنے میں نماز میں کوئی خلل واقع نہیں ہوگا۔ تیسرے ' اس میں تبرک کا اثبات ہے ' جیسا کہ پہلے بھی بعض مقامات پر اس کا جواز و ثبوت گزر چکا ہے۔

۷۸۳ ـ وعن أبي رِمْنَمةَ رِفَاعَةَ ۵/۵۸ حفرت ابو رمثه رفاعه تیمی بنائیز سے روایت التیّیمِیّ رضی الله عنه قال: رَأَیْتُ رسُولَ ہے کہ میں نے رسول الله ماٹی کیا کہ آپ کے الله علیّه ثوبانِ أَخْضَرانِ. رواهُ أَبُو جم مبارک پر دو سنر رنگ کے کپڑے تھے۔ الله ﷺ وعلیْه ثوبانِ أَخْضَرانِ. رواهُ أَبُو جم مبارک پر دو سنر رنگ کے کپڑے تھے۔ داود، والترمذي بإسْنَادِ صحیح کے ساتھ) داود، والترمذي بإسْنَادِ صحیح کے ساتھ)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب الرخصة في اللون الأحمر ـ سنن ترمذي، أبواب الأدب، باب ما جاء في الثوب الأخضر.

۸۵۷- فوائد: اس میں سزرنگ کے کیڑے پیننے کاجواز ہے۔

۷۸۶ ۔ وعن جابرِ رضيَ اللهُ عنه ، أنَّ ۲/ ۲۸ حضرت جابر بنائی سے روایت ہے کہ رسول رسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ يَـوْمَ فَتْحِ مَكَّـةَ وَعَلَيْهِ اللهُ طَلَى اللهِ ﷺ دَخَلَ يَـوْمَ فَتْحِ مَكَّـةَ وَعَلَيْهِ الله طَلَى اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَا مَا اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَعَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَمَنْ عَلَيْهِ وَاللهِ وَالللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَالللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللل

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحج، باب جواز دخول مكة بغير إحرام.

۱۹۸۷- فوائد: اس میں ساہ رنگ کا لباس عمامہ اور چادر وغیرہ پیننے کا جواز ہے۔ تاہم ہمارے ملک میں ساہ لباس ایک مخصوص فرقہ 'ماتم اور اپنے شعار کے طور پر پہنتا ہے۔ اس کئے اس کی مشابہت سے بیخے کے لئے کمل ساہ لباس سے اجتناب بہتر ہے۔ تاہم خالی ساہ گری سے مشابہت نہیں ہوتی اس کئے اس میں کراہت کا کوئی پہلو نہیں۔

۷۸٥ وعن أبي سعيدِ عمرو بنِ 2 / 2۸۵ حفرت ابو سعيد عمرو بن حريث بن الله سعد عمرو بن حريث بن الله سعد عمرو بن حريث بن الله عنه قال: كَأَنِي أَنظُرُ إلى روايت م "كويا كه مين رسول الله ملي الله ملي الله عنه قال: كَأَنِي أَنظُرُ إلى روايت م "كويا كه مين رسول الله ملي الله عنه عَمَامَةُ سَوْدَاءُ، قد را مول اور آپ كے سرمبارك پرسياه پكرى م، آپ رسول الله عليه وعَلَيْه عِمَامَةُ سَوْدَاءُ، قد را مول اور آپ كے سرمبارك پرسياه پكرى م، آپ

أَرْخَى طَرَفيها بَيْنَ كَتَفَيْهِ. رواه مسلم. وفي نے اس كے دونوں كناروں كو اپنے كندھوں كے درميان رواية له: أن رسولَ اللهِ عَلَيْ خَطَبَ النَّاسَ، لِثَكَايا بوا ب- (مسلم) وَعَلَيْهِ عِمَامَة سَوْدَاءُ.

اور مسلم کی ایک اور روایت میں ہے ' بے شک رسول الله ملتي ليم كو خطبه ديا اور آپ كے سر مبارک پر سیاہ رنگ کی پگڑی تھی۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحج، باب جواز دخول مكة بغير إحرام.

٧٨٦ ـ وعن عائشة رضي الله عنها ٨ / ٨٨ حفرت عائشه وثُنَاتُها سے روايت ہے كه قالت: كُفِّنَ رسولُ اللهِ عَلَيْ في ثلاثةِ أَثْوَاب رسول الله مَلْتَهَام كو تين سفيد سوتى كيرول ميس كفنايا كياجو بیض سَحُولیَّةِ مِنْ کُرْسُفِ، لَیْسَ فیها (یمن کے علاقے) سحول کے بنے ہوئے تھے اس میں قَمِيكُ وَلا عِمَامَةٌ. متفق عليه. فيض تقى نه يكرى- (بخارى ومسلم) «السَّحُوليَّةُ» بفتح السين وضمها وضم السحولية ،سين ير زبر اور بيش دونول صحيح بين الحاء المهملتين: ثيبابٌ تُنْسَب إلى اور حاء ير بيش ہے۔ ايسے كيڑے جو يمن كى بستى سحول

سَحُولَ: قَرْيَةٍ باليَمَن. «وَالكُرْسُف»: كي طرف منسوب بين كرسف كے معنى روئى كے بين-

القُطْن .

صورةُ رِحال الإِبلِ، وَهِيَ الأَكْوَارُ.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب الثياب البيض للكفن \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب في كفن الميت.

٨٦٧- فواكد: آدى كے كفن ميں تين كيڑے ہونے چاہئيں 'جن ميں نہ منيض ہو اور نہ گيري وغيره- نيز كفن کے کیڑے سفید ہوں تو بمترہے تاہم دو سرے رنگ کے کیڑوں میں بھی کفنانا جائز ہے۔

٧٨٧ ـ وعنها قالت: خَرَجَ ٩ / ٨٨٧ حفرت عائشه ويُحافظ سے روايت ہے كه رسولُ اللهِ ﷺ ذاتَ عَدَاةِ ، وَعَلَيْهِ مِرْطٌ مَرسول الله ملتَهَا الله ون هرس بابر تشريف لائ اور مُرَحَّلٌ منْ شَعَرِ أَسْوَد. رواه مسلم. آپ کے جسم اطهرير سياه بالول کی بن ہوئی ايک نقش و «المِسرُط» بكسر الميسم: وهبو كساءً. تكاروالي جاور تقى- (مسلم) و "المُرَحَّل " بالحاء المهملة: هُو الذي فيه

المرط 'میم یر زیر مجمعتی چادر۔ المرحل' حاء کے ساتھ' وہ کیڑا جس میں اونٹ کے کجاووں کی تصوریں ہوں اور اس کو اکوار بھی کہتے ہیں۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب اللباس، باب التواضع في اللباس والاقتصاد على الغليظ

٨٨٥- فواكد: اس ميں بالول سے بني ہوئي چيز كائسياه رنگ كاكپڑا پيننے كا اور غيرذي روح كي تصوير كاجواز ہے-٧٨٨ ـ وعن المُغِيرةِ بنِ شُعْبَةً ١٠ / ٨٨٨ حضرت مغيره بن شعبه بخالت سے روايت ٢

رضى الله عنه قال: كنتُ مع رسولِ اللهِ عَلَيْ كه مين ايك سفر مين رات ك وقت رسول الله ما الله ما الله ما ذاتَ ليلَةِ في مسيرٍ، فقال لي: «أَمَعَكَ كساته تقا آب عن مجه ع فرمايا كيا تير عياس ياني فَمَشَى حتى تَوَارَى في سَوادِ اللَّيْلِ ثم جاءَ اور چل پڑے يمال تک كه آپ رات كى تاركى ميں فَأَفَرَغْتُ عَلَيْهِ مِنَ الإِدَاوَةِ، فَغَسَلَ وَجْهَهُ جِمهِ كَتَ - كِم آب تشريف لائ تومين في برتن سے وَعَلَيْه جُبَّةٌ مِنْ صُوفٍ، فلم يَسْتَطِعْ أَنْ يُخْرِجَ آپ ير پانى والا كس آپ في اپنا چره مبارك وهويا اور ذِرَاعَيْهِ منها حتى أَخْرَجَهُمَا مِنْ أَسْفَلِ الجُبَّةِ ، آپ كے جم پر اونی جبہ تھا آپ نے اس سے اپنے بازو فَغَسَلَ ذِرَاعيْهِ وَمَسَحَ برَأْسِه، ثمَّ أَهْوَيْتُ الكالنے كى كوشش فرماتى ليكن نه نكال سكے يمال تك كه لِأَنزعَ خُفَيْهِ فقال: «دَعْهُمَا فَإِنِّي أَدْخَلْتُهُمَا انهي جِعِ كَ يَنْجِ سَ ثَكَالًا بِي آپِ في اليِّ بازو طَاهِرتَيْنِ » وَمَسَحَ عَلَيْهِمَا. متفق عليه. وفي وهوئ اور سركا مسح كيا ، پير ميں آپ كے جوتے رواًيةٍ: وعَلَيْهِ جُبَّةٌ شَامِيَّةٌ ضَيِّقَةُ الْكُمَّيْنِ. اتارنے کے لئے جھا تو آپ نے فرمایا انہیں چھوڑ وفي روايةٍ أنَّ هذهِ الْقَضِيَّةَ كانت في غَزْوَةِ وے اس لئے كه ميں نے پاؤں پاكيزگى كى حالت ميں ان میں داخل کئے ہیں اور آپ نے ان پر مسح فرمایا' (بخاری ومسلم)

اور ایک روایت میں ہے کہ آپ کے جسم اطهریر شامی جبه تھا'جس کی آستینیں تنگ تھیں۔ اور ایک روایت میں ہے کہ یہ غزوہ تبوک کا

واقعہ ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب من لبس جبّة ضيّقة الكمّين في السفر، وباب جبّة الصوف في الغزو ـ وصحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب المسح علي الخفين. ٨٨٧- فواكد: اس مين اوني لباس بينغ كا جواز ب- علاوه ازين قضائ حاجت ك لئ ضروري ب كه آدى لوگوں کی نظروں سے دور نکل جائے -موزول اور جرابول پر مسح کرنا جائز ہے بشرطیکہ موزے وضو کی حالت میں پنے گئے ہوں۔مقیم ایک رات دن اور مسافر تین دن اور تین راتیں مسے کرسکتا ہے۔ تاہم جنابت کی حالت میں مسح کرنا جائز نہیں ہو گا' اس صورت میں پوراغسل واجب ہے۔

۱۱۸ قیض کا پننایبندیدہ ہے ١١٨ ـ بابُ اسْتِحْبَابِ الْقَمِيصِ

٧٨٩ ـ عن أُمِّ سَلمةَ رضي الله عنها ١/ ١٨٥ حضرت ام سلمه وثَيَّ أَيْ بيان فرماتي بين كه قالت: كان أَحَبُ النَّياب إلى رسول الله ماليَّكِم كو كيرُون مين سب سے زيادہ يسنديده رسولِ الله ﷺ القَميصُ. رواه أبو داود، فيض شي-

(ابوداؤد' ترمذی' یہ حدیث حسن ہے)

والترمذي وقال: حديث حسن.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب ما جاء في القميص \_ وسنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما جاء في لبس الجبّة والخفّين.

۸۹ **- فوائد: عهد رسالت میں عربول کا عام لباس دو چادریں (رداء اور ازار) تھا- ایک چادر نیجے اور ایک چادر** اوپر- کچھ رواج قمیض کا بھی تھا جو نمایت قلیل تھا تاہم چادروں کے مقابلے میں قمیض میں پردہ بھی زیادہ ہے اور آسانی بھی زیادہ- اس لئے نبی کریم ملٹھیا نے اس کو سب سے زیادہ پند فرمایا- آج کل کے حساب سے بھی قبیض شلوار اگریزوں کے کوٹ پتلون شرث نیکر وغیرہ سے زیادہ آسان اور زیادہ بایردہ ہے نیز انگریزوں کی اس نقالی سے بھی بچاؤ ہوجاتا ہے جو دینی اور ملکی دونوں اعتبار سے نمایت غلط حرکت ہے۔

١١٩ - بَابُ صِفَةِ طُولِ الْقَمِيصِ وَالْكُمِّ ١١٩ فَيض "آستين اورت بند (يا شلوار" وَالإِذَادِ وَطَرَفِ الْعِمَامَةِ وَتَحرِيم إِسْبَالِ بِإِجامه) اور يَكْرى كأكناره كتنالمباهو؟ نيز تكبر شَيء مِنْ ذَلِكَ عَلَى سَبِيلِ الْخُيلاَء نے طور بران میں سے کسی کو بھی لڑکانے کی وَكَرَاهَتِهِ مِنْ غَيْرِ خُيَلاَءَ حرمت اور بغیر تکبر کے لٹکانے کی کراہت کا

بيان

١/ ١٩٠ حضرت اساء بنت يزيد انصاريه رئي تيا بيان فرماتي ہیں کہ رسول اللہ ملٹھائیلم کی قمیض کی آسٹین پہنچوں تک مھی- (ابو داؤد' ترمذی' یہ حدیث حسن ہے)

٧٩٠ عن أسماء بنتِ يزيد الأنصارِيَّةِ رضي الله عنها قالت: كان كُمُّ قَمِيصِ رَسُولِ اللهِ ﷺ إلى الرُّسُغ. رواه أبو داود، والترمذي وقال: حُديث

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب ما جاء في القميص \_ وسنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما جاء في القمص.

• 24- فائدہ: اس میں آستینوں کی لمبائی کی حدبیان کردی گئی ہے کہ وہ پہنچوں تک ہونی چاہیے-

٧٩١ - وعن ابن عمر رضي الله عنهما ٢/ ٤٩ حضرت ابن عمر رئي الله عنهما ٢ / ٤٩ أَنَّ النبيَّ ﷺ قال: «مَنْ جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاءَ لَمْ التَّالِيمُ فَ فرمايا جو مخص بهي تكبرك طور ير ابنا كيرُ ازمين يَنْظُرِ اللهُ إليهِ يَوْمَ القِيَامَةِ » فقال أبو بكر: ير هميناً موا چاتا ب الله تعالى قيامت كروز اس كى يا رسولَ اللهِ! إن إزاري يَسْتَوْخي إلَّا أَنْ طرف (رحمت كي نظرے) نميں ويكھے گا۔ يہ من كر أَتَعَاهَدَهُ ، فقال له رسولُ اللهِ عَيَيْ : "إنَّكَ حضرت ابو بكر والتر نے كما يا رسول الله! ميرات بند ضرور لَسْتَ مِمَّنْ يَفْعَلُهُ خُيلاءً». رواه البخاري، بي ينج لئك جاتا ہے مرب كه ميں بهت زياده اس كا خیال رکھوں۔ تو رسول الله ملی کے ان سے فرمایا عم

وروى مسلم بعضه.

### ان لوگوں میں سے نہیں ہو جو تکبر کے طور پر ایبا کرتے

بيں-

### (بخاری مسلم نے بھی اس کا کچھ حصد روایت کیا ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب فضائل الصحابة، باب ﴿ لو كنت متخذا خليلا ﴾ \_ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم جر الثوب خيلاء، وبيان حد ما يجوز إرخاءه إليه وما يستحب.

91- فائدہ: اس میں ان لوگوں کے لئے پھھ گنجائش ہے جن کی شلوار 'تہ بند وغیرہ غیرارادی طور پر نیچے لئک جاتی ہے۔ لئک جاتی ہے۔ اس سلسلے کی تمام احادیث کو سامنے رکھنا چاہئے۔ اس سلسلے کی تمام احادیث کو سامنے رکھنا چاہئے۔

۱۹۹۷ وعن أبي هريرة رضي الله ٣ / ٢٩٢ حفرت ابو بريره رفاتت سے روايت ہے '
عنه أنَّ رسولَ اللهِ عَلَىٰ قال: «لا يَنْظُرُ اللهُ مُنْ اللهِ مُنْ اللهِ عَلَىٰ روز قيامت اس
يَوْمَ الْقِيَامَةِ إلى مَنْ جَرَّ إِزَارَهُ بَطَراً» متفق شخص كى طرف (نظر رحمت سے) نميں ديجھے گاجو اپنا ته
عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب من جر ثوبه من غير خيلاء \_ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم جر الثوب خيلاء.

۱۹۵۲ - فاکدہ: بطرکے معنی ہیں اللہ کی نعمتوں کا انکار کرنا اور ان پر اس کا شکر ادانہ کرنا ، جس کا لازی نتیجہ اترانا اور تکبر کرنا ہے ، جس کی ایک علامت لباس کے ذریعے سے ظاہر ہوتی ہے کہ وہ کپڑا ذمین پر گھسٹتا ہوا چاتا ہے۔ ۱۹۷۷ - وعنه عن النّبِي ﷺ قال: ۲۲ / ۲۹۷ سابق راوی سے ہی روایت ہے نبی کریم «مَا أَسْفَلَ مِنَ الْكِعْبَيْنَ مِنَ الْإِذَارِ فَفِي طُنْ اللّهِ اللّهِ عَرَالُهُ عَنْ روفی کا جو حصہ مختول سے نیچ «مَا أَسْفَلَ مِنَ الْكِعْبَيْنَ مِنَ الْإِذَارِ فَفِي طُنْ اللّهِ اللّهُ عَنْ روفاه البخاري . موگا ، پس وہ آگ میں ہوگا - (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب ما أسفل من الكعبين ففي النار.

سا**92- فوائد**: بظاہریہ مفہوم ہے کہ مخنوں سے نیچے لئکنے والا کپڑا جہنم میں ہوگا۔ لیکن جب کپڑا جہنم میں جلے گا لؤ کپڑے والا تو بطریق اولی جہنم میں جائے گا۔ اس لئے منقول ہے کہ حضرت نافع سے پوچھا گیا تو انہوں نے جواب میں فرمایا' کپڑوں کا کیا گناہ؟ مراد انسان کے قدم ہیں جو آگ کا ایندھن بنیں گے۔

٧٩٤ - وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه عن ٥/ ٣٩٧ حفرت ابوذر بن الله عنه عن ٥/ ٣٩٠ النبيّ على الله عنه عن عن الله عنه عن عن النبيّ على قال: «ثلاثة لا يُكلِّمُهُمُ اللهُ يُومَ طَلْ اللهُ عَلَامُ قرامان عن الله على نه كلام فرمائ كا نه ان كى طرف (نظر القيامَة ، ولا يَنْظُرُ إلَيْهِم ، وَلَا يُزَكِّيهِم ، وَلَا يُزَكِّيهِم ، وَلَا يُزَكِّيهِم ، وَلَا يُرَكِّيهِم ، وَلَا يُرَكِّيهِم ، وَلَا يُسَلِّم عَلَام فرمائ كا ورائه ان كو ياك كرے كا اور ان الله عَذَابٌ أَلِيم ، قال: فقرَأها رسول محت عن ديكھ كا اور نه ان كو ياك كرے كا اور ان

الله ﷺ ثلاث مِرَاد. قال أبوذرً: خابُوا كم لئ وردناك عذاب بوكا- حضرت ابوذر فرمات وخَسِرُوا! مَن هُمَ با رسولَ الله! قبال: بين رسول الله طلَّيَا مِن هُمَ بي كلمات وبرائ-«المُسْبِلُ، والمنَّانُ، وَالمُنْفِقُ سِلْعَتَهُ حضرت الوذر" في كما يه نامراد موت اور خمارے ميں بِالحَلفِ الكاذِبِ» رواه مسلم. وفي روايةٍ برِ ب الله ك رسول " ، يه كون لوك بين ؟ آب ي ني فرمایا مخنوں سے نیچے کیڑا لٹکانے والا احسان کرکے له: «المُسْبِلُ إِزَارَهُ». احسان جتلانے والا اور جھوٹی قتم کھا کر اپنا سامان بیجنے والا- (مسلم)

اور مسلم کی ایک اور روایت میں ہے اپنا مد بند (یا شلوار' بإجامه) تخنول سے نیچے لٹکانے والا۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان غلظ تحريم إسبال الإزار والمن بالعطية وتنفيق السلعة بالحلف. .

الم الم الم الم الم الم معلوم موا كه فدكوره تينول كام كبيره كناه بين ليكن بدقتمتي سے مسلمان معاشرول مين سي تنول گناه عام بین- الله تعالی مسلمانول کو اپنی عملی کو تابیول کی اصلاح کی توفیق عطا فرمائے۔

٧٩٥ ـ وعن ابنِ عمر رضي الله ٢/ 290 حضرت ابن عمر رفي الله عمر الله ٢ / ٢٩٥ عنهما عن النبيِّ ﷺ قال: «الإِسْبَالُ في اللهُ ا الإِزارِ، وَالقَميصِ، وَالعِمَامَةِ؛ منْ جَرَّ كَيْرِي مِين ج (يعني ان تينول مين اسبال سخت كناه م) شَيئاً خُيلاءَ لم يَنظُرِ الله إليهِ يَومَ القِيامَةِ» جو بهى تكبرك طور يركيرُ النكائ كا' الله تعالى قيامت رواه أبو داود والنسائي بإسناد صحيح. والح رن اس كي طرف (نظر رحت سے) نمين ويكھے گا-(ابو داؤد' نسائی' یہ صحیح حدیث ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب ما جاء في إسبال الإزار - وسنن نسائي، كتاب الزينة، باب التغليظ في جر الإزار، وباب إسبال الإزار.

492- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ جس طرح نہ بند' پاجامہ' شلوار مخنوں سے بنچ اٹکانا کبیرہ گناہ ہے اس طرح قمیض اور پگڑی میں بھی تکبر کے طور پر ضرورت سے زیادہ انکانا سخت گناہ ہے۔

> ٧٩٦ ـ وعن أبي جُرَيِّ جَابر بن سُلَيمٍ رضي الله عنه قال: رَأَيْتُ رَجلًا يصْدُرُ النَّاسُ عَنْ رَأْيهِ؛ لا يَقُولُ شَيئاً إلَّا صَدَرُوا عنه؛ قلتُ: من هذا؟ قالوا: رسولُ اللهِ عَلَيْةِ. قلتُ: عَليكَ السَّلامُ

٤ / ٤٩٦ حفرت ابوجري جابر بن سليم والله فرمات بين کہ میں نے ایک آدمی کو دیکھا کہ لوگ اس کی رائے یر عمل کرتے ہیں' وہ جو کچھ کہتا ہے' اسے وہ قبول كرتے ہيں۔ ميں نے بوچھا' يہ كون ہے؟ لوگوں نے بتلایا' یہ اللہ کے رسول ہیں' ملٹی اللہ علی نے کما علیک السلام یا رسول الله! دو مرتبه کما ایس نے فرمایا علیک

المَوْتَى . قُل: السَّلامُ عَلَيكَ» قال: قلتُ: أنتَ رسولُ اللهِ؟ قال: «أَنَا رسولُ داود والترمذي بإسناد صحيح، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح.

يا رسولَ الله! \_ مَرَّتَيْن \_ قال: «لا تَقُل إلى اللهم مت كمو عليك السلام تو مردول كاسلام ب مَ عَلَيْكَ السَّلامُ، عَلَيْكَ السَّلامُ تَحِيَّةُ كُو السلام عليك- حضرت جابرٌ فرمات بين مين في كما آپ اللہ کے رسول ہیں؟ آپ نے فرمایا (ہاں) میں اس الله كا رسول ہوں كہ جب تحقیم كوئى تكلیف پہنچے اور تو اللهِ الذي إذا أَصَابَكَ ضُرٌّ فَدَعَوْتَهُ كَشَفَهُ اس يكارے تو وہ اسے تجھ سے دور كردے گا اور جب عَنْكَ، وَإِذَا أَصَابَكَ عَامُ سَنَةٍ فَدَعَوْتَهُ أَنبَتَهَا تُو قَط سَالَى مِينَ مِثْلًا مِو اور تو اس سے وعاكرے تو وہ لكَ، وإذا كُنتَ بأَرْضِ قَفْر أَوْ فَلاةٍ، تيرے كتے زمين سے پيداوار ثكال دے كا اور جب تو فَضَلَّتْ رَاحِلَتُكَ، فَدَعَوْتَه رَدِّهَا عَلَيكَ » كسى جَنَّل بيابان مين مو اور تيري سواري مم موجائ تو قال: قلتُ: اعْهَدْ إليَّ. قال: «لا تَسُبَّنَّ اس سے التجاء كرے تو وہ اسے تجھ ير لوٹا وے كا (حضرت أَحَداً " قَالَ: فَمَا سَبَبْتُ بَعْدَهُ حُرًا، جابر " كت بين مي في كما" آب مجھ عملى بدايات دين-وَلَا عَبِداً، وَلَا بَعِيدِراً، وَلَا شَداءً آبٌ فَ فَا الْمَاءِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال «وَلا تحقِرَنَ مِنَ المَعرُوفِ شَيْئاً؛ وأَنْ ك بعد مين في آزاد آدمي كو گالي دي نه كسي غلام تُكَلِّمَ أَخَاكَ وَأَنْتَ مُنْبَسِطٌ إليهِ وجهُكَ؛ إنَّ كو كسى اونث كو براكمانه كسى بكرى كو- (دو سرى بدايت ذلكَ مِنَ المَعرُوفِ. وارفَع إذَارَكَ إلى يه فرمائي) نيكي كے كسى بھى كام كو برگز حقير مت سجھنا نِصْف السَّاقِ، فَإِن أَبِيتَ فَإِلَى الكَعبَين، اور تيرا ايخ بِمائي سے كشاده روئي كے ساتھ بات كرنا وإِيَّاكُ وإِسْبَالَ الإِزَارِ فَإِنَّهَا مِن المَخِيلَةِ بَهِي يَقِينًا نِيكَ كَ كَامُون مِين سے ب (اس لئے اسے بھی وإنَّ الله لا يُحِبُّ المَخِيلَةَ، وإنِ المُورُقُ اختبار كرنے سے كريز نه كرنا) اور اپنا ته بند (شلوار، شَتَمَكَ وَعَيْرَكَ بِمَا يَعْلَمُ فيكَ فَلا تُعَيِّرُهُ بِمِا يَاجِامِه) آدهى يندلى تك اونچا ركهنا اگر يه تيرے كت تَعلَمُ فيهِ، فإنَّمَا وبَالُ ذلكَ عليهِ " رواه أبو مَمكن نه بهو تو فخول تك تو ضرور اونچا ركهنا اور مخنول سے نیچے (کیڑا) لٹکانے سے بچنا کیونکہ یہ تکبر ہے اور الله تعالى تكبر كو يسند نهيس فرماتا اور اگر كوئى فمخص تحقيم گالی دے یا تحقیے الیی بات پر عار ولائے جو تیرے اندر موجود ہے جس کو وہ جانتا ہے توتو اسے الی بات پر عار مت دلانا جو اس کے اندر موجود ہے۔ اور تیرے علم میں ہے - اس کئے کہ اس کا وبال اس پر ہے (نہ کہ تجھ یر-) (ابو داؤد ' ترمذی- حسن صحیح)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كراهية أن يقول عليك السلام ـ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في كراهية أن يقول عليك السلام مبتدئا.

291 - فواكد: صدر يصدر ك معنى لوشخ ك بين- يصدرالناس عن رايه- كا مطلب بوگا، عمل كرني

ے لئے اس کی رائے لے کر گھروں کو لوٹنے ہیں۔ اس کو ہم اردو میں 'اس کی رائے پر عمل کرتے یا اس کو قبول كرتے بيں ' سے تعبير كرتے بيں ' جيسے گھاك سے پانی پی كرجانے والے كو صادر كہتے ہيں۔ عليك السلام كو مردول كا سلام جو کما گیا ہے تو وہ بہ اعتبار زمانہ جاہلیت کے ہے لینی دور جاہلیت میں بیر رواج تھا ورنہ اسلام میں تو زندول اور مردول دونوں کے لئے السلام علیم ہی سلام ہے جیسا کہ اہل قبور کے لئے حدیث میں دعا منقول ہے- السلام عليكم ابل الديار من المومنين الخ (مسلم ' بحواله ' مشكوة "كتاب الجنائز ' باب زيارة القبور)

اس میں ایک تو شلوار 'پاجامہ وغیرہ کو نصف پنڈلی تک اونچا رکھنے کو افضل ہتلایا گیا ہے کیونکہ اس میں تواضع کا زیادہ اظہار ہے۔ تاہم ٹخنوں تک کیڑا لٹکانے کی اجازت ہے کہ شخنے ننگے ہوں۔ لیکن مخنوں سے نیچے کیڑا لٹکانا كبيره گناه ہے جس پر جنم كى وعيد ہے ، جيسا كه پہلے گزرا- دو سرے ، كسى بھى بھلائى كے كام سے يہ سمجھ كر گريز نہ کیا جائے کہ بیہ تو معمولی کام ہے' بلکہ بھلائی کے ہر کام کو' چاہے بظاہر چھوٹا معلوم ہوتا ہوکیا جائے اور اسے ترک نہ کیا جائے۔ تیسرے 'کسی کو اس کی غلطی اور کو تاہی پر عار مت دلاؤ۔ یعنی لوگوں کے سامنے اس کا اظہار کرے اسے شرمندہ نہ کرو البتہ تنائی میں اس کو اصلاح کی غرض سے سمجھانا اور اس کو تاہی سے گریز کرنے کی تلقین کرنا اور بات ہے' اس کی نہ صرف اجازت ہے بلکہ نمایت مستحن ہے۔

> ٧٩٧ ـ وعن أبي هريرة رضي الله قال له رسولُ اللهِ ﷺ: «اذَهَبُ فَتَوَضَّأُ» فَتَوَضَّأُ» فقال له رجُلٌ: يا رسولَ الله! قال: «إنه كانَ يُصَلِّي وهو مُسبِلٌ إزَارَهُ، وإن الله لا يَقْبَلُ صَلاةَ رَجُلٍ مُسبِلٍ». رواه أبو داود بإسناد صحيح على شرط مسلم.

۸ / ۷۹۷ حضرت ابو ہررہ بخالٹر سے روایت ہے کہ عنه قال: بينما رجُل يُصَلِّي مُسْبِلٌ إِزَارَه، الكوقت الك آدى اپنات بند (مُخْول سے نيچ) لاكائے نماز پڑھ رہا تھا' اس کو رسول اللہ ملٹھائیا نے فرمایا جا اور فَذَهَبَ فَتَوَضَّأُ، ثم جَاءَ، فقال: «اذهَبْ وضوكر- چنانچ وه كيا اور وضوكرك آيا- آب نے پھر فرمایا 'جااور وضوکر' ایک آدمی نے آپ سے عرض کیا' ما لكَ أَمَوْتَهُ أَن يَتَوَضَّا ثم سَكَتَّ عنه؟ يا رسول الله ما الله ما الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الل تحکم فرماتے ہیں اور پھر خاموش ہوجاتے ہیں (لینی دوبارہ وضوء کرنے کی وجہ بیان نہیں فرماتے)۔ آپ منے فرمایا وه اس حال میں نماز پڑھ رہا تھا کہ اس کا مذ بند (مُخنوں سے ینچے) لئک رہا تھا اور اللہ تعالی اس شخص کی نماز قبول نہیں فرماتا جس کا کیڑا (مخنوں سے پنچے) لئک رہا ہو- (اسے ابو داؤد نے صحیح سند کے ساتھ امام مسلم کی شرط پر روایت کیاہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب ماجاء في إسبال الإزار، وكتاب الصلاة، باب الإسبال في الصلاة.

292- فوائد: اس روایت سے بعض علاء استدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مخنوں سے یہے شلوار عاجامہ لئکانے والے کا وضو ٹوٹ جاتا ہے۔ لیکن شیخ البانی نے وضاحت کی ہے کہ اس روایت کی سند کو صحیح قرار دیئے

والوں کو وہم ہوا ہے -اس میں ایک راوی ابو جعفر مدنی مجمول ہے- اس لئے یہ روایت صحیح نہیں ہے- چنانچہ شخ نے اسے ضعیف الی داؤد میں درج کیا ہے 'ملاحظہ ہو ابواب مذکورہ و تخریج المشکو ة 'ج ا' ص ۲۳۸- تاہم جمال تک مخنوں سے نیچے کیڑا لئکانے کا تعلق ہے' اس کی بابت نمایت سخت وعیدیں صحیح احادیث سے ثابت ہیں۔ اس ى حرمت مين كوئى شك نهين- اس كئے نماز اور غير نماز ونول حالتوں مين شلوار ' پاجامه ' مة بند اور پتلون وغيره

کا مخنوں سے بنچ لاکانا ممنوع اور حرام ہے اور اس پر جہنم کی سخت وعید ہے۔

٧٩٨ - وعن قَيسِ بنِ بشرِ التَّغْلِبيِّ ٩ / ٧٩٨ حضرت قيس بن بشر تغلبي بيان كرتے بيس كه قال: أَخْبَرَني أبي ـ وكان جَلِيساً لأبي مجمج ميرے والد بشرنے جو حفرت ابو الدردا' بڑاٹھ کے الدَّرْداءِ \_ قال: كان بِدِمشقَ رَجُلٌ من مَم تشين عظم خبروى كه ومثق مين صحابه كرام رَثَى اللهُ مِين أَصحَابِ النبيِّ عَلَيْ يقال له: سهلُ بنُ عايك مخص عق جن كو ابن الحنظليه كما جاتا تقا اور وه الحَنْظَلِيَّة، وكان رجُلًا مُتَوَحِّداً قَلَّمَا تَمْالَى بِند آدى تِح الوَّول كے ساتھ كم بى اٹھتے بیٹھتے يُجَالسُ النَّاسَ، إنَّمَا هو صَلاةٌ فَإذا فَرَغَ عَظ ان كى توجه نماز رجع بي (ربتي) تهي جب نماز فَإِنَّمَا هُو تَسبيحٌ وتَكبيرٌ حتى يَأْتِيَ أَهْلَهُ، فَمَرَّ عَ فارغ موت تو البي كُر آن تك تنبيح و تكبير مين بنَا ونَحنُ عِند أبي الدَّردَاءِ، فقال له أبو معروف ربتے - پس يه (ايک مرتبه) مارے پاس سے الدَّردَاءِ: كَلِمةً تَنْفَعُنَا ولا تَضُرُّكَ. قال: كررے جب كه مم حضرت ابو الدرداء بناتي كے پاس بَعَثَ رسولُ اللهِ ﷺ سَرِيَّةً فَقَدِمَتْ، فَجَاءً عَ عَلَو ان سے حضرت ابو الدرداء بخالت كما الى بات رَجُلٌ مِنهِم فَجَلَسَ في المَجْلِسِ الذي يَجلِسُ بيان فرمايت جس سے بميں فائدہ پنتج اور آپ كو فيهِ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ، فقال لِرجُلَ إلى جَنْبهِ: لَوْ فَصَال نه وب انهول في كما وسول الله ما الله ما الله عليهم في رَأَيتنَا حِينَ التَقَيْنَا نَحنُ وَالعَدُوَّ، فَحَمَلَ فُلانٌ (جماد کے لئے) ایک لشکر بھیجا پھر (جب) وہ واپس آیا تو وَطَعَنَ ، فقال: خُده امِنِّي، وَأَنَا الغُلامُ ان مين سے ايك آوى آيا اور اس مجلس ميں بيھ كيا الغِفَارِيُّ ، كَيْفَ تَرَى في قُوْلِهِ ؟ قال: مَا أُرَاهُ جس مين رسول الله ماليكيم تشريف فرما ته ' ين اس في إِلَّا قَدْ بَطَلَ أَجِرُهُ. فَسَمِعَ بِذلكَ آخَرُ فقال: ايخ بِبلومين بيشے ہوئے ايک آدمی سے کما اگر تو ہميں مَا أَرَى بِذَلْكَ بَأْساً، فَتَنَازَعَا حَتى سَمِعَ اسْ وقت ويكما جب بم اور وسمن ايك ووسرے ك رسولُ اللهِ عَلَيْ فقال: «سُبْحَانَ الله؟ لا بَأْسَ مَعْ سامن بوع (توكيا خوب بوتا يس بم ميس سے) أَنْ يُؤْجَرَ ويُحْمَدَ " فَرَأَيْتُ أَبَا الدَّرْدَاءِ سُرَّ ايك آدمى نيزه الهالا اور كسى كومارا اور (ساتھ بى بي بذلكَ ، وَجَعَلَ يَرْفعُ رَأْسَهُ إليهِ وَيَقُولُ: أَنْتَ كَمَا) لو مجھ سے لڑائی كا مزہ چكھ لو عميں ايك غفاري لڑكا سَمِعْتَ ذلكَ مِنْ رسولِ اللهِ عَلَيْهِ!؟ فيقول: مول اس آدمى كى اس بات ك بارے ميں آپ كى كيا نعَمْ. فما ذَالَ يُعِيدُ عَلَيْهِ حَتى إنِّي الأقولُ رائے ہے؟ تو اس نے كما ميرا خيال ہے اس كا اجر ضائع لَيَبُوْكُنَّ عَلَى رُكَبَتَيَّهِ. قال: فَمَرَّ بِنَا يَوما أَخَرَ، هوكيا اس كى بير بات ايك دو سرے مخص نے سى توكما ، میرے خیال میں تو اس میں کوئی حرج نہیں- (کیونکہ اس

فقال له أبو الدَّرْدَاءِ: كَلَّمَةٌ تَنْفَعُنَا

ہے مقصود فخرو غرور کا اظہار نہیں' بلکہ دشمن کو مرعوب اور خو فزدہ کرنا ہے) پس بیہ دونوں جھکڑنے لگے حتیٰ کہ الله 'اس میں کوئی حرج نہیں کہ اسے اجر بھی دیا جائے اور اس کی تعریف بھی کی جائے۔ پس میں نے حضرت ابوالدردال کو دیکھا کہ اس بات سے وہ خوش ہوئے ہیں اور اس کی طرف سراٹھا کر فرمانے لگے 'کیا آپ نے بیہ بات رسول الله ملتهيم سے سن ہے؟ وہ كہنے لگے على الله یس وہ مسلسل ان پر بیہ بات موڑتے رہے یماں تک کہ میں کہنے لگا یہ ضرور ابن الحنظلیہ بناٹھ گھنوں پر بیٹھ قَالَ: سَمِعْتُ رسُولَ اللهِ ﷺ يقُولُ: «إنَّكُمْ جاكين كَ (يعني قربت كے طور ير يد زيادہ قربت كے اظہار کے لئے استعارہ ہے) راوی نے بیان کیا کہ ایک اور دو سرے دن وہ صحابی شخص ہمارے پاس سے كَأَنَّكُمْ شَامَةٌ في النَّاس؛ فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ كُررے تو ان سے حضرت ابوالدروا في كما جميں الي الفُحْشَ وَلَا التَّفَحُ شَى ، رواهُ أبو داود بات بيان فرمايت جو بمين نفع دے اور آپ كونقصان نه في تَوثيقِهِ وتَضْعِيفِهِ، وقد روى له مسلم. (جمادك) گهوڑوں پر خرج كرنے والا اس شخص كى طرح ہے جو صدقے کے لئے اینا ہاتھ کھلا رکھے اسے (جھی) بند نہ کرے۔ پھرایک اور دن ہمارے پاس سے گزرے تو ان سے حصرت ابوالدروائ نے کما ہمیں الی بات بیان فرمائے جو ہمارے لئے نفع بخش ہو اور آپ کے لئے نقصان کا باعث نہ ہو۔ انہوں نے کہا رسول اللہ ملتالیم نے فرمایا' خریم اسدی اوچھا آدمی ہے اگر اس کے سر کے بال لمبے نہ ہوتے اور اس کا نہ بند مخنوں سے نیچے اللكا موانه موتا-يه بات خريم كو كينجي تو انهول نے فوري طور پر ایک چھری لی اور اس سے اپنے سر کے بڑھے ہوئے بالوں کو کاف کر اینے کانوں تک کرلیا اور اپنا تہ بند اٹھا کر آدھی ینڈلی تک اونچا کرلیا۔ ابن الحنظلیہ پھر ایک اور دن ہمارے پاس سے گزرے تو ان سے حضرت

وَلا تَضُرُّكَ، قال: قال لَنا رسولُ الله عِليَّة: «المُنْفِقُ عَلى الخَيْل كالبَاسِطِ يَدَه بالصَّدَقَةِ لا يَقْبِضُها». ثم مَرَّ بَنا يَوماً آخَرَ، فقال له أَبُو الدَّرْدَاءِ: كَلَمةً تَنفَعُنا وَلا تَضُرُّك، قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «نعْمَ الرَّجُلُ خُرَيْمٌ الأَسَدِيُّ! لَولا طُولُ جُمَّتِهِ وَإِسْبَالُ إِزَارِهِ! " فَبَلَغَ خُرَيماً، فَعَجَّلَ، فَأَخَذَ شَفْرَةً فَقَطَعَ بها جُمَّتَهُ إلى أُذنيْهِ، ورَفَعَ إزَارَهُ إلى أَنْصَافِ سَاقَيْهِ. ثمَّ مَرَّ بنَا يَوْماً آخَرَ فقالَ: لَهُ أَبُو الدَّرْدَاءِ: كَلَمَةً تَنْفَعُنَا وَلَا تَضُرُّكَ، قَادِمُونَ عَلى إِخْ وَانِكُمْ، فَأَصْلِحُوا رَحَالَكُمْ، وَأَصْلِحُوا لِبَاسَكُمْ حتى تَكُونُوا ابوالدرداء " نے کہا ہمیں ایسی بات ارشاد فرمائے جس ہمیں فائدہ ہو اور آپ کو نقصان نہ ہو۔ انہوں نے کہا میں نے رسول اللہ طاق کے کو فرماتے ہوئے سا کہ تم اپنے بھائیوں کے پاس جانے والے ہو 'پی اپنے کجاوول اور اپنے لباس کو درست کرلو' یہاں تک کہ تم ایسے ہوجاؤ جیسے چرے پر تل والا شخص لوگوں میں نمایاں اور خوبصورت ہوتا ہے (یعنی سفرسے واپسی پر گھر جانے سے خوبصورت ہوتا ہے (یعنی سفرسے واپسی پر گھر جانے سے خوش ہوں' متوحش نہ ہوں) یقینا اللہ تعالی ان کو بھی پینے اللہ تعالی ان کو بھی بیند نہیں فرماتا جو بغیر ارادے کے بدہئیتی (مکروہ شکل و صورت) اختیار کرتے ہیں اور ان کو جو بہ تکلف ایسا صورت) اختیار کرتے ہیں اور ان کو جو بہ تکلف ایسا کرتے ہیں۔

اس کو ابو داؤد نے حسن سند کے ساتھ روایت کیا ہے ۔ البتہ اس کے راوی قیس بن بشر کے ثقہ اور ضعیف ہونے میں محدثین ؓ کے درمیان اختلاف ہے (یعنی کوئی ثقہ قرار دیتا ہے اور کوئی ضعیف) اور امام مسلم نے ان سے حدیث روایت کی ہے۔

داو د بإسنادٍ صحيح.

٧٩٩ ـ وعن أبي سعيدٍ الخدْرِيِّ ١٠/ ٢٩٩ حضرت ابوسعيد خدري بناتُمْن سے روايت ہے رضيَ اللهُ عنه قال: قال رسُولُ اللهِ عَلَيْ : رسول الله طَلْيَامُ نَ فرمايا مسلمان كان بند آوهى يندلى «إِزرَةُ المُسلِمِ إلى نِصْفِ السَّاقِ، وَلاَ حَرَجَ تك م اور كوتى حرج يا كوتى كناه نهيس اكر آدهى يندلى \_ أو لا جُنَاحَ \_ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْكَعْبَيْن، فَما ع مُخول تك ك درميان مو اور جو مُخول ع فيح كَانَ أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَين فَهُوَ فِي النَّارِ، وَمَنْ ج**وگا پس وه آك ميں بوگا اور جو اپنا نة بند (شلوار ' پاجامہ** جَرَّ إِزَارَهُ بَطَراً لَمْ يَنْظُو اللهُ إِلَيْهِ ». رُواهُ أَبُو وغيره ) تكبرك طور ير مُخنول سے فيح كلسيتا موا چلے كا الله تعالی اس کی طرف (رحمت کی نظرے) نہیں دیکھے گا- (ابو داؤد نے صحیح سند سے روایت کیا)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب في قدر موضع الإزار.

٨٠٠ وعن ابن عمر رضي الله الم ١٠٠ حضرت ابن عمر شي الله عمر الله الله عمر الل عنهما قال: مَرَرْتُ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ رسول الله طَيْكِم ك باس سے كررا اور ميرات بند لئكا موا وَفِي إِزَارِي اسْتِرْخَاءٌ، فَقَالَ: «يَا عَبْدَ اللهِ! تَهَا ُ تُو آبُ مِنْ فَرِمايا ُ اللهُ اللهُ البَاتِه بند اونجاكرو ُ چنانچہ میں نے اسے اونچا کرلیا' آپ کے پھر فرمایا' اور فَزدْتُ، فَمَا زِلْتُ أَتَحَرَّاهَا بَعْدُ. فَقَالَ اونچاكرو بس مين في اور اونچاكرليا- اس كے بعد تومين بَعْضُ القَوْم: الله أَيْنَ؟ فَقَالَ: «إلى (بميشه) اس كاخيال ركھ لگا- بس بعض لوگول نے يوچها، ته بند کمال تک ہو؟ تو ابن عمر اے فرمایا، آدھی بندلیوں تک- (مسلم)

ارْفَعْ إِزَارَكَ " فَرَفَعْتُهُ ثُمَّ قَالَ: "زِدْ"، أَنْصَافِ السَّاقَيْن». رواهُ مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم جر الثوب خيلاء

• ١٠- فواكد: اذار سے مراد وہ كيرا ہے جو ناف سے لے كر مخنول تك كے جھے كو دُھانيے كے لئے استعال كيا جائے' وہ نہ بند ہو یا شلوار' پاجامہ ہو یا پتلون' یہ سب ازار میں شامل ہیں۔ ان میں سے ہر کپڑا آدھی پنڈلی تک ہو تو زیادہ بہتر ہے تاہم مخنوں تک رکھنے کی اجازت ہے ' شخنے نگلے رہنے چاہئیں یہ بہت ضروری ہے۔ مخنوں سے نیچے كيرًا لكانا كبيره كناه ہے۔ يہ حكم صرف مردول كے لئے ہے۔ عورتول كے لئے اس كے برعكس شخ بلكه پير تك ڈھانیے ضروری ہیں بالخصوص جب وہ باہر نکلیں تاکہ ان کے پاؤل پر بھی غیر محرم کی نظرنہ پڑے۔

۸۰۱ وعنه قال: قال ۱۲/۱۲ سابق راوی سے روایت ہے رسول الله ملی ایم رسُولُ اللهِ ﷺ: "مَنْ جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاءَ لَمْ يَنْظُر فِي فَرَمايا ، جو شخص تكبرك طورير ابنا كبرًا النكا اور تصيت اللهُ إلَيْهِ يَوْمَ القِيَامَةِ » فقالَتْ أُمُّ سَلَمَةً: فَكَيْفَ كر عِلَ كا الله تعالى قيامت كر روز اس كى طرف تَصْنَعُ النِّسَاءُ بِذُيُولِهِنَّ، قالَ: «يُرْخِينَ (رحمت كي نظرے) نهيں وكھے گا- يہ س كر حفرت ام شبراً». قالَتْ: إذا تَنْكَشفُ أقْدَامُهُنَّ. قال: سلمه رَيْهَ الله عور تيس ايخ وامنول كي بارك ميس «فَيُرْخِينهُ ذِراعاً لَا يَزِدْنَ». رواهُ أبو داود كياكرين؟ آپ في فرمايا وه (نصف ينزلى سے) ايك

والترمذي وقال: حديثٌ حسن صحيح.

بالشت نیجے لٹکالیں۔ انہوں نے عرض کیا' تب ان کے یاؤں نگے ہوجائیں گے۔ آپ نے فرمایا تو وہ ایک ہاتھ کے برابر لٹکالیں' اس سے زیادہ نہیں۔ (ابو داؤد' ترمذی۔ امام ترمذی نے کما' یہ حدیث حسن صحیح ہے)

تخريج: سنن أبي داود، أبواب اللباس، باب في الانتعال ـ وسنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما جاء في القمص.

۱۰۸- فوائد: اس میں وضاحت کردی گئی کہ عورتیں اپنی چادروں کے دامن یا شلوار (نصف پنڈل سے) ایک ذراع تک لاکا کر رکھیں تاکہ ان کے پیر بھی نظرنہ آئیں۔ ذراع ،کہنی سے انگلیوں کے کنارے تک کے حصے کو کتے ہیں جس کا ترجمہ ایک ہاتھ کرلیا جاتا ہے۔ عورتوں کے لئے یہ تھم مردوں کے مقابلے میں نصف پنڈلی سے یا مخنوں سے ایک بالشت یا ایک ہاتھ مزید لٹکانا ہے۔ اور بیہ تھکم ان کی شکیل ستر کے لئے دیا گیا ہے جس کا انہیں بہت خيال رڪھنا ڇاہئے۔

### ١٢٠ ـ بابُ اسْتِحْبَابِ تَرْكِ التَّرَفُع فِي اللِّبَاسِ تَوَاضُعاً

قَدْ سَبَقَ في باب فضل الجُوع وَخُشُونَةِ العَيْشِ جُمَلٌ تَتَعَلَّقُ بِهِذَا البَابِ.

٨٠٢ ـ وعن معاذِ بن أنسِ رضيَ اللهُ عنه أنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ قال: «مَنْ تَرَكَ اللِّبَاسَ تَوَاضُعاً للهِ، وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَيْهِ، دَعَاهُ يُخَيِّرَهُ مِنْ أَيِّ خُلَلِ الإِيمانِ شَاءَ يَلْبَسُهَا». رواهُ الترمذي وقال: حديث حسن.

۱۲۰۔ تواضع کے طور پر عمدہ لباس ترک کردینا لیندیده ب

باب فضل الجوع و خشونه " العيش ميں يجھ باتيں گزر چی ہیں جو اس باب سے متعلق ہیں- (اب اس سلسلے میں ایک اور حدیث پیش کی جاتی ہے)

۱ / ۸۰۲ حضرت معاذبن انس مخالفهٔ سے روایت ہے' رسول الله ملتي الله عن فرمايا جس شخص نے محص الله كى رضا کے لئے تواضع کے طور پر عمدہ لباس پہننا چھوڑ دیا' اللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ عَلَى رُؤُوس الخَلائِق حَتَّى درآن حاليكه وه اس كى طاقت ركمتا تها و قيامت وال دن الله تعالى تمام مخلوقات كے سامنے اسے بلائے گا اور اسے اختیار دے گا کہ ایمان کے جو ژول میں سے جو جوڑا وہ پیند کرے' پین لے۔

(ترندی سے مدیث حس ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب صفة القيامة.

٨٠٢ - قوا كد: اس ميں تواضع كى اور دوسرول ير برترى نہ جتلانے كى فضيلت كابيان ہے- ايمان كے جوڑے سے مراد 'جنت میں لباس کے وہ اعلیٰ جو ڑے ہیں جو صرف اہل ایمان کے لئے اللہ نے وہاں تیار کئے ہیں- (اللهم اجعلنامنهم)

١٢١ - بَابُ اسْتِحْبَابِ التَّوَسط فِي ١٢١ - لباس مين ميانه روى اختيار كرنا ببنديده اللِّبَاسِ وَلاَ يَقْتَصِرُ عَلَى مَا يُزْدِي بِهِ لِغَيْرِ بِ العَرْورت اور كسى مقصود ك بغير ایساحقیرلباس نه بینے جو اس کی شخصیت کو عیب ناک کردے

حَاجَةٍ وَلاَ مَقْصُودٍ شَرْعِي

۱/ ۸۰۳ حفرت عمرو بن شعیب این باپ سے اور اینے دادا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ملتی ایم نے فرمایا 'اللہ تعالی اس بات کو بیند فرماتا ہے کہ وہ

٨٠٣ ـ عن عمرو بن شُعَيْبٍ عَن أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ رضيَ اللهُ عنه قال: قالَ رسُولُ اللهِ عَلِينَةِ: ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ تَرَى أَثَرُ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ». رواهُ الترمذي وقال: حديثٌ حسن. ايخ بندے پر ايني نعمت كا اثر وكھے۔

(ترفدی مدیث حسن ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأدب، باب ما جاء أن الله تعالى يحب أن يرى أثر نعمته علي عبده.

۸۰۳ فوائد: جس طرح الله کی رضا کے لئے تواضع کے طور پر سادہ لباس پبننابیندیدہ ہے۔ اس طرح الله کی نعتول کے اظمار کی غرض سے عمدہ لباس پبننا' اعمال خیر میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینا' محتاجوں اور ضرورت مندول کے ساتھ تعاون اور رشتے داروں کے ساتھ حسن سلوک کرنا' بھی بہت پندیدہ ہے۔ عمدہ اور قیمتی لباس تکبراور برتری کے اظہار کے طور پر پہننا سخت جرم ہے فی نفسہ جرم نہیں بلکہ اظہار نعمت کی نیت سے پہننے پر تو بہت پندیدہ ہے۔ گویا نیوں کے اعتبار سے ایک ہی عمل' ایک مخص کے لئے اچھا ہے تو دو سرے کے لئے برا۔ اس لئے اخلاص عمل اور تصبح نیت بہت ضروری ہے اور اس کے ساتھ اتباع سنت نبوی بھی۔

(على صاحبها الصلوة والتسليم)

۱۲۲ - بابُ تَحْرِيمِ لِبَاسٍ الْحَرِيرِ عَلَى ١٢٢ مردول کے لئے ریشم کاپہننا'اس پر الرِّجَالِ وَتَخْرِيمُ جُلُوسِهِمْ عَلَيْهِ بيضااوراس كاتكيه لگاناحرام بالبته وَاسْتِنَادِهِمْ إِلَيْهُ وَجَوَاذِ لُبْسِهُ لِلنِّسَاءِ عورتول کے لئے رکیتمی لباس پہننا جائز ہے۔

٨٠٤ عن عمر بن الخطَّاب ١/ ٨٠٣ حفرت عمر بن خطاب رفائق سے روایت ہے رضيَ اللهُ عنه قال: قالَ رسُولُ اللهِ عِيدَ : رسول الله طلَّية من فرمايا ويشم كالباس مت بهنو اس ﴿ لَا تَلْبَسُوا الْحَرِيرَ ؛ فَإِنَّ مَنْ لَبِسَهُ في الدُّنْيَا لَتَ كه جو (مرد) اسے دنیا میں پنے گا وہ اسے آخرت لَمْ يَلْبَسْهُ فِي الآخِرَةِ » متفقٌ عليه . مين نهين پينے گا- (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب لبس الحرير وافتراشه للرجال... وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة علي الرجال والنساء وخاتم الذهب والحرير علي الرجال وإباحته للنساء.

۸۰۴- فوائد: اس ننی کے مخاطب مسلمان مرد ہیں کیونکہ عورتوں کے لئے ریشی لباس پیننے کی اجازت ہے مردول کے لئے یہ اس لئے حرام ہے کہ اس میں زیب و زینت کا پہلو ہے جو عورتوں کا وصف خاص ہے-مردوں کے لئے یہ پندیدہ نہیں کیونکہ اس سے مرد کی مردانہ خصوصیات 'شجاعت 'شامت و تهور وغیرہ متاثر ہوتی ہیں۔ دوسرے اس میں تکبرو رعونت کا بھی اظہار ہے اور سے بھی ناپندیدہ ہے۔ تیسرے 'مشرکین و کفار سے مثابت ہے۔ چوتھ' اس کا استعال اس سادگی کے خلاف ہے جو اسلام ایک مسلمان کے اندر دیکھنا پند کرتا ہے اور جے نبی ملی کی سے ایمان کا حصہ قرار ویا ہے۔ البذاذہ من الایسان (کتاب الزحد للامام احمر ' ابن ماجہ و متدرك حاكم وعمر الحاكم واقره الفهري بحواله فيض القدير للمناوي ٣ / ٢١٤) بذاذة ايمان كاحصه ب بذاذة كا مطلب' پر تکلف لباس' قیمتی پوشاک اور آرائش و زیبائش کی بجائے سادہ اور بے تکلف رہن سس اختیار

> ٨٠٥ \_ وعنه قال: سَمعْتُ رسُولَ اللهِ ﷺ يقولُ: «إنَّمَا يَلْبَسُ الحَريرَ مَنْ لَا خَلاَقَ لَهُ ، متفقٌ عليه. وفي رواية بج بس كاكوئي حصه نهين- (بخارى ومسلم) لِلبُخاري: «مَنْ لَا خَلاقَ لَهُ فِي الآخِرَةِ». قولُه: «مَنْ لَا خَلاقَ لَهُ»، أَيْ: لَا نَصِيبَ آخرت مِن كُولَى حصم نمين-

۸۰۵/۲ سابق راوی ہی سے روایت ہے کہ میں نے رسول الله ملتي ليم كو فرماتے ہوئے سنا كه ركيم تو وہي بہنتا اور بخاری کی ایک روایت میں ہے' جس کا

من لا خلاق له کے معنی ہیں' اس کا حصہ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب لبس الحرير للرجال وقدر ما يجوز منه ـ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة علي الرجال

۸۰۵ فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ ریشی لباس کا استعال مرد کے لئے کبیرہ گناہ ہے، جس سے اس نے اگر مرنے سے قبل خالص توبہ نہ کی تو جنت سے محرومی کا اندیشہ ہے۔ لیکن افسوس آجکل مرد خصوصاً نوجوان عورتوں كے سے ريشي لباس بكثرت بين رہے ہيں ايك مسلمان كے لئے ان سے بچنا نمايت ضروري ہے۔

۳ / ۸۰۹ حضرت انس رہالتہ سے روایت ہے ' رسول ٨٠٦ ـ وعن أنسِ رضيَ اللهُ عنه قال: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ لَبسَ الحَريرَ في آخرت میں نہیں پنے گا (کیونکہ اس کی وجہ سے وہ الدُّنْيَالَمْ يَلْبَسْهُ في الآخِرَةِ» متفقٌ عليه. جنت میں نہیں جائے گا) (بخاری ومسلم) (حوالہ ذکور)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب لبس الحرير للرجال وقدر ما يجوز منه ـ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب تحريم استعمال إناء الذهب والفضة علي الرجال

والنساء.

۱۹۰۸ وعن علی رضی الله عنه ۲/۵۰۸ حضرت علی رفاتته سے روایت ہے کہ میں قال: رَأَیْتُ رسُولَ الله ﷺ أَخَذَ حَرِیراً، نے رسول الله طلّی الله طلّی الله الله علی رسُولَ الله علی رسول الله طلّی الله الله علی میں رکھا کہ آپ نے ریشم پکڑ کر اسے اپنے فَجَعَلَه میں رکھا اور سونا پکڑ کر اسے اپنی شماله ، ثُمَّ قال: ﴿إِنَّ هٰذَیْنِ حَرَامٌ عَلی بائیں ہاتھ میں رکھا۔ پھر فرمایا 'یہ دونوں میری امت کے فکورِ أُمّتِی " رواه أبو داود بإسناد حسن مردول پر حمام ہیں۔ (اس کو ابو داود نے حسن سند کے ساتھ روایت کیا)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب في الحرير للنساء .

مراب وعن أبي مُوسى الأشْعَرِيِّ ٥ / ٨٠٨ حضرت ابوموى اشعرى بنالِيَّة سے روايت رضي الله عنه أنَّ رسُولَ الله ﷺ قال: ہے 'رسول الله ملی الله عنه أنَّ رسُولَ الله ﷺ قال: ہے 'رسول الله ملی الله علی دُکُورِ میری امت کے مردول پر حمام اور ان کی عورتول کے الجاسُ الحریرِ وَالذَّهَبِ عَلَی ذُکُورِ میری امت کے مردول پر حمام اور ان کی عورتول کے اُمَّتِی، وَأُحِلَّ لإِنَاثِهِم ». رواهُ الترمذي لئے طال کیا گیا ہے '(ترفری 'حسن صحیح) وقال: حدیث حسن صحیح .

تخريج: سنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما جاء في الحرير والذهب.

۸۰۸- فوا کد: ذکورہ دونوں حدیثوں سے واضح ہے کہ ریٹم اور سونا عورتوں کے لئے حلال ہے لیکن حلال ہونے کا مطلب یہ ہرگز نہیں ہے کہ سونے کے زبورات کو شادی کا لازی جزء بنالیا جائے۔ جیسا کہ بدقتمتی سے مسلمان معاشروں میں یہ بیاری عام ہے اور جس کی وجہ سے بے وسیلہ لوگوں کو بری مشکلات کا سامنا کرنا پڑرہا ہے حالا نکہ اس کے جواز کا مطلب صرف یہ ہے کہ بوقت ضرورت اور بحسب استطاعت عور تیں سونا استعال کر سکتی بین نہ کہ اس کے بغیر شادی کا تصور ہی ممکن نہ رہے۔ حدی اللہ المسلمین

۸۰۹ وعن حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللهُ عنه ٢/ ٥٠٩ حضرت وذيفه بنائت سے روايت ہے كه نبى قال: نَهَانَا النَّبِيُّ عَيَّلَةُ أَنْ نَشْرَبَ فِي آنِيةِ كَريم اللَّهَ اللهِ سَعْنَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنْ نَشْرَبَ فِي آنِيةِ كَريم اللَّه اللهِ عَن اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَنْ لُبْسِ كُمَا فَي اللهِ عَنْ لُبْسِ كُمَا فَي عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَالْمُ وَاللّهُ و

سکی قتم کے کپڑے ہیں۔ البتہ ان کی کچھ قتمیں اگر ایس ہول جنہیں صرف عور تیں ہی پہنتی ہول اور انہی میں ان کا چلن ہو تو ایسے کیڑے یا رنگ' عورتوں سے مشابت کی وجہ سے' مردول کے لئے حرام ہول گے- علاوہ ازیں ریشم کے کپڑوں پر بیٹھنا بھی ممنوع ہے ۔اس لئے ریشم کے کپڑوں سے لحاف "گدے اور تکیے وغیرہ بنانابھی صیح نہیں ہے کیونکہ انہیں مرد اور عورت دونوں ہی استعال کرتے ہیں- بنابریں سے رواج بھی قابل اصلاح ہے-۱۲۳ - بابُ جَوَاذِ لُبْسِ الْحَرِيرِ لِمَنْ بِهِ ۱۲۳ جس كو خارش ہو'اس كے لئے رہیمی لباس تيننے كاجواز

۱/ ۸۱۰ حضرت انس مناتثه سے روایت ہے کہ رسول • ٨١ ـ عن أنس رضيَ اللهُ عنه قال: رَخَصَ رسُولُ اللهِ عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْم ن الله الله عَلَيْم في الله عبدالرحمٰ بن وَعَبْدِ الرَّحْمٰنِ بنِ عَوْفٍ رضيَ الله عنهما عوف رَيُ الله عنهما عوف وعَيْ الله عنهما الله عنهما الله عنهما الله عنهما عوف وعَيْ الله عنهما في لُبْس الحَرِير لُحِكَّةٍ بِهِمَا. متفقٌّ عليه. کیونکه ان دونوں کو خارش تھی۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب اللباس، باب ما يرخص من الحرير للحكّة، وكتاب الجهاد، باب الحرير في الحرب ـ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب إباحة لبس الحرير للرجل إذا كانت به حكة أو نحوها.

• ۱۸- فوا كد: اس سے معلوم ہوا كہ خاص ضرورت كے وقت مردول كے لئے رئيثى لباس يمننے كى اجازت ہے-جیسے خارش کی بیاری میں۔ اس طرح کی کسی اور بیاری میں بھی' اگر ضرورت ہو' تو پہنا جاسکتا ہے۔ اس طرح گرمی سردی کی شدت سے بیخے کے لئے کسی کے پاس سوائے ریشی لباس کے اور کوئی کپڑانہ ہو' تو اس کے لئے بھی اس کا جواز ہو گا۔

#### ۱۲۴۔ چیتے کی کھال پر بیٹھنے اور اس پر سوار ہونے کی ممانعت کابیان

۱/ ۸۱۱ حضرت معاویه رہائتہ سے روایت ہے ' رسول اللہ قالَ: قال رسُولُ اللهِ عِلَيْ: «لا تَرْكَبُوا الخَزَّ النَّهَا فِي فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال ہونا۔ (اسے ابو داؤر وغیرہ نے حس سند کے ساتھ روایت کیاہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب جلود النمور والسباع.

۱۸- فوائد: خز کی بابت بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ اون اور ریشم سے مل کر بنتا ہے۔ اس لئے وہ مردول کے لئے بھی اس کے استعال کے جواز کے قائل ہیں۔ حدیث میں اس کے استعال سے اس لئے روکا گیا ہے کہ اس وقت غیرمسلم عجمی اور مترفین (آخرت فراموش وش حال لوگ) ہی اسے پینتے تھے منی کا مقصد ان کی مشابت

١٢٤ ـ بابُ النَّهْي عَنِ افْتِرَاشِ جُلُودِ النُّمُور وَالرُّكُوبِ عَلَيْهَا

٨١١ ـ عن مُعَاوِيَةَ رضيَ اللهُ عنه وَلَا النِّمَارَ». حديث حسن، رواهُ أبو داود وغيره بإسنادٍ حسن. سے روکنا تھا' اس کئے ان کے نزدیک بیہ نمی تنزیمی ہے اور اگر خزسے مراد ریشم ہی ہے جیسا کہ اکثر علماء کی رائے ہے تو پھریہ نئی تھی تحریمی ہوگی اور اس کا استعال بالکل حرام ہوگا۔ بسرحال اس سے معلوم ہوا کہ رایم کی بنی ہوئی زین اور کجاوہ پر سوار ہونا بھی جائز نہیں ہے۔ اسی طرح چیتے کی کھال کی بنی ہوئی چیز (جیکٹ وغیرہ) کا استعال بھی جائز نہیں ہے۔ اس میں تکبر کا اظہار بھی ہے اور غیر مسلموں کے طور اطوار سے مشاہت بھی۔

۸۱۲/۲ حضرت ابوالملیج این باپ سے روایت کرتے رضيَ اللهُ عنه، أَنَّ رسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنْ بي كه رسول الله ملتَّكِم نے ورندوں كى كھالوں (كے

(ابو داؤد' ترمذی' نسائی- ان کی سندیں صیح ہیں) اور ترمذی کی روایت میں ہے در ندوں کی کھالوں یر بیٹھنے سے منع فرمایا۔

٨١٢ ـ وعن أبي المَلِيح عن أبيهِ، جُلُودِ السِّبَاعِ. رواهُ أبو داود، والترمذيُّ، استعال) سے منع فرمایا ہے۔ والنسائيُّ بأَسَانيدَ صحاح. وفي روايةِ الترمذي: نهَى عَنْ جُلُودِ السِّبَاعِ أَنْ قفترش.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب اللباس، باب جلود النمور والسباع \_ وسنن ترمذي، أبواب اللباس برقم١٧٧١ ـ وسنن نسائي، كتاب الفرع والعتيرة، باب النهي عن الانتفاع بجلود السباع.

AIY - فوا كد: اس حديث مين عموم ہے يعني ہر فتم كے درندوں كى كھال سے انتفاع (نفع اٹھانا) اور اس كا استعال میں لانا حرام ہے۔ اس نہی کی علت بعض کے نزدیک ہیہ ہے کہ درندوں کی کھالوں پر جو بال ہوتے ہیں دباغت سے بھی صاف نہیں ہوتے اس لئے ان میں نجاست باتی رہتی ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ یہ عکم صرف غیرمدبوغ کھالوں کے لئے ہے' مدبوغ کھالیں تھم نہی سے متثنیٰ ہیں اور بعض کہتے ہیں کہ فضول خرج اور متکبرین انہیں استعال کرتے ہیں ان سے مشابهت کی وجہ سے منع کیا گیا ہے۔ امام شوکانی مراتے ہیں کہ یہ نہی عام ہے، درندوں کی کھالیں مربوغ ہوں یا غیر مربوغ وونوں کا ہی استعال ممنوع ہے اور جس حدیث میں آتا ہے کہ دباغت (رنگنے) سے ہر کھال پاک ہوجاتی ہے' زیر بحث حدیث اس کی مخصص ہے۔ لیعنی اس حدیث کی وجہ سے ورندوں کی کھالیں کل اھاب دبغ فقد طهر (جس کھال کو بھی رنگ ویا گیا' وہ پاک ہوگئ) کے عموم سے نكل جائيں گی اور درندوں كی كھاليں ہر صورت میں ناپاك ہی رہیں گی اور ان كا استعال ناجائز ہوگا۔ (عون المعبود) ه ١٢ - بَابُ مَا يَقُولُ إِذَا لَبِسَ ثَوْباً ١٢٥ نيالباس يا جو تا وغيره بينت وفت كون سي وعايرهي?

#### أَوْ نَعْلاً أَوْ نَحْوَهُ

٨١٣ ـ عن أبي سعيد الخُدريِّ قَمِيصاً، أَوْ رَدَاءً \_ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ! لَكَ

ا / ۸۱۳ حضرت ابوسعید خدری رفاشهٔ سے روایت ہے که رسول الله ملته الله جب کوئی نیا کیڑا زیب تن فرماتے تو رضيَ اللهُ عنه قال: كانَ رسُولُ اللهِ عِلَيْ إِذَا إِس كَا نام لِيتِ (مثلًا) كَبِرَى مُيض يا جادر اور بيه وعا اسْتَجَدَّ ثَوْباً سَمَّاهُ بِاسْمِهِ - عِمَامَةً ، أَوْ يِرْجِيِّ الْد! تير لِيَّ تَعْرِيفِينَ بِي وَ فِي جِه بِي کپڑا پہنایا ہے' میں اس کی بھلائی کا اور جس غرض کے

الحَمْدُ أَنْتَ كَسَوْتِنيهِ، أَسْأَلُكَ خَيْرَهُ وَخَيْرَ لِنَّ سِي بِعَايا كِيا ہے اس كى بھلائى كا تجھ سے سوال كرتا مَا صُنِعَ لَهُ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مول اور اس كه شرس اور جس غرض كے لئے يہ مَا صُنِعَ لَهُ». رواهُ أبو داود والترمذي بنايا كيا باس ك شرت تجه سے يناه طلب كرتا ہوں-(ابو داؤد' ترمذی حسن حدیث ہے) وقال: حديث حسن.

تخريج: سنن أبي داود، أوّل كتاب اللباس \_ سنن ترمذي، أبواب اللباس، باب ما يقول إذا لبس ثوبا جديدا.

٨١٣- فوائد: اس سے معلوم ہوا كه نيا لباس يهنتے وقت بيه مسنون دعاير هني چاہيے اور امام نووي من اس ير قیاس کرتے ہوئے فرمایا ہے کہ نیا جو تا یا اور اسی قتم کی کوئی چیز جب پہنی جائے تو اس وقت بھی یہ دعا پڑھی جائے جیسا کہ باب سے واضح ہے۔

۱۲۷ لباس پہنتے وقت دائیں طرف سے ابتدا م کرنے کا استحباب

١٢٦ ـ بَابُ اسْتِحْبَابِ الْإِبْتِدَاءِ بِالْيَمِين فِي اللِّباسِ

اس باب کا ماحصل اور مقصود پہلے گزر چکا ہے اور هذا الباب قد تقدم مقصوده وذكرنا اس مين صحيح مديثين بيان موچكي بين-(ملاحظه مو' باب ٩٩' باب استحباب تقديم اليمين في كل ماهو من باب التكريم)

الأحاديث الصحيحة فيه .



## ٤ - كِتَابُ آدَابِ النَّوْم وَالإِضْطِجَاع وَالْقُعُوْدِ وَالْمَجْلِسِ وَالْجَلِيْسِ وَالرُّؤُيَّا سونے 'کیٹنے ' بیٹھنے ' مجلس ' ہم نشین اور خواب کے آداب

#### ے ۱۲۷۔ سونے کے وقت کی دعائیں ١٤٧ \_ بَابُ مَا يَقُوْلُهُ عِنْدَ النَّوْم

١/ ٨١٣ حضرت براء بن عازب وكافظ سے روايت ہے که رسول الله ملتی ایم جب بستریر قرار بکرتے تو دائیں إذا أُوَى إلى فِرَاشهِ نَامَ عَلَى شِقِّهِ الأَيْمَن، كروث يرسوت بهريه وعايره عن الله! ميس في اينا ثُمَّ قال: «اللَّهُمَّ! أَسْلَمْتُ نَفْسِي إلَيْكَ ، نفس تخفي سون ويا اور ابنا رخ تيرى طرف مور ليا اور وَوَجَّهْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي اپنا معالمه تيرے سپرد كرديا اور ايني پشت شوق و رغبت إلَيْكَ، وَأَلْجَأْتُ ظَهْرِي إلَيْكَ، رَغْبَةً وَرَهْبَةً اور خوف ك ساتھ تيري طرف لگائي اور تجھ سے بھاگ کر تیرے سوا کوئی جائے بناہ اور چھٹکارے کی جگہ نہیں۔ میں تیری اس کتاب یر ایمان لایا جو تو نے آثاری اور أَرْسَلْتَ ». وواه البخاري بهذا اللفظ في تيرے اس پيمبر پر جو تو نے بھیجا- (امام بخاری نے ان الفاظ سے یہ روایت اپنی صحیح کی کتاب الادب میں

٨١٤ ـ عـن الْبَـرَاءِ بـن عَـازب رضى الله عنهما قال: كَانَ رسولُ اللهِ ﷺ إِلَيْكَ، لَا مَلْجَأُ وَلا مَنْجَى مِنْكَ إِلَّا إِلَيْكَ، آمَنْتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ، وَنَبِيِّكَ الَّذِي كتاب الأدب من صحيحه.

#### روایت کی ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الدعوات، باب النوم على الشق الأيمن.

٨١٣- فوا مد: اس مين رات كو سوت وقت اين ايمان و اسلام اور الله سے كئے ہوئے عمد كى تجديد ہے- ہر مسلمان اس طرح رات کو تجدید عمد کرلیا کرے تو یقیناً دن کی مصروفیتوں میں بھی اسے اللہ اور اس کے احکام یاد رمیں مے۔ اس کی مزید تفصیل کے لئے دیکھئے۔ (باب نمبرے اب فی الیقین والتوکل ارقم کے مرمد

۸۱۰ وعنه قال: قال لي ۲ / ۸۱۵ سابق راوي بي سے روايت ہے كه مجھ سے رسولُ اللهِ ﷺ: «إذا أَتَيْت مَضْجَعَك رسول الله طلي الله طلي الله علي أو الله علي أو الله علي آوَ فَتَوَضَّأْ وُضُوءَكَ للصَّلاةِ، ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلى قواس طرح وضوء كروجس طرح نماز كے ليے كياجاتا شِقِّكَ الأَيْمَنِ، وَقُلْ. ، ﴿ وَذَكَرَ أَنَحْوَهُ، ہے ' پھراینی دائیں کروٹ پر لیٹ جاؤ اور یہ رعاء پڑھو' وَفيه: «وَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَقُولُ» متفق اور پھر راوی نے ندکورہ دعاء ذکر کی۔ اور اس میں سے بھی ہے۔ ان کلمات کو اپنی آخری گفتگو بناؤ (بعنی اس کے بعد بغیر کوئی گفتگو کئے سو جاؤ) بخاری ومسلم

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الوضوء، باب فضل من بات علي الوضوء ـ وصحيح مسلم، كتاب الذكر، باب ما يقول عند النوم.

٨١٦ ـ وعن عائشة رضي الله عنها ٢ / ٨١٦ حفرت عائشه رش الله عنها ٢ م ٨١٦ حفرت عائشه رش الله عنها قالت: كَانَ النَّبِيُّ عَظِيرٌ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ كريم طلَّيْلِم رات كو (تنجدكي نفلي نماز) كياره ركعت يرها إحْدَى عَشَرَةَ رَكْعَةً، فَإِذَا طَلَعَ الْفَجْرُ صَلَّى ﴿ كُرْتِ شَصْحِ لِي جَبِ صَبِحَ صَادِقَ بُوجِاتِي تَو بَلكي سي دو رَكْعَتَيْنِ خَفِيفَتَيْن، ثُمَّ اصْطَجَعَ عَلَى شِقِّهِ ركعتين (فجركي سنتين) برصة كراني واكي كروث بر الأَيْمَنُ حَتَّى يَجِيءَ المُؤَذِّنُ فَيُؤْذِنَهُ. متفقٌ ليك جاتے عمال تك كه موزن آتا اور آپ كو (فجركي نماز کی) اطلاع دیتا (تو آپ نماز کے لئے تشریف لے جاتے) (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الدعوات، باب الضجع على الأيمن - وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب صلاة الليل وعدد ركعات النبي ﷺ في الليل.

۸۱۲- فوائد: اس میں نبی کریم طاقیم کے قیام اللیل (نماز تبجد) کی تفصیل ہے۔ یہ وٹر سمیت گیارہ رکعتیں ہوتی تھیں اور جیسا کہ حضرت عائشہ رہی ﷺ ہی سے مروی صحیح بخاری کی دو سری روایت میں ہے کہ رمضان اور غیر رمضان' بارہ مینے آپ مگیارہ رکعتیں ہی پڑھتے۔ آٹھ رکعتیں' قیام اللیل' جے رمضان میں تراوی کہتے ہیں اور تین رکعات وتر۔ علاوہ ازیں اس میں فجر کی دو سنتیں پڑھنے کے بعد دائیں کروٹ پر کیننے کا بھی ذکر ہے جس سے اس کاسنت ہونا واضح ہے۔

> ٨١٧ ـ وعن حُذَيْفَةَ رضي الله عنه قال: كان النبيُّ ﷺ إذا أَخَذَ مَضَّجَعَهُ مِنَ اللَّيْلِ وَضَعَ يَدَهُ تَحْتَ خَدِّهِ، ثُمَّ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ! بَاسْمِكَ أَمُوتُ وَأَحْيَا» وَإِذَا اسْتَيْقَظَ قالَ: «الحَمْدُ للهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ النُّشُورُ» رواه البخاري.

م / ١١٨ حفرت حذيفه رهاش سے روایت ہے كه جب نبی کریم ملٹھیٹ رات کو اپنی خواب گاہ میں قرار پکڑتے تو ا بنا (دایال) ہاتھ اپنے (دائیں) رضار کے پنچے رکھتے اور فرماتے 'اے اللہ! تیرے نام کے ساتھ ہی میں مرتا اور زندہ ہوتا ہوں اور جب بیدار ہوتے تو فرماتے 'تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے ہمیں مارنے کے

#### بعد زندگی عطاکی اور اس کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الدعوات، باب ما يقول إذا نام، وباب ما يقول إذا أصبح، وباب وضع اليد اليمني تحت الخدّ الأيمن.

قیامت کے تصور کو مستحفر کیا گیا ہے۔ بسرحال سوتے اور اٹھتے وقت سے دعائیں پڑھنا مسنون ہیں۔

٨١٨ - وعسن يَعِيشَ بسن طِخْفَةَ ٥/ ٨١٨ حفرت يعيش بن طخفه غفارى وَاللَّهُ الْغِفَادِيِّ رضي الله عنه قال: قال أبي: روايت كرتے بي كه ميرے والد نے بيان فرمايا 'ايك بَيْنَمَا أَنَا مُضْطَجِعٌ في المَسْجِدِ عَلَى بَطْني وقت مين معجد مين بيث ك بل سويا موا تها كه اجانك إذا رَجُلٌ يُحَرِّكُنِي برجْلِهِ فقال: «إِنَّ هٰذِهِ ايك آدى نے مجھے اینے یاؤں سے حرکت دی اور کما ضِجْعَةٌ يُبْغِضُهَا اللهُ ﴾ قال: فَنَظَرْتُ، فَإِذَا لِينْ كي بيه حالت الله كو ناراض كرف والى ہے- ميرے رسولُ اللهِ عِينَ . رواه أبو داود بإسناد باي ني بيان كياكه مين ني ويكما تووه رسول الله ماليكيم

صحيح.

(اسے ابوداؤد نے صحیح سند سے روایت کیاہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب النوم، باب في الرجل ينبطح علي بطُّنه.

٨١٨- فواكد: بيك ك بل يعنى الناسونا ممنوع اور سخت نالبنديده ب- تهذيب و شائتكى ك خلاف مون ك علاوہ اس کے اخلاقی اور طبی نقصانات بھی ہیں۔

> ٨١٩ ـ وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه عن رسولِ اللهِ ﷺ قال: «مَنْ قَعَدَ مَقْعَداً لَمْ يَذْكُرِ اللهَ تعالى فِيهِ، كَانَتْ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ تعالى تِرَةٌ، وَمَنِ اضْطَجَعَ مَضْجَعاً لا يَذْكُرُ اللهَ تعالى فِيهِ، كَانَتْ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ تِرَةٌ ﴾ رواه أبو داود بإسنادٍ حسن. «التِّرةُ» بكسر التاءِ المثناة من فوق، وهي: النَّقْصُ، وَقيلَ: التَّبعَةُ.

۲ / ۸۱۹ حضرت ابو ہرریہ بخالتہ سے روایت ہے ' رسول نے اللہ کا ذکر نہ کیا تو اس پر اللہ تعالی کی طرف سے حسرت ہوگی (یا وبال ہوگا) اور جو کسی بستریر لیٹے' اس میں اللہ تعالی کا ذکر نہ کرے تو اس پر اللہ کی طرف سے حسرت ہوگی (یاوبال ہوگا)

(اسے ابو داؤد نے حسن سند کے ساتھ روایت کیا (-

الترة ' تاء پر زیر ' معنی ہیں کو تاہی (یعنی کو تاہی پر حسرت) اور بعض کے نزدیک وبال۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كراهية أن يقوم الرجل من مجلسه ولا يذكر الله تعالي.

۸۱۹ - فوائد: مستحب ہے کہ ہر مجلس میں اور روزانہ سوتے وقت اللہ کا ذکر کیا جائے -اللہ کے ذکر سے غفلت ' الله كى طرف سے وبال كا باعث ہے۔ يا نہيں توكم ازكم انسان كو اپني اس كو تابى پر حسرت ہوگي-

١٢٨ - بابُ جَوَاذِ الإسْتِلْقَاءِ عَلَى الْقَفَا ١٢٨ - حِبْت لِيْنِ كَالور جب ستر كَفِلْخ كاانديشه وَوَضِعِ إِخْدَى الرِّجْلَيْنِ عَلَى الأَخْرَى نه بوتوايك ٹانگ دوسرى ٹانگ ير ركه كر إِذَا لَمْ يَخَفِ انْكِشَافَ الْعَنُورَةِ وَجَواذِ لِينْ كَاور جِوكُرى مار كراور اكرول بيه كر ہاتھوں کو ٹانگوں کے گرد کرکے بیٹھنے کاجواز

الْقُعُودِ مُتَرَبِّعًا وَمُحْتَبياً

٨٢٠ عن عبيد الله بن زيد ا/ ٨٢٠ حضرت عبدالله بن يزيد رفائله سے روايت ہے رضى الله عنهما أنَّهُ رأى رسولَ اللهِ عَيْلًا كه انهول في رسول الله طَيَّالِيم كومسجد مين حيت لينا موا مُسْتِلْقِياً في المَسْجِدِ، وَاضِعاً إحْدَى ويكُما آپ من في اين ايك انگ دو سرى انگ پر ركمي

رجْلَيْهِ عَلَى الْأُخْرَى . متفقٌ عليه . بوئي تقي و بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المساجد، باب الاستلقاء في المسجد، وكتاب اللباس، باب الاستلقاء ووضع الرِّجل على الأخري ـ وصحيح مسلم، كتاب اللباس، باب في إباحة الاستلقاء ووضع إحدى الرِّجلين علي الأخري .

٨٢١ - وعسن جساب بسن سَمُسرَةً ٢ / ٨٢١ حضرت جابر بن سمره بنالله سع روايت ب كه رضي الله عنه قال: كان النبيُّ عَلَيْ إذًا صَلَّى جب نبى كريم طَلَّيْ الله عنه قال: كان النبيُّ عَلَيْ إذًا صَلَّى جب نبى كريم طَلَّيْ الله عنه قال: كان النبيُّ عَلَيْ إذًا صَلَّى الفَجْرَ تَرَبَّعَ فِي مَجْلِسِهِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ جَائِ نشست بر چوکرى مار كر بيٹھے رہتے يمال تك كه حَسْنَاءَ. حديث صحيح، رواه أبو داود سورج الحجي طرح روش بوكر طلوع بوجاتا- مديث صحيح ہے- (ابو داؤد وغیرہ نے اسے صحیح سندول کے ساتھ وغيره بأسانِيد صحيحة .

روایت کیاہے)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب فضل الجلوس في مصلاه بعد الصبح - وسنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في الرجل يجلس متربعاً.

**۸۲۱ قوائد: اس مدیث میں چوکڑی مار کر بیٹھنے اور نماز فجرکے بعد طلوع شمس تک مسجد میں ٹھسرے رہنے کا** استحباب ہے۔ مطلب سے کہ سے عمل ضروری نہیں البتہ اس طرح کرنے سے ثواب ملے گا۔

۸۲۲ \_ وعن ابن عمر رضي الله ٢٢ / ٨٢٢ حضرت ابن عمر رفي الله عمر الله على كم مين عنهما قال: رأيتُ رسولَ اللهِ عَلَيْ بفِنَاءِ ف رسول الله طالي الله عليهم كو صحن كعب مين اين باتھوں ك الكَعْبَةِ مُحْتَبِياً بِيكَيْهِ هِكُذا. وَوَصَفَ بِيكَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال الاحْتِبَاءَ، وَهُوَ القُرْفُصَاءُ. رواه البخاري. وونول باتمول سے احتباء کی کیفیت بیان کی اور وه قرفصاء کی کیفیت تھی۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان باب الاحتباء باليد وهو القرفصاء.

٨٢٢- فوائد: احتباء يا قرفصاء يه ب كه دونول زانو كهرك ربين اور سرينول ير بينه كر باتفول كو ٹائلول ك گرد باندھ لے۔ جیسے اکروں بیٹھ کر ٹائلوں کے گرد باندھ لیا جائے۔ اس کی مزید تفصیل اگلی حدیث میں آرہی

٨٢٣ / محترت قيله بنت مخرمه رشينها بيان فرماتي بين رضى الله عنها قالت: رَأَيْتُ النبيَّ ﷺ وَهُوَ كَم مِن فِي اللهُ عِنْهِ اللهُ عِنْهَا كُو قرفصاء كي حالت مِن بينج بوت قَاعِدٌ القُرْفُصَاءَ، فَلَمَّا رَأَيْتُ رسولَ اللهِ عِنْ ويكما (يعني اكرول بينم كر اين باتھوں سے ٹائلوں كے المُتَخَشِّعَ في الجِلْسَةِ أُرعِدْتُ مِنَ الفَرَق. كرو طقه بنائ موت) يس جب مين في رسول الله کے مارے مجھ پر کیکی طاری ہو گئی۔

٨٢٣ ـ وعن قَيْلَةَ بنتِ مَخْرَمَةَ رواه أبو داود، والترمذي.

(ابو داؤد' ترمذي)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب جلوس الرجل ـ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان برقم٨٢٣.

۵ / ۸۲۴ حضرت شدید بن سوید رفالته سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی کیا میرے یاس سے گزرے جبکہ میں وَأَنَا ۚ جَالِسٌ هٰكَذَا، وَقَدْ وَضَعْتُ يَدِيَ اس طرح بيها ہوا تھا كہ اينا باياں ہاتھ ايني بيھ كے بيجھے رکھا ہوا تھا اور ہاتھ کے انگوٹھے کے نچلے ھے یہ ٹیک لگائے ہوئے تھا' آپ نے فرمایا 'کیا تو ان لوگوں کی طرح بیٹھتا ہے جن پر غضب اللی نازل کیا گیا۔

٨٢٤ ـ وعن الشّريد بن سُوَيدٍ رضى الله عنه قال: مَرَّ بي رسولُ الله ﷺ اليُسْرَى خَلْفَ ظَهْرِي، وَاتَّكَأْتُ عَلَى أَلْيَةٍ يَدِى فقال: ﴿أَتَقْعُدُ قَعْدَةَ المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ؟!» رواه أبو داود بإسنادٍ صحيحٍ.

(ابو داؤد- صحیح سند کے ساتھ)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب الجلسة المكروهة.

اس کوالیہ الید کہتے ہیں اور ہاتھ کا دوسرا سراجس کی اصل چھکلی ہے اس کو صرہ کہا جاتا ہے (تھامیہ)

جن پر اللہ کا غضب نازل ہوا وہ یہود و نصاری ہیں۔ ان کی مشابهت اختیار کرنے سے روکا گیا ہے لیکن بدقتمتی سے آج کل مسلمان ہر معاملے میں یہود و نصاری کی نقالی کرنے میں فخر محسوس کرتے اور دنیوی ترقی کے لئے اسے ضروری سمجھتے ہیں۔ فانا للہ وانا الیہ راجعون۔

۱۲۹ ۔ بَابٌ فِي آدَابِ الْمَجْلِسِ ۱۲۹۔ مجلس اور ہم نشیں کے آواب والجَلِيسِ

ا / ۸۲۵ حضرت ابن عمر را است سے روایت ہے رسول ٨٢٥ ـ عـن ابـن عُمَـرَ رضـي الله

عنهما قال: قال رسولُ الله على: الله الله الله عنه عنه كوئي شخص به نه كرے كه «لا يُقيمَنَّ أَحَدُّكُمْ رَجُلًا مِنْ مَجْلِسهِ ثُمَّ كسى آدمى كواس كى مجلس سے اٹھا كر پھر خوداس ير بيٹھ يَجْلسُ فِيهِ، وَلٰكِنْ تَوَسَّعُوا وَتَفَسَّحُوا ﴿ جَائِ الكِن تَم مَجلس مِين فراخي اور مُنْجانَش بيدا كرو- اور وَكَانَ ابنُ عُمَرَ إذا قامَ له رَجُل مِنْ مَجْلِسِهِ حضرت ابن عمر وَيَهَ الله على عمول تها كه جب كوتى آدى آپ "کی خاطر مجلس سے اٹھ کھڑا ہو تا تو آپ " اس جگہ نه بیٹھتے۔ (بخاری ومسلم)

لَمْ يَجْلِسْ فِيهِ. متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب لا يقيم الرجل الرجل من مجلسه، وباب "إذا قيل لكم تفسحوا" وكتاب الجمعة، باب لا يقيم الرجل أخاه من مقعده \_ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب تحريم إقامة الإنسان من موضعه.

۸۲۵- فوائد: اس میں ایک تو مجلس کو فراخ رکھنے کی تاکید ہے تاکہ ہر آنے والے کو مجلس میں بیٹھنے کی جگہ مل جائے اور تنگی محسوس نہ ہو۔ دوسرے 'کسی بیٹھے ہوئے شخص کو اس کی جگہ سے اٹھاکر خود اس پر بیٹھنا ممنوع ہے' چاہے بیٹھا ہوا شخص مفضول اور کمتر رہے کا آدمی ہو لیکن اگر وہ پہلے آگر ایک جگہ بیٹھ گیا ہے تو بعد میں آنے والے کسی بھی شخص کے لئے اسے وہاں سے اٹھانا جائز نہیں ہے۔ ہاں اگر وہ خود ہی اپنے سے افضل آدمی کے لئے' اپنی جگہ چھوڑ دے اور اسے وہاں بیٹھنے کی پیشکش کرے تو پھروہاں بیٹھنا جائز ہوگا۔ حضرت ابن عمراس صورت میں بھی وہاں نہیں بیٹھتے تھے تو یہ ان کے غایت درجہ زہد و تقویٰ اور احتیاط کا نتیجہ تھا ورنہ اس کی ممانعت نہیں ہے۔ البتہ اس طرح بازار وغیرہ سے کوئی شخص اپنا سودا بیچنے کے لئے کوئی جگہ مخصوص کرلے تو اس یر اس کا حق فائق ہے اور وہ وہاں آکر بیٹھنے والے دو سرے شخص کو اٹھا سکتا ہے۔ البتہ ملک کی انتظامیہ ناجائز تجاوزات کے خاتے کے لئے بازاروں اور سرکول پر سودا بیچنے والوں کو اٹھانے اور منع کرنے کا حق رکھتی ہے لیکن اس کے لئے ایک متعین اور واضح قانون ہونا چاہیے۔ یہ نہیں کہ ایک سرکاری اہلکار تو رشوت وصول کرکے ناجائز تجاوزات کی اجازت دیئے رکھے اور کچھ عرصے کے بعد کوئی دوسرا المکار ان کے خلاف میدان عمل میں آجائے اور یہ آنکھ مچولی یا تغیرو تخریب جارے ملک میں عام ہے اور سالها سال سے ہم اس کا مشاہدہ کررہے ہیں۔ کچھ عرصے کے لئے تجاوزات کی اجازت ہوتی ہے اور پھر کسی وقت اجانک ان کے خلاف اقدامات شروع كرديئ جاتے ہيں- اگر تجاوزات كى اجازت نہيں ہے (اور يقيناً نہيں ہے) تو پھراس سے چشم يوشى كرنے والے المكاروں كو سزا ملني چاہيے' نہ يہ كہ پہلے لوگوں كو سؤك پر اپنا اڈا جمانے كى اجازت دے دى جائے اور پھرايك دن آكر اجانك انهيس مسار كرديا جائے- يد دو عملي يا دوغلي پاليسي نه شرعاً جائز ہے نه اخلا قا اور نه قانونا- اس پاليسي نے تجاوزات کی بھرمار کرر تھی ہے جس سے عوام کو سخت پریشانیاں لاحق ہیں۔ سر کوں پر دکانیں اور ور کشاپیں قائم ہیں اور ٹریفک کو چلنے کے لئے جگہ نہیں ملتی۔ کوئی حکومت اس مسئلے کو سنجیدگی سے حل نہیں کرسکی اور نہ بظاہر آئده بى اس كى كوئى اميد نظر آتى ہے۔ فالى الله المشتكى۔

٨٢٦ ـ وعن أبي هُريرة وضي الله ١٨٢٦ حضرت ابو بريره رفائق سے روايت ہے وسول

عنه أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: "إذا قامَ الله الله الله عنه عن عن عن عن وي فخص كى مجلس أَحَدُكُمْ مِنْ مَجْلِسٍ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَيْهِ، فَهُوَ عَ اللهِ عُروايس آجائ تو وه اس جَله كازياده حقدار أُحَقُّ بهِ» رواه مسلم. ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب السلام، باب إذا قام من مجلسه ثم عاد فهو أحق به.

٨٢٧ - وعن جَابِر بن سَمُرَةً ٢٤ / ٨٢٧ حضرت جابر بن سمره وكانت ب رضي اللهُ عنهما قال: كُنَّا إِذَا أَتَيْنَا كه جب مم ني كريم التَّايَام كي خدمت مين عاضر موت تو النَّبِيَّ عِينَ ، جَلَسَ أَحَدُنَا حَيْثُ يَنْتَهِي. رواه جم مين سے مركوكي جمال پنتجا وہن بيٹ جاتا۔ أبو داود،والترمذيوقال :حديث حسن. (ابوداؤد 'ترزي عديث حسن ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في التحلق \_ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب "اجلس حيث انتهىٰ بك المجلس".

- ATZ - فواكد: اس ميں مجلس كا ادب بيان كيا كيا كيا ج كه جمال جكه طے وہيں بيضة جاؤ- كردنيں بھلانگ كر آگ آنے کی کوشش نہ کی جائے نہ کسی کو اٹھا کر اس کی جگہ بیٹھا جائے۔

> غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الجُمُعَةِ الأُخْرَى» رواه البخاري.

٨٢٨ - وعن أبي عبدِ الله سَلمَان ٣ / ٨٢٨ حضرت ابوعبدالله سلمان فارس بنالله س الفارسيِّ رضي الله عنه قال: قال روايت م رسول الله ملَّ يَكُم في مرايا جو آدى جمع ك رسولُ اللهِ عَلَى: "لا يَغْتَسِلُ رَجُلٌ يَوْمَ ون عُسل كرے اور امكانى مد تك خوب بإكيزگى حاصل الجُمُعَةِ وَيَتَطَهَّرُ مَا اسْتَطَاعَ مِنْ طُهْرٍ، كرے، گرمیں موجود تیل یا خوشبو استعال كرے پھروہ وَيَدَّهِنُ مِنْ دُهْنِهِ أَوْ يَمَسُّ مِنْ طِيبِ بَيْتِهِ ، (جمع كي اوائيكي كے لئے) گرے نكے اور (مسجد ميں پہنچ ثُمَّ يَخْرُجُ فَلا يُفَرِّقُ بَيْنَ اثْنَينِ، ثُمَّ يُصَلِّي مَا كر) وو آدميوں كے درميان (گس كر) ان كو ايك كُتِبَ لَهُ، ثُمَّ يُنْصِتُ إِذَا تَكَلَّمَ الإِمَامُ، إلَّا ومرے سے جدا نہ كرے ، پراس كے لئے جو مقدر ہے وہ نماز پڑھے ' پھرجب امام خطبہ دے تو وہ خاموش رب تو اس کے ایک جمعے سے دو سرے جمعے تک ورمیانی مدت کے (صغیرہ) گناہ معاف کردیئے جاتے ہیں۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجمعة، باب الدهن للجمعة، وباب لا يفرق بين الاثنين يوم الجمعة .

۸۲۸ - فوا کد: (۱) اس میں جمعے کے دن عسل کرنے کی فضیلت بیان کی گئی ہے چنانچہ بعض کے زریک سے عسل متحب اور بعض کے نزدیک واجب ہے (۲) اس کا وقت صبح صادق سے زوال تک ہے 'گویا جمعے کی ادائیگی کے لئے جانے سے پہلے پہلے ہے (٣) تیل یا خوشبو کا استعمال بھی پندیدہ ہے (٣) اس میں مجلس کے آداب کا بھی بیان ہے مثلاً گردنیں پھلانگ کر آگے نہ جائے بلکہ جمال جگہ خالی ہو وہیں پیچھے بیٹھ جائے۔ دو شخصوں کے درمیان گس کرنہ بیٹے (۵) مسجد میں داخل ہونے کے بعد سب سے پہلے دوگانہ اداکیا جائے حتی کہ خطیب خطبہ دے رہا ہو' تب بھی مخفر دو رکعت پڑھ کر معجد میں بیٹا جائے (۲) خطبے سے پہلے جتنا وقت ملے' نوافل کا اہتمام کیا جائے (٨) فدكوره آداب و شروط كے ساتھ ادا كئے گئے جمع كى فضيلت ہے كه ايك ہفتے كے گناه معاف كرديئ جاتے ہیں لیکن مید معاف ہونے والے گناہ وہ ہیں جو صغیرہ اور حقوق اللہ سے متعلق ہوتے ہیں ورنہ کبیرہ گناہ خاص توبہ کے بغیراور حقوق العباد سے متعلقہ گناہ حقوق کی ادائیگی یا بندوں سے معانب کروائے بغیر معانب نہیں ہول گے۔

٨٢٩ \_ وعن عَمْرِو بنِ شُعَيْبٍ عن ٨٢٩/٥ حضرت عمرو بن شعيب اين باپ سے اور وہ این دادا سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ملی کیا أُبيه عن جَدِّه رضي الله عنه أن رَسولَ الله عِلَيْ قال: «لا يَحِلُ لِرَجُلِ أَنْ فِي فرمايا ، كمى آدى كے لئے يہ جائز نبيں ہے كه وه دو یُفَرِّقَ بَیْنَ اثْنَیْنِ إِلَّا بِإِذْنِهِمَا» رواه أبو صحفول کے ورمیان جدائی والے مر ان کی اجازت داود، والترمذي وقال: حديث حسن. عهد (ابو داؤد ترندي اور امام ترندي نے فرمایا سے وفي روايةٍ لأبي داود: «لَا يُجْلَسْ بَيْنَ مديث صن مِـ) رَجُلَيْنِ إلا بِإِذْنِهِمَا».

اور ابو داؤد کی ایک روایت میں ہے ' دو آدمیوں کے درمیان ان کی اجازت کے بغیرنہ بیٹا جائے۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في الرجل يجلس بين الرجلين بغير إذنهما \_ وسنن ترمذي، أبواب الأدب، باب ما جاء في كراهية الجلوس بين الرجلين بغير إذنهما.

۸۲۹ - فوائد: اس میں بھی پہلے سے بیٹے ہوئے دو شخصول کے درمیان گس کر بیٹھنے کی ممانعت ہے 'الاب کہ وہ اجازت وے دیں یا ان کے درمیان کافی جگہ ہو۔

> رضي الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ لَعَنَ مَنْ حسن. وروى الترمذي عن أبي مِجْلَز: أَنَّ سندك ساتھ روايت كيا ہے) رَجُلًا قَعَدَ وَسَطَ حَلْقَةٍ، فقال حُذَيْفَةُ:

> > صحيح.

٨٣٠ وعن حُدَيْفَةَ بن اليَمَانِ ٢ / ٨٣٠ حفرت مذيقه بن يمان بناتي سے روايت ہے ' رسول الله ملتاليا نے اس شخص پر لعنت فرمائی ہے جَلَسَ وَسَطَ الحَلْقَةِ. رواه أبو داودَ بإسنادِ جو طق ك درميان مين بينه- (اس ابو داؤد نے حسن

اور امام ترمذی نے ابو مجلزے روایت کیا کہ ایک مَلْعُونٌ عَلَى لَسَانَ مُحَمَّدِ ﷺ - أَوْ: لَعَنَ اللهُ ﴿ آوَى كُسَى طَلْقَ كَ وَرَمِيانِ مِنْ بِيمُا تُو حضرت حذيفه عَلَى لِسَانِ مُحَمَّدِ ﷺ مَنْ جَلَسَ وَسَطَ نِ فرمايا ولا عق ك ورميان مين بيض والا حفرت محمد الحَلْقَةِ. قال الترمذي: حديث حسن ملتَّكِيم كي زبان مبارك ير ملعون ب ياالله في محمد التَّكِيم كي زبان مبارک سے اس پر لعنت فرمائی ہے۔

(امام ترفدی نے کما۔ یہ حدیث حسن صحیح ہے۔)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب الجلوس وسط الحلقة وسنن ترمذي، أبواب الأدب، باب ما جاء في كراهية القعود وسط الحلقة. • ۱۳۰٠ فائدہ: اس کا مطلب بھی ہی ہے کہ بیٹھے ہوئے لوگوں کے درمیان گس کر بیٹھنا منع ہے اس سے دو سرے لوگوں کا احرام' استحقاق اور جذبات مجروح ہوتے ہیں۔ شخ البانی نے اس حدیث کو منقطع قرار دیا ہے' لینی ابو مجلز نے جس کا نام لاحق بن حمید ہے' حضرت حذیفہ سے یہ روایت نہیں سی۔ تاہم صحح احادیث سے اس مفہوم کی تائید ہوتی ہے۔

۱۳۱۸ حفرت ابوسعید خدری براتی سعید الخُدْریِّ ک/ ۱۳۸ حفرت ابوسعید خدری براتی سے روایت ہے روایت ہوئے ساکہ رضی الله عنه قال: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ ﷺ که میں نے رسول الله ملی کو فرماتے ہوئے ساکہ یقول: «خَیْرُ المَجَالِسِ أَوْسَعُهَا». رواہ أبو سب سے بهتر مجلس وہ ہے جو سب سے زیادہ فراخ ہو۔ داود بإسناد صحیح علی شرط البخاری . (اسے ابو داؤو نے صحیح سند کے ساتھ شرط بخاری پر داود بإسناد صحیح علی شرط البخاری . روایت کیا ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في سعة المجلس.

۱۹۲۱ فائدہ: مجلس ننگ ہو تو بیٹھنے والے گھٹن اور تنگی اور اس کے برعکس مجلس کشادہ اور فراخ ہو تو راحت اور سکون محسوس کرتے ہیں علاوہ ازیں باہر سے آگر بیٹھنے والے کے لئے بھی کوئی دشواری نہیں ہوتی' نہ مجلس کی بات چیت متاثر ہوتی ہے۔ اس لئے مجلس کی فراخی کی تاکید اور اس کی فضیلت بیان کی گئی ہے۔

( ترمذی حدیث <sup>حسن صحیح</sup> ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما يقول إذا قام من مجلسه.

۸۳۲- فائدہ: لغط' شوروغوغا کو کہتے ہیں لیکن یمال بیہ لفظ بے فائدہ باتوں کے مفہوم میں استعال ہوا ہے لیعنی ایسی باتیں جن سے آخرت میں کوئی فائدہ نہیں ہوگا- اس میں بھی گناہوں کی مغفرت سے مراد صغیرہ گناہ ہیں' کبیرہ گناہ اور حقوق العباد سے متعلقہ گناہ نہیں- جیسا کہ دو سری احادیث سے صراحت ہوتی ہے۔

معت العِبرزه اللهِ عَلَيْ مَوْزَةً رضي الله ٩/ معترت العِبرزه الله عَلَيْ ہے روایت ہے کہ عنه قال: کَانَ رسولُ اللهِ عَلَيْ يقولُ بِأَخَرَةٍ رسول الله اللهِ عَلَيْ جب مجلس سے کھڑے ہونے کا ارادہ إذا أَرَادَ أَنْ يَقُومَ مِنَ المَجْلِسِ: «سُبْحَانَكَ فرماتے تو آخر میں سے کلمات ارشاد فرماتے 'اے اللہ! تو إذا أَرَادَ أَنْ يَقُومَ مِنَ المَجْلِسِ:

اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلَّا أَنْتَ، پاك ہے اپني تعريفول كے ساتھ عيس كواہى ويتا مول كه أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ " فقال رجلٌ: تيرے سواكوئي معبود نهيں على تجھ سے گناہوں كي معافى تَقُولُهُ فِيمَا مَضَى؟ قال: «ذلكَ كَفَّارَةٌ لِمَا آوى نے يہ پڑھتے ہوئے سٰا) تو اس آوى نے كما' يَكُونُ في المَجْلِسِ» رواه أبو داود. ورواه يارسول الله: آپ ايي بات فرما رب بين جو پہلے نهيں الحاكم أبو عبدِ اللهِ في «المستدرك» من فرمات تھے۔ آپ نے فرمایا ، یہ ان (بے فائدہ) باتوں كا رواية عائشةَ رضي الله عنها وقال: صحيح كفاره ہے جو مجلس ميں ہوجاتی ہیں۔ (ابو داؤر و متدرك حاكم- امام حاكم نے اسے صحیح الاسناد كما ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كفارة المجلس \_ ومستدرك حاكم ١/ ٥٣٧ ۸۳۳- فوائد: اخرة (همزه اور فاء پر زبر) اس كے معنی "مجلس كے آخر يا عمر كے آخرى دور" كئے گئے ہيں-نبی کریم ملٹالیم کی زبان مبارک بے فائدہ باتوں سے آلودہ ہی نہیں ہوتی تھی۔ اس کے باوجود آپ یہ دعا پڑھتے تھے' جس سے مقصود اللہ کی حمد و ثنا اور تنہیج و تعریف کرنا اور امت کو تعلیم دینا تھا۔ اس کا ہمیں ضرور اہتمام کرنا چاہئے۔

> ٨٣٤ \_ وعن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قلَّما كان رسولُ الله ﷺ يَقُومُ مِن مَجْلِس حَتَّى يَدْعُوَ بِهُؤلاء الدَّعَوَاتِ: «اللَّهُمَّ! اقْسِمْ لَنَا مِنْ خَشْيَتِكَ مَا تَحُولُ بهِ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَنَّتَكَ وَمِنَ الْيَقِينِ مَا تُهَوِّنُ عَلَيْنَا مَصَائِبَ الدُّنْيَا. اللَّهُمَّ! مَتَّعْنَا بِأَسْمَاعِنَا، وَأَنْصَارِنَا، وَقُوَّتنا مَا أَحْيَيْتَنَا، وَاجْعَلْهُ الوَارِثَ مِنًّا، وَاجْعَلْ ثَأْرُنَا عَلَى مَنْ ظَلَمَنَا وَانْصُرْنَا عَلى مَنْ عَادَانَا، وَلا تَجْعَلْ مُصِيبَتَنَا في دِينِنَا، وَلا تَجْعَل الدُّنْيَا أَكْبَرَ هَمِّنَا، وَلا مَبْلَغَ عِلمِنَا، وَلاَ تُسَلِّطْ عَلَيْنَا مَنْ لا يَرْحَمُنَا» رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

۱۰ / ۸۳۴ حضرت ابن عمر الکاشات روایت ہے کہ کم ہی ایسا ہو تا کہ نبی طاہر ان کلمات کو کیے بغیر کسی مجلس سے اعظے۔ اے اللہ! اینے خوف کا اتنا حصہ ہمیں عطا فرما دے جو ہمارے اور تیری معصیت کے درمیان حائل ہوجائے اور اتنی اطاعت و عبادت کی توفیق دے جو ہمیں تیری جنت کا مستحق بنادے اور اتنا یقین عنایت فرما کہ جس کے ذریعے سے تو ہم پر دنیا کی مصیبتیں ہلکی کردے (یعنی انہیں آسانی سے برداشت کرلیں) اے الله! جب تك تو جمين زنده ركھ جمين اپنے كانون آئھوں اور اپنی قوت سے نفع اٹھانے کا موقع عطا فرما (یعنی عمر کے آخری کھے تک بیہ حواس باقی رہیں) اور اس کو ہمارا وارث بنا (لیعنی میہ حواس اس طرح باقی رہیں جیسے وارث باقی رہتا اور میت کا جانشین بنتا ہے) اور تو ہمارا بدلہ اور انقام ان سے لے جو ہم پر ظلم کریں اور ان لوگوں کے مقابلے میں ہماری مدد فرما جو ہم سے دشمنی ر تھیں اور ہمیں ہارے دین کے بارے میں آزمائش

میں نہ ڈالنا اور دنیا ہی کو ہماری سب سے بڑی سوچ اور ہمارا مبلغ علم نہ بنانا (کہ دنیا سے آگے ہم نہ کوئی بات سوچیں اور نہ اس کا کوئی علم ہی ہمیں ہو) اور ہم پر ایسے لوگول کا غلبه و تسلط نه فرمانا جو مهم پر رحم نه کریں-(ترندی مسن درج کی حدیث ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب دعاء حين يقوم من مجلسه.

۸۳۴- فوائد: به دعا بدی جامع اور دنیا و آخرت کی بھلائیوں کو شامل ہے۔

۸۳۵ \_ وعن أبى هويرة وضي الله اا / ۸۳۵ حضرت ابو بريره بخالف سے روايت بے رسول عنه قال: قال رسولُ اللهِ عَيْلِينَ: "مَا مِن قَوْمِ الله مِلْهُ يَيْمِ فِي فِرمايا ، جو لوگ كس مجلس سے الله كا ذكر يَقُومُونَ مِنْ مَجْلِسِ لا يَذْكُرُونَ اللهَ تعالى كَ يغير الله جاتے بين تو وہ ايسے بين جيسے وہ كى مردار فِيهِ، إلَّا قَامُوا عَنْ مِثلِ جِيفَةِ حِمَارٍ، وَكَانَ كُره كياس سے اٹھے ہيں اور يہ مجلس ان كے لئے

لَهُمْ حَسرَةٌ ». رواه أبو داود بإسناد صحيح. حرت (كاباعث) بوگ-

(ابو داؤد' اس کی سند صیح ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كراهية أن يقوم الرجل من مجلسه ولا يذكر

۸۳۵- فائدہ: اس میں اللہ کی یاد سے غفلت پر سخت تنبیہہ ہے ' اس لئے کہ یہ غفلت ہی معصیتوں کی بنیاد ہے-اللہ ہمیں اس سے بچائے۔

٨٣٦ وعنه عن النبيِّ على قال: ١١ / ٨٣٢ سابق راوى بى سے روایت ہے نبی كريم «مَا جَلَسَ قَوْمٌ مَجْلِساً لَمْ يَذْكُرُوا اللهَ تعالى طَلْقَائِمِ فِي فِرمايا ، جو لوگ كسى مجلس مين بيشين اس مين فِيهِ وَلَمْ يُصَلُّوا عَلَى نَبِيِّهِمْ فِيهِ، إلَّا كَانَ الله كا ذكر نه كرين اور نه ايخ نبي ير درود بجيجين توبيه عَلَيْهِمْ تِرَةٌ، فَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُمْ، وَإِنْ شَاءَ مجلس ان كے لئے حسرت (یا آگ) ہوگی۔ پس اگر الله غَفَرَ لَهُم » رواه الترمذي وقال: حديث عليه كاتوانين عذاب دے كا اور علي كاتو معاف فرما وے گا- (ترفذی حسن حدیث ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب القوم يجلسون ولا يذكرون الله تعالى.

٨٣٦- فاكده: ترة 'ك معنى حسرت اور ندامت ك بين اور بعض في آل ك بهي كي بين اين كانتيجه جنم کی آگ بھی ہو سکتی ہے۔ اسی لئے بعض علاء نے مجلس میں اللہ کے ذکر کرنے اور نبی کریم طال پر ورود برجے کو واجب قرار دیا ہے کیونکہ اس کے ترک پر عذاب نار کی وعید ہے۔

٨٣٧ \_ وعنه عن رسولِ اللهِ ﷺ قال: ٣١ / ٨٣٧ سابق راوى بى سے روايت ہے ' رسول «مَنْ قَعَدَ مَقعَداً لَمْ يَذْكُرِ اللهَ تعالى فِيهِ كَانَتْ الله طَلْيَا إِلَمْ عَرْمايا، جو شخص كسى مجلس مين بيطا اس عَلَيْهِ مِنَ اللهِ تِرَةٌ وَمَن اضْطَجَع مَضْجَعاً مِن اس في الله كا ذكر شيس كيا، توب مجلس اس ير الله كي طرف سے حسرت و ندامت ہوگی اور جو کسی خواب گاہ رواه أبو داود . وقد سبق قريباً، وشرحنا مين ليثا اس مين الله كاذكر شمين كرتا توبير اس كے لئے الله كى طرف سے حسرت (يا آگ كاباعث) ہو گی۔

لا يَذْكُرُ اللهُ تعالى فِيهِ كَانَتْ عَلَيْهِ مِنَ اللهِ ترَةً" «التِّرَةُ» فِيهِ .

(ايو داؤد)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كراهية أن يقوم الرجل من مجلسه ولا يذكر الله تعالى.

٨٣٠- فوائد: اس باب كي احاديث كا خلاصه بيه ب كه بر مجلس اور بر آرام گاه مين الله كا ذكر كيا جائ تاكه انسان کا رابطہ و تعلق اللہ تعالیٰ سے استوار رہے اور غفلت کا پردہ اس کے قلب و ذہن پر نہ پڑے 'کیونکہ غفلت سے انسان گناہوں یر اور اللہ کی حدول کو تو ڑنے اور اس کے ضابطوں کو پامال کرنے یر دلیر ہوجاتا ہے۔ علاوہ ازیں جب انسان کو اللہ یاد رہے گا تو وہ مجلسول میں کسی کی غیبت' بدگوئی' طعن و تشنیع وغیرہ سے بھی محفوظ رہے گا جو آج کل کی مجالس کا دلچسپ مشغلہ ہے اور جس سے باہم نفرت و عداوت اور بغض و عناد اور تفریق و تشتت پیدا ہوتا یا اس میں اضافہ ہوتا ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ ہر مسلمان ان سے اپنا دامن بچاکر رکھے۔ البتہ مجلسوں میں اللہ اور رسول کی باتیں کی جائیں' علمی مباحث ہوں' مسلمانوں کے حالات اور ان کی اصلاح کی باہت گفتگو مو<sup>،</sup> مسلمانول کی پنتیول کا تجزیه اور ان کی ترقی و عظمت رفته کی بازیافت پر مذاکره و مناقشه مو- وغیره وغیره-

۱۳۰ ـ بابُ الرُّؤْيَا وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَا ﴿ اللهُ وَاللهُ الرُّؤْيَا وَمَا يَتَعَلَّقَاتَ كَابِيان

قال الله تعالى : ﴿ وَمِنْ مَا يَكِيْهِ مَنَا مُكُو اللَّهُ تَعَالَى فَ قَرَالًا : اس الله كي قدرت كي نثانيون مين بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ﴾ [الروم: ٢٣]. سے تمہارا رات اور دن کو سونا (بھی) ہے۔

فائدہ آبیت: انسان سوتا ہے تو اس کے شعور و حواس ختم ہو جاتے ہیں اور وہ میت کی طرح ہوجاتا ہے۔ پھر جب بیدار ہوتا ہے تو اس کے شعور و حواس بحال ہوجاتے ہیں گویا اس کو دوبارہ زندگی مل جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ بیہ میرے کمال قدرت اور توحید الوہیت کی دلیل ہے۔

٨٣٨ \_ وعن أبي هريرة وضي الله ١ / ٨٣٨ حضرت ابو مريره بخالتن سے روايت ہے كه عنه قال: سمعتُ رسولَ اللهِ عِينَ يقول: مين في رسول الله ملتَ يَهِم كو فرمات بوع ساكه نبوت «لَمْ يَبْقَ مِنَ النُّبُوَّةِ إِلَّا المُبَشِّرَاتُ» قالوا: ك حصول مين سے صرف مبشرات باقی رہ گئے بين ' وَمَا المُبَشِّرَاتُ؟ قَال: «الرُّوْيَا الصَّالِحَةُ» صحاب كرام رَثُنَاشَ في يوجِها مبشرات (خوش خبرى ويخ والے) سے کیا مراد ہے؟ آپ نے جواب میں ارشاد

رواه البخاري.

فرمایا' نیک خواب (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التعبير، باب المبشِّرات.

٨٣٨- فوا كد: خواب ميں انسان سب بچھ ديكھتا ہے- خوش كن مناظر بھى اور ڈراؤنے مظاہر بھى اور لبحض دفعہ

مستقبل قريب يا بعيد ميں پيش آئے والے واقعات خواب ميں و كھلا ديئے جاتے ہيں 'جس كا اندازہ اس وقت ہو تا ہے جب اس کے مطابق وہ واقعہ رونما ہوتا ہے۔ حدیث کا مطلب سے کہ اب سلسلہ نبوت تو بند ہے اس لئے وحی بھی کسی پر نہیں اتر سکتی- البنتہ نبوت کی ایک چیز باتی رہ گئی ہے اور وہ ہے خواب میں مستقبل میں پیش آنے والے واقعات کی خبر وہی- یہ ایٹھے بھی ہوسکتے ہیں اور برے بھی- کیکن بطور تغلیب اسے صرف مبشرات کہا ہے' حالا نکہ یہ منڈرات (ڈرانے والے) بھی ہوتے ہیں۔

> ٨٣٩ ـ وعنه أن النَّبِيَّ ﷺ قال: «إذًا اقْتَرَبَ الزَّمَانُ لَمْ تَكَدْ رُؤْيًا المُؤْمن تَكذِبُ، وَرُؤْيَا المُؤْمِن جُزْءٌ مِنْ سِتَّةٍ وَأَرْبَعِينَ جُزْءًا مِنَ النُّبُوَّةِ»َ متفقٌ عليه. وفي رواية: «أصْدَقُكُم رُؤْيَا أَصْدَقُكُم حَدِيثاً».

۲ / ۸۳۹ سابق راوی ہی سے روایت ہے ، نبی کریم الناليل نے فرمايا ، جب زمانہ (قيامت كے) قريب ہوجائے گا تو مومن کا خواب جھوٹا نہیں ہو گا اور مومن کا خواب نبوت كاچھياليسوال حصہ ہے۔ (بخاري ومسلم) ایک اور روایت میں ہے ، تم میں خواب کے اعتبار سے زیادہ سے وہ ہیں جو تم میں بات میں سب سے زیادہ

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التعبير، باب القيد في المنام \_ وصحيح مسلم، أول كتاب

-012

٨٣٩- فواكد: "اقترب الزمان" كا مطلب ب، جب دنياكى مت ختم مونے كے قريب موجائ كى اور مومن کے خواب کو نبوت کا چھیالیسوال حصہ اس اعتبار سے کما گیا ہے کہ بعض مومنوں کو خواب کے ذریعے سے اللہ تعالی مستقبل کے حالات سے خبردار کردیتا ہے جینے عبول کو وی کے ذریعے سے آگاہ کیا جاتا رہا ہے۔

۸٤٠ وعنه قال: قال ۳ / ۸۳۰ سابق راوي بي سے روايت ہے رسول الله رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَنْ رَآني في المَنَام التَّهَيْمِ في فرمايا جس في مجھے خواب ميں ويكها وه عنقريب فَسَيَرَاني في اليَقَظَةِ - أَوْ كَأَنَّمَا رَآنِي في مجم (روز قيامت) حالت بيداري مين وكي كا- يا (فرمايا) اليَقَظَةِ - لا يَتَمَثَّلُ الشَّيْطَانُ بي ». متفقٌ كوياكه ال في مجمع بيداري مين ديكها (اس لئ كه) شیطان میری صورت اختیار نهیس کرسکتا-

(بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التعبير، باب من رأى النبي على في المنام ـ وصحيح مسلم، كتاب الرؤيا، باب قول النبي عَلَيْ من رآنى في المنام فقد رآني.

۵۸۴- فوا کد: اس میں دو باتیں بیان کی گئی ہیں- راوی کو شک ہے کہ کون سی بات ارشاد فرمائی تھی؟ بہلی بات فرمائی تھی نو اس کا مطلب ہے کہ قیامت کے روز بھی وہ رسول اللہ ملٹھیلم کی زیارت سے مشرف ہوگا۔ یہ گویا اس کے موسی ہونے کی تقدیق ہے۔ اور اگر دو سری بات ہے تو مفہوم داشتے ہی ہے۔ تاہم سے ممکن ہے کہ شیطان کی بزرگانہ شکل میں آئے اور اس مفاطع میں ڈال دے کہ اس نے رسول اللہ النہ اللہ اللہ علیہ میں دیکھا ہے ور آل حالیکہ وہ شکل کسی اور بزرگ کی ہو۔ اس لئے ہر مسلمان کو نبی ملٹھیا کا علیہ مبارک یاد ہونا چاہیے تا كه شيطان اس كو دهوك ميں نه ۋال سكے-

> ٨٤١ ـ وعن أبي سعيدٍ الخدري رضى الله عنه أنهُ سَمِعَ النبيُّ ﷺ يقول: «إذًا رَأَى أَحَدُكُمْ رُؤْيَا يُحِبُّهَا، فَإِنَّمَا هِيَ مِنَ اللهِ بهَاد وفي روايةٍ: فَلا يُحَدِّثْ بِهَا إِلَّا مَنْ يُحِبُّ - وَإِذَا رَأَى غَيْرَ ذَٰلِكَ مِمَّا يَكْرَهُ، فَإِنَّمَا هِيَ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَلْيَسْتَعِنْ مِنْ شَرِّهَا، وَلا يَذْكُرْهَا لأَحَد، فإنها لا تضُرُّهُ » متفتٌ

۸۴۱/۴ حضرت ابو سعید خدری بخاتش سے روایت ہے انہوں نے نبی کریم ملٹھا کو فرماتے ہوئے سا کہ جب تم میں سے کوئی شخص بہندیدہ خواب دیکھے تو وہ اللہ کی تعالى، فَلْيَحْمَدِ اللهَ عَلَيْهَا، وَلْيُحَدِّثْ طرف سے م، پس وہ اس پر الله كى حمد كرے اور اس بیان کرے۔ ایک اور روایت میں ہے پس اسے صرف الیے لوگوں کے سامنے بیان کرے جو اس سے محبت رکھتے ہیں اور جب اس کے برعکس نالبندیدہ بات خواب میں دیکھے تو وہ شیطان کی طرف سے ہے' پس وہ اس کے شرسے پناہ مانگے اور کسی کے سامنے اسے بیان نہ كرے كيونكہ وہ اسے نقصان نہيں دے گا-

(بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التعبير، باب الرؤيا الصالحة من الله ـ وصحيح مسلم، أول كتاب الرؤيا.

۸۴۱ - فوائد: اس میں ایجھے اور برے خواب دونوں کی بابت ہدایات دی گئی بیں کہ اچھا خواب الله کی طرف سے اطلاع ہوتی ہے' اس لئے اسے بیان کرنا ہی ہو تو صرف اپنے خاص عزیز و اقارب کو بتلائیں' تا کہ برادران یوسف کی طرح کسی کے دل میں بغض و عناد پیدا نہ ہو اور اگر خواب برا ہے تو اسے بیان کرنے سے گریز کریں کیونکہ اکثریہ وساوس شیطانی ہوتے ہیں اس لئے اسے لوگوں کے سامنے بیان نہ کریں کہ وہ بدشگونی بر محمول كريں۔ بلكہ اللہ سے شيطان كے شركے پاہ مائليں اور اللہ تعالى بر ہى اعماد و توكل كريں تو يقيناً وہ خواب انہيں نقصان نہیں پہنیائے گا۔

> ٨٤٢ ــ وعن أبي قَتَادَةَ رضي الله عنه قال: قال النبيُّ عَلَيْهُ: «الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ - وفي رواية : الرُّؤْيَا الحَسَنَةُ ـمِنَ اللهِ، وَالحُلُّمُ مِنَ الشَّيْطَانِ فَمَنْ رَأَى شَيئاً يَكْرَهُهُ فَلَيْنُفُثُ عَن شمَالِهِ ثَلاثاً، وَلْيَتَعَوَّذُ مِنَ «النَّفْثُ»: نَفخٌ لطِيفٌ لا ريقَ مَعَهُ.

۸۳۲/۵ حضرت ابو قادہ رہائش سے روایت ہے نبی کریم ملی ایک نیک خواب اور ایک روایت میں ہے اجھا خواب اللہ کی طرف سے ہے اور برا خواب شیطان کی طرف ہے۔ پس جو مخض کوئی ناپندیدہ چیز (خواب میں) دیکھے تو اپنی بائیں جانب تین مرتبہ پھونک دے اور الشَّيْطَانِ ؟ فَإِنَّهَا لا تَضُرُّهُ ؟ متفتُّ عليه . شيطان سے پناه مائكے " پس سے خواب اسے نقصان شيس پنیائے گا- (بخاری و مسلم)

النفث الى غير محسوس پيونک، جس عيل

#### تھوک نہ ہو۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب التعبير، باب الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءا \_ وصحيح مسلم، أول كتاب الرؤيا.

۱۳۲۲- فوائد: رؤیا اور حلم دونول کے معنی خواب کے ہیں لیکن اصطلاح شریعت میں رؤیا بالعموم ایسے خواب اور حلم برے خواب کے لئے استعال ہو تا ہے- برا خواب دیکھنے سے انسان کو جو ذہنی پریشانی ہوتی ہے' اس میں اس کا حل بتلایا گیا ہے-

معرب الله عنه عن الله عنه عن ٢ / ٨٣٣ حفرت جابر رائلت سول الله عنه عن ٢ / ٨٣٣ حفرت جابر رائلت سے كوئى شخص نالبنديده رسولِ الله على قال: ﴿إِذَا رَأَى أَحَدُكُمُ الله الله الله وَيَكُم لوا بِب تم مِن سے كوئى شخص نالبنديده الرُّوْيَا يَكُرَهُهَا، فَلْيَبْصُق عَن يَسَارِهِ ثَلاثاً، خواب ويكھے تو اپني بائيں جانب تين مرتبہ يھونك مارك وليستَعِذ بالله مِنَ الشَّيطانِ ثَلاثاً، وَلَيَتَحَوَّلُ اور تين مرتبہ الله كى بارگاه مِن شيطان سے پناه مائكَ اور عَن جَنبِهِ الذي كان عليه». رواه مسلم، اپن اس پبلوكوبدل لے جس پر وه (ليا) ہو- (مسلم) تخريج: صحيح مسلم، أول كتاب التعبير.

۸۳۳- فوا کد: اس میں ایک اور اضافہ ہے کہ اپنا پہلو بدل لے -انسان داکیں کروٹ پر لیٹا ہوا ہے تو باکیں کروٹ پر لیٹا ہوا ہے تو باکیں کروٹ پر اور باکیں پر لیٹا ہوا ہے تو داکیں پہلو پر ہوجائے۔ یہ بطور تفاؤل اس طرح کیا گیا ہے کہ برا خواب اللہ کے حکم سے اچھے خواب میں تبدیل ہوجائے۔

٨٤٤ وعن أبي الأسْقَع وَاثِلَةَ بنِ الأَسْقَع وَاثِلَةَ بنِ الأَسْقَع رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْ: "إنَّ مِن أَعظم الفِرَى أَن يَدَّعِيَ الرَّجُلُ إلى غَيْرِ أَبِيهِ، أَوْ يُرِيَ عَينَهُ مَا لَم تَرَ، أَوْ يَقُولَ على رسولِ الله عَلَيْ مَا لم يَقُلُ وواه البخاري.

م ۱۳۳۷ حضرت ابو اسقع واثله بن اسقع بوالتر سے روایت ہے رسول الله طبی ہے فرمایا بلاشبہ سب سے برا افتراء (بہتان) یہ ہے کہ آدمی اپنے باپ کے علاوہ کسی اور کی طرف اپنی نسبت کرے 'یا اپنی آ نکھوں کو وہ کچھ دکھائے جو اس نے نہیں دیکھا (یعنی بغیر کچھ دکھائے ہو اس نے نہیں دیکھا (یعنی بغیر کچھ دکھے یوں ہی من گھڑت خواب بیان کرے) یا رسول الله طبی ایک کے ذمے الیمی بات لگائے جو آپ 'نے ارشاد نہیں فرمائی۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المناقب برقم ٣٥٠٩.

کا کا کہ اس میں آدمی اللہ کو چھوڑ کر کسی اور کی طرف نبت ابوت کرنا کبیرہ گناہ ہے' اس لئے کہ اس میں نسب کا ضیاع اور اختلاط ہے۔ جس سے بہت سی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔ اس طرح جھوٹا خواب بیان کرنا بھی کبیرہ گناہ ہے کہ اس میں آدمی اللہ پر جھوٹ باندھتا ہے کہ مجھے اللہ نے اس طرح دکھایا' درال عالیکہ اللہ نے اسے نہیں دکھلایا ہوتا۔ اسی طرح نبی کریم ملتی کی طرف جھوٹی حدیثوں کی نبت کرنا بھی بہت بڑا گناہ ہے کیونکہ اس سے لوگوں میں گراہی پھیلتی یا آپ کی شخصیت داغ دار ہوتی ہے اور بید دونوں ہی بڑے گھناؤ نے جرم ہیں۔ لیکن لوگوں میں گراہی پھیلتی یا آپ کی شخصیت داغ دار ہوتی ہے اور بید دونوں ہی بڑے گھناؤ نے جرم ہیں۔ لیکن

افسوس ہے کہ غیر مختاط علماء بالخصوص قصہ گو واعظین اور شیریں بیال خطیبوں میں جھوٹی حدیثیں بیان کرنے کی بیاری عام ہے۔ اس بیاری عام ہے۔ ضعیف حدیث بھی' اس کے ضعف کی صراحت کئے بغیر بیان کرنا' اس وعید میں شامل ہے۔ اس لئے ضعیف حدیثیں بھی بیان کرنے سے گریز کرنا چاہیے۔

آج کل بعض جاہ پند اور شرت طلب قتم کے نام نماد علماء ایسے بھی ہیں جنہوں نے اپنے خوابوں کی بنیاد پر بڑے بڑے دعوے کئے ہیں حتیٰ کہ وہ ہر کام سے پہلے نبی کریم ملی اس سے بلا قات اور مشورہ لینے کا دعویٰ کرتے ہیں۔ اس طرح بعض لوگ خوابوں کے ذریعے سے اپنے باطل نداہب کی حقانیت کا دعویٰ اور دو سرے صبح مسلک کا انکار کرتے ہیں۔ یہ سب باتیں فضول اور بے سروپا ہیں۔ خواب کسی بھی چیز کے حلال یا حرام اور اس طرح حق یا باطل ہونے کی بنیاد نہیں بن سکتے' ان کے لئے واضح شرعی دلائل کی ضرورت ہے۔



# ٥ ـ كتَابُ السَّلام

# ۱۳۱ - بَابُ فَضْلِ السَّلاَمِ وَالأَمْرِ اللهِ السَّلاَمِ وَالأَمْرِ اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي اللهِ المُلْمُلِي المُلْمُلِي ال

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا الله تعالى نے فرمایا: اے ایمان والو، تم ایخ گھرول کے تَدْخُلُواْ بُيُوتِا عَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَى تَسْتَأْنِسُوا علاوه وومرے گھروں میں اس وقت تک واخل نہ ہو وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ [النور: ٢٧]. وقال جب تك تم اجازت نه لے لو اور گر والول كو سلام نه

اور فرمایا: بس جب تم گھروں میں داخل ہونے لگو تو [النور: ٦١]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم ايخ نفول يرسلام كرو ي الله كي طرف سے تحفہ ہے النور: ٦١].

اور فرمایا الله تعالی نے: اور جب تمہیں (سلام کا) تحفه دیا جائے تو تم اس سے بہتر تحفہ انہیں دو (لعنی سلام کے ساته ' رحمة الله وبركامة ' كهو) يا وبي انهيس لوثا دو (ليمني صرف وعليم السلام جواب مين كهه دو)

اور فرمایا: کیا تیرے پاس ابراہیم یک معزز مهمانوں کی خبر لینچی 'جب وہ اس کے پاس آئے تو انہوں نے سلام کما' تو ابراہیم "نے بھی سلام کہا۔

تعالى: ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا فَسَلِّمُواْ عَلَىٰٓ أَنفُسِكُمْ مُرلو يَحِيَّةً مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُبُكرَكَةً طَيِّبَةً ﴾ بِنَجِيَّةً فَكَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴿ مِارِك اور ياكِيره-[النساء: ٨٦]. وقال تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكُ حَدِيثُ ضَيفِ إِبْرَهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ آنَ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَكُمّا قَالَ سَلَمٌ ﴾ [الذاريات: ٢٤، .[Yo

فوائد آیات: ان تمام مذکورہ آیات میں سلام کرنے کی تاکید' اس کی فضیلت اور اس کے بعض احکام و آداب کا بیان ہے۔ اب ذیل میں احادیث ملاحظہ ہول-

٨٤٥ ـ وعن عبد اللهِ بنِ عمرِه بنِ ١/ ١٥٥٥ حضرت عبدالله بن عمره بن عاص بي الله عن العاص رضي الله عنهما أن رجلاً سَأَلَ روايت ہے كه ايك آومى نے رسول اللہ طَّنَايِم سے رسولَ اللهِ عَيْكِينَ : أَيُّ الإِسْلام خَيْرٌ؟ قالَ: سوال كيا اسلام كى كون سى بات زياوه بمترب؟ آپ «تُطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَفْرَأُ السَّلَامَ عَلَى مَنْ فِي ارشاد قرمايا مَمْ (بھوے کو) کھلاؤ اور ہر تَحْفُس کو سلام عَرَفْتَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِف ، متفقٌ عليه . کمو والے تم اسے پچاٹو يا نہ پچاٹو- (بخاري و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب إطعام الطعام في الإسلام، \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان تفاضل الإسلام وأي أموره أفضل؟.

۸۴۵ فوا کد: مساکین و غرباء کو کھانا کھلانا بہت اچھا ہے۔ لیکن اس میں ضرورت مندول کی ضرور تیں بوری کردیٹا بھی شامل ہے۔ اس طرح ہر شناسا اور غیر شناسا کو سلام کرنا بھی بہت اچھی صفت ہے۔ یہ دونوں کام ایسے ہیں کہ ان سے محبت پیدا ہوتی اور نفرت و کدورت دور ہوتی ہے لیکن یہ یاد رہے کہ سلام' السلام علیم ہی ہے' مُستے ' یا آداب عرض ' یا شب بخیرادر گڈ مارنگ وغیرہ وغیرہ کمنا نہیں ہے ' سے سب غلط ہے- ان سے نہ صرف سے کہ سلام نمیں ہوتا بلکہ گناہ ہوتا ہے کیونکہ یہ غیروں کی نقالی اور اللہ کے تھم سے اعراض ہے۔

٨٤٦ ـ وعن أبي هريرة وضي الله ٢ / ٨٣٧ حفرت ابو بريره مناتقة سے روايت م عي عنه عن النبيِّ عَلَيْهُ قال: «لمَّا خَلَقَ الله كريم طَلَّهَ إِلَمْ عَنْ فَرَمَا يَا تُعَدِّ عَرْتَ آوم كو يدا تعالى آدمَ ﷺ قال: اذْهَبْ فَسَلِّمْ عَلى قرايا تو ان على كما عا اور فرشتول كي بيشي موكى اس أُولئكَ \_ نَفَرٍ مِنَ المَلائِكَةِ جُلُوسٍ \_ جماعت كوسلام كراوروه جو جواب وي است غور س فاسْتَمِعْ مَا يُحَيُّونَكَ، فإنَّهَا تَحِيَّتُكَ سن كيونكم وبي تيرا اور تيري اولاد كاسلام بوگا- پيس وَتَحِيَّةُ ذُرِّيَّتِكَ. فقال: السَّلامُ عَلَيْكُمْ، حضرت آدم مل في جاكر كما السلام عليكم وانهول ني كما السلام عليك ورحمة الله- يس انهول في رحمة الله كا فقالوا: السَّلامُ عَلَيْكَ وَرَحْمَةُ اللهِ، اضافه كرديا- (بخاري ومسلم) فَزَ ادُوهُ: وَرَحْمَةُ اللهِ» متفقٌ عليه.

تَنْخُريج : صحيح بخاري، كتاب الأنبياء، وكتاب الاستئذان، باب بدء السلام ـ وصحيح مسلم، كتاب الجنة . . . ، باب يدخل الجنة أقوام أفئدتهم مثل أفئدة الطير .

١٩٥٨ - فواكد: اس سے معلوم مواكه السلام عليكم "مسلمانون والاب سلام حضرت آدم عليه السلام سے مى چلا آربا ہے اور ہر آسانی دین میں یمی سلام رائج رہا ہے- البتہ دیگر احادیث کی روسے ابتدا میں ہی السلام علیم کے ساتھ ورحمة الله وبركامة كا اضافه كرلينا متحب ب اس سے تواب ميں بھي اضافه موجاتا ہے-

وَاتَّبَاعِ الجَنَائِزِ، وَتَشْمِيتِ العَاطِسِ، ليمي اس يس شريك مونْ كا مِينَكْ والله كل چينك كا

٨٤٧ \_ وعن أبي عُمارةَ البَرَاءِ بن ٣ / ١٨٥ حفرت ابوعماره براء بن عازب رَّيَ الله عن عازِب رضي الله عنهما قال: أمرنا روايت م كم ممين رسول الله مليَّة م عات بالوَّل كا رسولُ اللهِ ﷺ بِسَبْع: بِعِيَادَة المَرِيض، مَمْم فَراها عُمَاد كي مزاج برى كا جنازوں كے بيجي عليه لفظ إُحدى روايات البُخُاري.

وَنَصْرِ الضَّعيفِ، وَعَوْنِ المَظْلُوم، وَإِفْشَاءِ جواب (بريمك الله كه كر) وييخ كا كنروركي مدد كرنے السَّلام، وَإبرادِ المُقْسِمِ. متفقٌ عليه، هذا كا مظلوم كي فرياد رسي كرف كا سلام يجيلان كا اور قتم ولانے والے کی قتم کے پورا کر دینے کا (تاکہ قتم کھانے والے کو تکلیف نہ ہو) (بخاری و مسلم۔ یہ بخاری کی ایک روایت کے الفاظ ہیں)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب إفشاء السلام \_ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب من حق المسلم للمسلم رد السلام.

٨٣٧- فواكد: مسلمانول كے يہ باجى حقوق ايسے بين كه ان سے آپس مي محبت و الفت پيدا ہوتى ہے اور ان کے درمیان ربط و تعلق میں اضافہ ہو تا اور ایک دوسرے کے بارے میں احرام کا جذبہ پروان چڑھتا ہے۔

٨٤٨ ـ وعن أَبِي هريرةَ رضي الله ٣ / ٨٣٨ حضرت ابو ہريرہ بنائتہ سے روايت ہے' عنه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: «لَاتَدْخُلُوا رسول الله مَلْيَكِمْ نِي فرمايا مَمْ جنت مِين نهيس جاوَك " الجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا، وَلَا تُؤْمِنُوا حَتَّى يمال تك كه ايمان لاؤ اور تم مومن نهيل بوك، تَحَابُوا، أَوَلا أَدُلُكُمْ عَلَى شَيْءِ إذا فَعَلْتُمُوهُ يمال تك كه ايك ووسرے سے محبت كرو-كيا ميں تَحَابَبْتُمْ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ " رواه متهي ايي چيزنه بتلاؤل كه جب تم اس اختيار كروك تو آپس میں محبت کرنے لگو گے۔ (وہ یہ ہے کہ) تم آپس میں سلام کو پھیلاؤ اور عام کرو- (مسلم)

مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان أنه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، وأن محبة المؤمنين من الإيمان.

۸۴۸- قوا كد: اس مين دخول جنت كے لئے ايمان كو اصل بنياد اور اس بنياد كى جميل كے لئے مسلمانوں كے درمیان محبت کو اور باہمی محبت کے لئے سلام کے پھیلانے کو ضروری قرار دیا گیا ہے۔

۵ / ۸۴۹ حضرت ابوبوسف عبداللد بن سلام رفاتله سے ٨٤٩ ـ وعن أبي يوسفَ عبدِ الله بن روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ملٹھیم کو فرماتے سلام رضي الله عنه قال: سمعتُ ہوئے سنا' اے لوگو! سلام کو پھیلاؤ' لوگوں کو کھانا کھلاؤ' رسولُّ اللهِ ﷺ يقول: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ! أَفْشُوا السَّلامَ، وَأَطْعِمُوا الطَّعَامَ، وَصِلُوا الأرْحَامَ، رحمول كو لماؤ (يعنى رشَّة داريول ك حقوق اداكرو) اور اس وقت اٹھ کر نماز پڑھو جب لوگ سوئے ہوئے ہون وَصَلُّوا والنَّاسُ نِيامٌ، تَدْخُلُوا الجَنَّةَ بِسَلام، العنی تہد کی نماز) تو تم جنت میں سلامتی کے ساتھ واخل رواه الترمذيُّ وقال: حديثٌ حسنٌ صحيحٌ. ہوجاؤ گے۔ (ترمذی اور کمایہ حدیث حسن صحیح ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الأطعمة، باب ما جاء في فضل إطعام الطعام. ٨٣٩- فاكده: يه سارى باتيں ايك مومن كے لئے ضرورى بيل كيونكه ان ميں سے ہراك خصلت جنت ميں

لے جانے کا سبب ہے۔

و ٨٥ - وعن الطُّفَيْل بنِ أُبيِّ بنِ ٢/ ١٥٠ حضرت طفيل بن الى بن كعب بيان كرتے بي كَعْبِ أَنَّهُ كَانَ يَأْتِي عَبِدَ اللهُ بَنَ عُمَرَ، كه وه عبدالله بن عمر رَيَّ الله كي ياس آيا كرتے تھے ' پھر فَيَغْدُو مَعَهُ إلى السُّوق، قال: فإذا غَدَوْنَا ان كے ساتھ بازار جاتے وہ بیان كرتے ہیں ، پس جب إلى السُّوقِ، لَمْ يَمُرَّ عبدُ اللهِ عَلى سَقَّاطِ بم بازار جات تو عبدالله بن عمرٌ كا كرركى كباري ك وَلا صاحِبِ بِيْعَةِ، وَلاَ مِسْكِين، وَلاَ أَحَدِ إِلى ع موتا ياكسى تاجريا مكين ك بإس ع موتا تو إلَّا سَلَّمَ عَلَيْهِ، قال الطُّفَيْلُ: فَجِنْتُ وه سب كوسلام كرتے- طفيلٌ كتے بين كه أيك ون مين عبدَ الله بنَ عُمَرَ يَوْماً، فَاسْتَتْبَعَني إلى حضرت عبدالله بن عمر مِيَهَا ك باس آيا تو انهول نے السُّوقِ، فَقُلْتُ لهُ: مِا تَصْنَعُ بِالسُّوقِ، مجھے این ساتھ بازار چلنے کو کما میں نے ان سے کما وَأَنْتَ لا تَقِفُ عَلى الْبَيِّعِ وَلا تَسْأَلُ عَنِ آبِ ﴿ بِازِار مِن كَياكرين عَيْ آبِ الْكِي سودا فروخت السَّلَع، وَلَا تَسُومُ بِهَا، وَلَا تَجْلِسُ في كُرْفِ والْلِ يَكُومُ بِهِا، وَلَا تَجْلِسُ في كُرْفِ والْلِي عَلَى عُمرت بين نه كسى سامان ك مَجَالِسِ السُّوقِ؟ وَأَقُولُ: اجْلِسْ بِنا هِهُنا متعلق يوجِيت بين اور نه اس كا بعادَ كرت بين اور نه نَتَحَدَّثُ ، فقال: يَا أَبَا بَطْنِ! - وَكَانَ بِإِدَارِ كُلِّي مَجْلُ مِن بِيضَةً بِين - (اس لِيّ) مِن وَكُتا الطُّفَيْلُ ذَا بَطْنِ - إِنَّمَا نَغْدُو مِنْ أَجْلِ مِول كه آپ مين تشريف رَحين ، مم آپس مين تُفتَّو السَّلام، فَنُسَلِّمُ عَلى مَنْ لَقِيناهُ. رواهُ كرين - تو انهول نے فرمايا اے ابوبطن! (پيٺ والے) مالك في الموطأ بإسنادٍ صحيح. ان کا پیٹ بڑھا ہوا تھا (اس لئے انہیں اس طرح کما) ہم تو صرف سلام کرنے کی غرض سے ہی بازار جاتے ہیں'

جو بھی ملے ہم اسے سلام کریں-(مؤطا' اس کی سند صحیح ہے)

تخريج: مؤطأ الإمام مالك، كتاب السلام، باب جامع السلام.

• 10- فوائد: غدا يغدو صبح سورے جانے كو كتے بيں ليكن اسے مطلق جانے كے مفہوم ميں بھى بول ليتے بيں اور یمال سے مطلق جانے کے معنی میں ہی استعال ہوا ہے۔ اسی طرح صاحب بیعة میں بیعة ' باء پر زیر ہے' الحالة من المبيع بي ركبة اور قعدة (سواري كي حالت اور بيض كي حالت) ب- اى طرح لاتقف على البيع ك البيع عين ياء مشدد ب، بمعنى بائع ووفت كننده-

اس میں حضرت عبداللہ بن عمر رہی افتا کے جذبہ افشائے سلام کا بیان ہے جو اتباع رسول کا مظربے۔ ووسرے کسی مخص کو اس کے کسی دصفی نام سے پکارنا جائز ہے بشرطیکہ اسے ناگوار نہ ہو اور نہ اس سے اس کی تحقیر ہی مقصود ہو-

١٣٢ \_ بَابِ كَيْفِيَّةِ السَّلام

يُسْتَحَـبُ أَنْ يَقُـولَ المُبْتَـدِيء بالسَّلام: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله

۱۳۷۲ سلام کی کیفیت کابیان

امام نوويٌ فرماتے ہيں:

سلام میں کبل کرنے والے کے لئے بمتر ہے کہ

المُسَلَّمُ عَلَيْهِ واحدا، وَيَقُولُ المُجيبُ: وَعَلَيْكُمُ السَّلامُ وَرَحْمَةُ الله وَبَـرَكَاتُهُ؛ فَيَأْتِي بُواو العَطْفِ في قوله: وَعَلَيْكُمْ.

٨٥١ ـ عن عِمْرَانَ بن الحُصَيْن رضى الله عنهما قال: جاء رُجُلٌ إلى النبع ﷺ فقال: السَّلامُ عَلَيْكُمْ، فَرَدَّ عَلَيْهِ ثم جَلَسَ، فقال النبيُّ ﷺ: «عَشْرٌ» ثم جَاءَ آخَرُ فقال: السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ، فَرَدَّ عليهِ فَجَلَسَ، فقال: «عِشْرُون» ثم جَاءَ آخَرُ، فقال: السَّلامُ عَلَيكُم وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ، فقال: «ثَلاثونَ» رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن.

وَبَسرَكَاتُهُ ﴾ فَيَأْتِي بِضَمِيرِ الجَمْعِ، وَإِنْ كَانَ ﴿ وَهُ كُلُّ كُل شَمِيرِكُ مَا لَمُ الْسَلامِ عَلِيمُ ورحمة الله ويركاح کے اگرچہ جس کو وہ سلام کررہا ہے ایک مخض بی ہو اور جواب دینے والا بھی جمع کی شمیر کے ساتھ جواب دے وعلیم السلام ورحمة الله وبركانة علیم سے پہلے واؤ عاطفه مجى لكائے 'جيے وعليم.

ا/ ۸۵۱ حفرت عمران بن حمین می است سے روایت ہے كه ايك آدى ني كريم طَلْقَالِم كَى خدمت مِن حاضر جوا اور اس نے کما السلام علیم، آپ نے اس کے سلام کا جواب دیا۔ پھر وہ شخص بیٹھ گیا۔ پس نبی کریم ماٹھیا نے فرمایا (اس کے لئے) وس نیکیاں ہیں۔ پھر ایک ووسرا آدمی آیا اور اس نے کہا السلام علیم ورحمۃ اللہ' آپ ً نے اس کے سلام کا جواب دیا چروہ بیٹھ گیا تو آپ سے فرمایا (اس کے لئے) ہیں نیکیاں ہیں- پھرایک اور آدی آیا اور اس نے کما' السلام علیکم ورحمة الله وبركامة 'آپ ً نے اس کے سلام کا جواب دیا' پس وہ بیٹھ گیا تو آپ ؓ نے فرمایا (اس کے لئے) تیس نیکیاں ہیں۔

(ابو داؤد' ترزى- حسن مديث ہے)

تحريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كيف السلام؟ \_ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما ذكر في فضل السلام.

٨٥١ - فوائد: اس سے واضح ہے كه صرف السلام عليكم كے كئے سے دس نيكيال مليس كى اور رحمة الله كے اضافے سے مزید وس اور وبرکام کے اضافے سے مزید وس نیکیاں ملیں گی تاہم اس سے زیادہ الفاظ کا اضافہ احادیث سے فابت نہیں۔ اس لئے ای پر کفایت کرنا محرز ہے۔

۲ / ۸۵۲ حفرت عائشہ بڑھنے سے روایت ہے کہ جھے ٨٥٢ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها قالتْ: قال لي رسولُ اللهِ ﷺ: «هذا جبريلُ يَقرَأُ عَلَيْكِ السَّلاَمَ» قالَتْ: قُلتُ: «وَعَلَيْهِ السَّلامُ ورحْمَةُ الله وَبَـرَكَاتُهُ» متفتُّ (پخاري ومسلم) عليه. وهكذا وقع في بعض روايات الصحيحين: ﴿وَبَرَكَاتُهُ ۗ وَفِي بَعْضِها "ور کاچ" کے ماتھ ہے اور ایکن ٹی ای کے افرے بِحَذْفِهَا، وَزِيَادَةُ الثَّقَةِ مَقْبُولَةٌ.

ے رسول الله ملتھ کیا نے فرمایا کی جبریل ایس جو مجھے سلام عرض كرتے ہيں۔ حضرت عائشہ فرمائی ہيں ميں في جواب ش كما وعليه الطام ورحمة الله وبركامة صحیحین ( بخاری و مسلم ) کی بعض روایات یس ای طرح

#### اور تُقتہ راوی کی زیادتی مقبول ہے۔ (اس کیے "وبر کاتہ" کا اضافہ کی ہے)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق \_ وصحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب في فضل عائشة رضى الله عنها.

٨٥٨- فوائد: اس مين ايك تو حضرت عائشه رئي أياك كا فضيلت كا اثبات ہے- دو سرے عائبانه سلام كا جواب دينے کے طریقے کا بیان ہے کہ جواب میں وعلیم کی بجائے علیہ السلام (ضمیرغائب کے ساتھ) کما جائے۔

٨٥٣ \_ وعن أنس رضي الله عنه أنَّ ٣ / ٨٥٣ حضرت انس يُثالِّمَة سے روايت ہے كه نبي النبيَّ ﷺ، كَانَ إذا تكلُّمَ بكَّلِمَةِ أَعَادَهَا كميم طلَّهُم جب كوكي بات ارشاد فرمات تو اس تين ثلاثاً حَتى تُفْهَمَ عِنه، وَإِذَا أَتَى عَلَى قَوْم مرتب وبرات تاكه الله الحجى طرح سجه ليا جائے اور فَسَلَّمَ عَلَيهِم سَلَّم عَلَيْهِم ثَلاثاً. رواة جب سي قوم كي پاس آكر سلام كنتے تو سلام بھي تين البخاري. وَهٰذا مَحْمُولٌ عَلَى مَا إذا كان مرتبه كت (بخاري) بيراس صورت مين م جب لوگ بهت زیاده موتے۔

الجَمْعُ كَثِيراً.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العلم، باب من أعاد الحديث ثلاثا، وكتاب الاستئذان، باب التسليم والاستئذان ثلاثا.

٨٥٥- قوا كد: اس ميس ني كريم ما الله الله كا كرم و اخلاق ك ايك بملو كا بيان ہے كه آپ لوگوں كے جذبات كا احرام اور ان کی خاطرداری کا اجتمام فرماتے تھے کیونکہ سب کا سلام سننا اور جواب دینا ضروری نہیں ہے- اگر مجھ میں سے ایک شخص بھی سلام سن کر جواب دے دے تو کافی ہے ' یہ دل داری کا ہی اہتمام ہے کہ اس کے باوجود آپ نين نين مرتبه سلام کتے تا که سب س ليس اور کسي کو شکوه نه مو-

٨٥٤ ـ وعن المِقْدَادِ رضي الله عنه ١٩ / ٨٥٨ حضرت مقداد بنائش ابني طويل حديث مين في حديثهِ الطويل قال: كُنَّا نَرفَعُ للنَّبِيِّ عِين مُواتِ بِين كم بم ني ماليَّة كي ان كے تصع كا نَصِيبَهُ مِنَ اللَّبَن، فَيَجِيءُ مِنَ اللَّيْل، فَيُسَلِّمُ ووده الله أكر ركه ويا كرتے تھے كي آپ آپ ات كو تَسلِيماً لا يُوقيظُ نَائِماً، وَيُسْمِعُ اليَقظانَ، تشريف لات اور اس طرح سلام كرت كه سوت فَجاءَ النبيُّ ﷺ فَسَلَّمَ كما كان يُسَلِّمُ. رواه موت كو بيدار ندكرت اور اور بيدار كو سا ديت- ليل ئی النظیم تشریف لائے اور ای طرح سلام کیا جس طرح آپ کیاکٹ تھے۔ (معلم)

مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الأشربة، باب فضل الضيف وفضل إيثاره.

٨٥٨- فواكد: اس ين اس سئلے كى وضاحت ہے كہ جمال كھ لوگ سوئے ہوئے اور كھ بيدار ہول توكس طرح سلام کیا جائے؟ اس طرح کہ سوئے ہوئے بیدار نہ ہول اور جو بیدار ہول وہ سلام کی آواذ س کر جواب وے ویں-

٨٥٥ - وعن أُسْمَاءَ بِنتِ يزيدَ رضى الله عنها أن رسولَ اللهِ ﷺ مَرَّ في المَسْجِدِ يَوماً، وَعُصبةٌ مِنَ النِّسَاءِ قُعودٌ، فَأَلُوى بِيَدِهِ بِالتَسْلِيمِ. رواه الترمذي وقال: حديث حسن. ولهذَا مَحْمُولٌ عَلَى أَنه ﷺ جَمَعَ بَيْنَ اللَّفظ والإِشَارَة، ويُؤَيِّدُهُ أن في رِوايةِ أَبِي داود: «فَسَلَّمَ عَلَيْنَا».

٥ / ٨٥٥ حفرت اساء بنت يزيد رفي آفيا سے روايت ہے کہ رسول اللہ ملٹھالیم ایک روز مسجد سے گزرے اور وہاں عورتوں کی ایک جماعت بلیٹھی ہوئی تھی۔ پس آپ ؓ نے ہاتھ کے اشارے سے سلام کیا- (ترمذی حسن)

یہ اس صورت پر محمول ہے کہ آپ نے الفاظ اور اشارہ دونوں کو جمع فرمالیا العنی منہ سے السلام علیم کے الفاظ ادا فرمائے اور ہاتھ کے ساتھ اشارہ بھی فرمایا۔ اور اس کی تائیر ابو داؤد کی روایت سے ہوتی ہے جس میں ہے کہ آپ نے ہمیں سلام کا۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في التسليم على النساء \_ وسنن أبي داود رقم الحديث٥٢٠٢.

100- فواكد: (۱) دور سے صرف ہاتھ كے اشارے سے سلام كرنا ممنوع ہے كيونكه يد طريقه غير مسلموں ميں رائج ہے۔ البتہ زبان سے الفاظ کی ادائیگی کے ساتھ ہاتھ سے اشارہ کرنا جائز ہے (۲) نبی مالی ایم کے لئے عور توں کو سلام کمنا جائز تھا کیونکہ آپ تو مغفور اور اللہ کی حفاظت میں رہنے والے تھے۔ تاہم دو سروں کے لئے ایسا کرنا جائز نہیں ہے کیونکہ اس میں اندیشہ فتنہ ہے 'ہال جہال فتنے اور دیگر خرابیوں کا خطرہ نہ ہو تو وہاں حدیث پر عمل کرنے کی گنجائش ہے- جیسے محترم اور عمر رسیدہ قتم کی عورتوں کو سلام کرنا' میہ جائز ہے تاہم جوان عورتوں کو سلام كرنا فتن كا باعث بن سكتا ب اس لئے جمال فتنے كا خوف ہو سلام نه كيا جائے۔

٨٥٦ ـ وعن أبي جُرَيّ الهُجَيْمِيّ ٢ / ٨٥٢ حضرت ابوجري المجيمي رفاتُن سے روايت ہے رضي الله عنه قال: أَتَيْتُ رسولَ اللهِ عِيلَة كه مين رسول الله طنَّة الله عنه قال: أَتَيْتُ رسولَ الله عنه الله عنه قال: الله عنه الله الله عنه الله عنه الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله عنه ال فَقُلْتُ: عَلَيْكَ السَّلامُ يا رسولَ اللهِ! قَالَ: عليك السلام على السلام والله الله الله السلام عليك السلام «لا تَقُل: عَلَيْكَ السَّلامُ، فإنَّ عَلَيْكَ مت كو الله كت كه عليك السلام مردول كاسلام ب-(ابو داؤد' ترمذی' حسن صحیح) بیه حدیث بوری پہلے گزر

السَّلامُ تَحِيَّةُ المَوْتليٰ». رواه أبو داود، والترمذي وقال: حديث حسن صحيح. چكى ہے- (ديكھئے ، رقم الحديث ١/٢٩١) وقد سبق بطولِه.

**تخريج**: سبق في رقم٧٩٦.

٨٥٢- فوائد: اسے مردول كا سلام ونانه جاہليت كے اعتبار سے فرمايا ہے ورنه اسلام ميں تو زندہ اور مردہ دونوں کے لئے السلام علیم ہی ہے۔

اسسا۔ سلام کے آداب کابیان ١٣٣ \_ بابُ آدَابِ السَّلاَم ٨٥٧ ـ عن أبي هريرةَ رضي الله عنه ا / ۸۵۷ حضرت ابو ہرریہ و مخاتفہ سے روایت ہے ' رسول

أن رسولَ اللهِ ﷺ قال: «يُسَلِّمُ الرَّاكِبُ الله مِلْهَا إِلَا عَرِمانًا سوار بياده طِلْخ واللهُ واللهُ بیٹھے ہوئے کو سلام کرے اور تھوڑے لوگ زیادہ لوگوں کو سلام کریں۔ (بخاری ومسلم) اور بخاری کی روایت میں ہے اور چھوٹا بڑے کو سلام کرے۔

عَلَى المَاشي، والمَاشي عَلَى القَاعِدِ، وَالْقَلِيلُ عَلَى الكَثِيرِ» متفقٌ عليه. وفي روايَةٍ للبخاري: «وَالصَّغِيرُ عَلَى الكبير».

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب تسليم القليل على الكثير، وباب تسليم الراكب علي الماشي، وباب تسليم الماشي علي القاعد ـ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب تسليم الراكب على الماشى.

٨٥٧- فواكد: ندكوره طريق سے سلام كرنا چاہيے- اس ميں رتبول كا اعتبار نہيں ، ندكوره صورتول كا اعتبار -b 4

> ٨٥٨ ـ وعن أبي أُمَامَةَ صُدَيِّ بن عَجْلانَ البَاهِلِيِّ رضي الله عنه قال: قالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «إنَّ أَوْلى النَّاسِ باللهِ مَنْ بَدَأُهم بالسَّلام». رواه أبو داود بإسناد

ورواه الترمذي عن أبي أُمَامَةَ رضي الله عنه: قيلَ: يا رسولَ اللهِ! الرَّجُلانِ يَلْتَقِيَانِ، أَيُّهُما يَبْدَأُ بِالسَّلَامِ؟ قال: «أَوْلاهُمَا بِالله تعالى)». قال الترمذي: هذا حديثٌ حسنٌ.

۲ / ۸۵۸ حضرت ابوامامه صدی بن عجلان بابلی رفاشته سے روایت ہے رسول اللہ ملٹی کیا نے فرمایا ' بے شک لوگوں میں اللہ کے زیادہ قریب وہ ہے جو سلام میں پہل کرے۔ اس کو ابو داؤد نے عمدہ سند کے ساتھ روایت کیا اور ترفدی نے بھی اسے حضرت ابو امامہ رہالتھ سے روایت کیا ہے (اس میں ہے کہ) آپ سے دریافت کیا كيا' اے اللہ كے رسول! (يه بتلائے) دو آدمى جو آپس میں ملیں' ان میں سے سلام میں کون پہل کرے؟ آپ نے فرمایا' جو ان میں سے اللہ کے زیادہ قریب ہے۔ (ترندی مدیث حسن درج کی ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب فضل من بدأ بالسلام ـ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في فضل الذي يبدأ بالسلام.

۸۵۸- فوائد: جس کا تعلق الله سے گرا اور پخته ہو تا ہے اس میں تواضع اور فرو تن بھی زیادہ ہوتی ہے اس کئے سلام میں کیل کرنے کی سعادت بھی اسی کے حصے میں آتی ہے اور دو سرے لوگ اکر فول میں ہی رہ جاتے ہیں-١٣٤ ـ بَابُ اسْتِحْبَابِ إِعَادَةِ السَّلاَمِ ١٣٣٠ بِاربار سلام ك وبرائے كے مستحب ہونے کابیان جیسے کوئی مل کراندر گیا' پھر عَلَى مَنْ تَكَرَّرَ لِقَاوَّهُ عَلَى قُرْبِ بِأَنْ دَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ، فوراً باہر آگیا' باہرے اندر گیایا ان کے درمیان درخت'اوراس فتم کی کوئی چیز ثُمَّ دَخَلَ فِي

## حائل ہو گئی او پھر سلام کرنا

ا / ۸۵۹ حفرت ابو بریره رفاتند حدیث مسیشی الصلوة (نماز بگاڑ کر پڑھنے والے کے قصے) میں بیان فرماتے ہیں کہ وہ آیا اور نماز بڑھی ' پھر نبی ملتی کیا کے پاس آیا اور آپ کو سلام کیا' آپ ؓ نے اس کے سلام کا جواب دیا اور فرمایا لوث جا' پھر نمازیڑھ' اس لئے کہ تو نے نماز نہیں پڑھی چنانچہ وہ واپس گیا اور نماز یر هی ' پھر آیا اور نبی ملتی کے سلام کیا (آپ نے سلام کا جواب وے کر پھراہے دوبارہ نماز پڑھنے کی تلقین فرمائی) حی که تین مرتبه ایساکیا- (بخاری و مسلم)

الْحَالِ، أَوْ حَالَ بَيْنَهُمَا شَجَرَةٌ وَنَحْوُهَا

٨٥٩ \_ عن أبي هُريرةَ رضيَ الله عنه في حَدِيثِ المُسيءِ صَلاَتَهُ أَنهُ جاءَ فصلى، ثُمَّ جاءَ إلى النبيِّ ﷺ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِ، فَرَدُّ عَلَيْهِ السَّلامَ، فقال: «ارْجِع فَصَلِّ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ» فَرَجَعَ فَصَلَّى، ثُمَّ جاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النَّبِيِّ عِيَالِيُّو، حَتى فَعَلَ ذلكَ ثَلاثَ مَرَّاتِ. متفقٌ عليه.

تحريج: صحيح بخاري، كتاب الأذان، باب وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها...، وباب استواء الظهر في الركوع، وكتاب الإيمان، وكتاب الإستئذان ـ وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة.

٨٥٩- فواكد: اس مين تهورت سے وقف اور فاصلے يرباربارسلام كرنے كا اثبات ہے- جيسا كه امام صاحب ف باب باندھا ہے۔

> ٨٦٠ ـ وعنه عَنْ رسولِ اللهِ عَيْلِكُ قال: «إذا لقى أَحَدُكُمْ أَخاه، فَلْيُسَلِّمْ عَلَيْه، فَإِنْ حَالَتْ بَيْنَهُمَا شَجَرَةٌ، أَوْ جِدَارٌ، أَوْ حَجَرٌ، ثُمَّ لَقَيَهُ ، فَلْيُسَلِّمْ عَلَيْهِ » رواه أبو داود.

۸۲۰/۴ سابق راوی ہی سے روایت ہے رسول اللہ سُلَّيُ اللهُ عَلَيْ مِن مِن سے کوئی شخص اپنے بھائی کو ملے تو اسے سلام کے ' پس اگر ان کے درمیان کوئی ورخت یا دیوار یا بچر حائل ہوجائے ' پھر اسے ملے تو اسے چاہیے کہ پھرسلام کرے۔ (ابو داؤد)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في الرجل يفارق الرجل ثم يلقاه أيسلم عليه؟.

امام صاحب نے جو باب باندھا ہے سے حدیث بھی اس کی ولیل ہے جو بالکل واضح اور باب کو ثابت کررہی ہے۔ ١٣٥ - بابُ اسْتِحْبَابِ السَّلاَمِ إِذَا دَخَلَ ١٣٥ - السِّعْ كُمرِ مِين واحْل بوتْ وقت سلام م المعنى م

قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا دَخَلُتُم بُوْتًا فَسَلِمُوا عَلَىٰ أَنفُسِكُمُ تَعِيَّةً مِنْ عِندِ ٱللَّهِ تحفر ہے باہرکت اور یا کیزہ۔ مُبْنَرَكَةً طَيِّبَةً ﴾ [النور: ٦١].

الله تعالى نے فرمایا: جب تم گھروں میں داخل ہو تو اینے نفول (گھر والول) کو سلام کرو' بیہ اللہ کی طرف سے ٨٦١ ـ وعن أنس رضيَ الله هنه ١/ ٨٦١ حضرت انس بن تنتي بيان فرمات بين كه مجمد سے رسول الله النَّالِيم في فرمايا الله بيني إجب تم الين كر والول کے پاس جاؤ تو سلام کروئ تم پر اور تسمارے گر والول پر برکت ہوگی- (ترمذی مس صحیح)

قَالَ: قَالَ لَى رَسُولُ اللهِ ﷺ: «يَا بُنَيَّ ! إِذَا دَخَلْتَ عَلَى أَهْلِكَ، فَسَلِّمْ، يَكُنْ بَرَكَةً عَلَيْكَ، وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِكَ» رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

١٣٦ \_ بابُ السَّلاَمِ عَلَى الصِّبيَّانِ

مَرَّ عَلَى صِبْيانٍ، فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ، وقال:

كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَفْعَلُهُ. مَتَفَقَ عَلَيه.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في التسليم إذا دخل بيته.

١٢٨- فوا كد: بت سے لوگ جب الله كرجاتے ہيں او الله يوى بچوں كو سلام كرنے ميں اپنى سكى محسوس كرتے میں حالانکہ یہ خیرو برکت اور سلامتی کی وعاہے۔ اس لئے اس میں تجاب محسوس کرنا اچھا نہیں بلکہ آتے جاتے سلام ضرور کرٹا چاہیے۔

١٣٧١. يچول كوسلام كرنے كابيان

٨٦٢ \_ عن أنس وضي الله عنه أنَّهُ ١/ ٨٦٢ حضرت الس وفائد ك بارے ميں آتا ہے كه وہ بچوں کے پاس سے گزرے تو انہیں سلام کیا اور فرایا رسول الله ملتي اليهاجي كياكرت ته- (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب التسليم علي الصبيان ـ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب استحباب السلام علي الصبيان.

AYY- فواكد: بچوں كو سلام كرنے ميں بھى تواضع كا اظهار اور ان كى دلجوئى كا اجتمام ہے- علاوہ ازيں سلام كى اہمیت بھی ان پر واضح ہو تی ہے اور سب سے بردھ کر بیاست رسول اور اسوہ پیفیر ہے۔ اس لئے اس پر بھی عمل کرنا ضروری ہے۔

١٣٧ \_ بَابُ سَلاَم الرَّجُل عَلَى زَوْجَتِهِ ٢١٠٠ آدى كااپني بيوى كو اپني محرم عورت كواور فتنے كاخوف نه ہو تؤاجنبي عورت يا (عام) عورتوں کو سلام کرنا ای شرط کے ساتھ عورتوں کا اجنبی مردوں کو سلام کرنا -6-36

ا/ ۱۷۳۸ حفرت محل بن سعد رفاتند سے روایت ہے كه مارے محلے ميں ايك عورت ملى اور ايك روايت یں ہے ' بوڑ کی عورت تھی وہ چقندر کی جڑیں لیتی اور ائس انڈی میں ڈالتی (پکاتی) اور جو کے کچھ وانے بیستی-

وَالْمَرُ أَةِ مِنْ مَحَارِمِهِ وَعَلَى أَجْنَبِيَّةٍ وَأَجْنَبِيَّاتٍ لا يَخَافُ الْفِتْنَةَ بِهِنَّ، وَسَلاَمِهِنَّ بِهِٰذَا الشُّرْطِ

٨٦٣ \_ عن سَهْلِ بن سَعْدِ رضيَ الله عَنْهُ قَالَ: كَانَتْ فِينَا اَمْرَأَةٌ ـ وَفِي رَوَايَةٍ: كانَتْ لَنا عَجُوزٌ \_ تَأْخُذُ مِنْ أَصُولِ السِّلْقِ فَتُطْرَحُهُ فِي القِدْرِ، وَتُكَرْكِرُ حَبَّاتٍ مِنْ

شَعِير، فَإذا صَلَّيْنَا الجُمُعَةَ، وَانْصَرَفْنَا، جب بم جمعه كي نماز يرم كرواپس آت اس سلام نُسَلِّمُ عَلَيْها، فَتُقَدِّمُهُ إِلَيْنَا. رواه البخاري. كرت تو وه به كانا بمارے سامنے پیش كرتى - (بخارى) قوله: «تُكرْكِرُ» أَيْ: تَطحَنُ. " تکر کر" کے معنی ہیں پیستی۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجمعة، باب القائلة بعد الجمعة، وكتاب الحرث، وكتابُ الأطعمة، وكتاب الاستئذان.

> ٨٦٤ ـ وعَنْ أُمِّ هَانِيءٍ فَاخِتَةَ بنتِ أَبِي طالب رضيَ اللهُ عَنْها قالَتْ: أَتَيْتُ النبيِّ عَلَيْهُ يَوْمَ الفَتْحِ وَهُ وَيَغْتَسِلُ، وَفَاطِمَةُ تَسْتُرُهُ بِثُوْبٍ، فَسَلَّمْتُ، وذكرتِ الحديث. رواه مسلم.

٨١٣ / ٢ مضرت ام هاني فاخته بنت ابي طالب رئي أينيا سے روایت ہے' کہ میں فتح مکہ والے دن نبی کریم ملتھ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور آپ عسل فرما رہے تھے اور حضرت فاطمہ وی ایک آپ کو کیڑے سے یردہ کئے ہوئی تھیں۔ پس میں نے آگر سلام عرض کیا۔ آگے کہی حديث ذكركي- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب تستر المغتسل بثوب ونحوه.

٨٦٨- فوائد: ندكوره حديث مين مردول كابورهمي عورت كو اور اس حديث مين ايك عورت كانبي النايم كوسلام كرنے كا ذكر ہے۔ جس سے باب مذكور كے مفہوم كا اثبات ہو تا ہے۔

> ٨٦٥ ـ وعن أسماء بنت يزيد النِّسَاءِ قُعُودٌ، فَأَلُّوى بِيكِهِ بِالتَّسْلِيمِ.

٨١٥ حفرت اساء بنت يزيد ويُحاتفا سے روايت ہے رضى الله عنها قالت: مَرَّ عَلَيْنَا النبيُّ ﷺ كم رسول الله مليَّكِم كا بهم چند عورتوں كے پاس سے گزر فى نِسْوَةِ فَسَلَّمَ عَلَيْنَا. رواه أبو داود مواتو آپ نے ہمیں سلام کیا۔ (ابو داؤد ، ترمذی مدیث والترمذي وقال: حديث حسنٌ، وهذا حسن م) اور بير الفاظ ابوداؤد كے بي اور ترمذي كے الله ﷺ مَرَّ في المَسْجِدِ يَوْماً، وَعُصْبَةٌ مِنَ عَ عُرْرے اور عورتوں كى ايك جماعت بيلي موكى تقى تو آپ نے ہاتھ کے اشارے کے ساتھ سلام کیا۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب السلام على النساء \_ وسنن ترمذي، أبواب الاستتذان، باب ما جاء في التسليم على النساء.

٨٢٥- فواكد: ان احاديث سے معلوم مواكه جمال فتنے ميں مبتلا مونے كا دُر نه مو تو مرد عورت كو اور عورت مرد کو سلام کر سکتی ہے۔ عورتوں کی جماعت ہو یا بوڑھی عورت ہو تو مردوں کا ان کو سلام کرنا جائز ہے کیونکہ دونوں صورتوں میں فتنے کا اندیشہ نہیں ہے۔ البتہ جوان عورت کا جب کہ وہ تنہا ہو مرد کو سلام کرنا اور اسی طرح مرد کا جوان عورت کو سلام کرنا صحح نہیں کیونکہ دونوں صورتوں میں فتنے کا اندیشہ ہے۔

۱۳۸ - بَابُ تَحْرِيم ابْتِدَائِنَا الْكُفَّارَ ١٣٨- كَافْرُكُوسَلَام مِين بَهْل كرنے كے حرام

ہونے اور ان کو سلام کا جواب دینے کا طریقتہ الرَّدِّ عَلَيْهِمْ وَاسْتِحْبَابِ السَّلاَم عَلَى اور كافرول اور مسلمانوں كى مشتركم مجلس میں سلام کرنے کے مستحب ہونے کابیان

بِالسَّلاَم وَكَيْفِيَّةِ أهْلِ مَجْلِسِ

فِيهِمْ مُسْلِمُونَ وَكُفَّارٌ

٨٦٦ ـ عن أبي هُرَيْرَةَ رضى الله عنه ١/ ٨٢٦ حضرت ابو بريره رفائق سے روايت ب رسول أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «لا تَبدَؤوا اليَهْودَ الله مليُّكَيِّم نے فرمايا ' يهود اور نصاري كو سلام كرنے ميں ولا النَّصَارى بالسَّلام، فإذا لِقيتُم أَحَدَهُم كيل مت كرو جب تم ان مين عدى كورات مين ملو في طَرِيق فَاضَطَرُّوهُ إلى أَضْيَقِهِ " رواه تواسے رائے کے تنگ ترصے پر چلنے پر مجبور کردو-

تخريج: صحيح مسلم، كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام وكيف يرد عليهم؟.

٨٢٢- فوائد: تنگ تر راستے سے مراد ہے' ایک کنارہ' یعنی جب راستے میں بھیڑ ہو تو درمیان میں مسلمانوں کو چلنا چاہیے تاکہ ان کی شوکت و حشمت کا اظهار ہو اور غیر مسلموں کو مجبور کیا جائے کہ وہ کناروں پر چلیں۔

٨٦٧ ـ وعن أنسِ رضي الله عنه ٢ / ٨٦٧ حفرت انس راتي الله عنه ٢ / ٨٦٧ قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: "إذا سَلَّمَ عَلَيْكُم الله مَلْيَالِم نَ فرمايا ، جب تهمين ابل كتاب سلام كرين تو أهلُ الْكِتَابِ فَقُولُوا: وَعَلَيكُم ، متفقٌ تم (صرف) وعليم كما كرو- (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب كيف يرد علي أهل الذمة السلام؟ \_ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام.

٨٦٨ ـ وعن أُسَامَةَ رضي الله عنه ٣ / ٨٦٨ حضرت اسلمه بظائر سے روايت م كه ني أنَّ النبيَّ ﷺ مَرَّ عَلَى مَجلِسِ فِيهِ أَخلاطٌ مِنَ كميم ملَّي إلى كاكرر ايك الي مجلس سے مواجس ميں المُسْلِمِينَ والمُشْرِكِينَ -عَبَدَةِ الأوثَانِ مسلمان مشرك بت يرست اور يهود مل جل لوگ واليَهُودِ - فَسَلَّمَ عَلَيْهِم النبيُّ عَيْفِي مَعْفَ تَحَ 'ين في الْهُوَا في النبي سلام كيا- ( بخاري ومسلم )

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب التسليم على مجلس فيه أخلاط \_ وصحبَّح مسلم، كتاب الجهاد والسير، باب في دعاء النبي ﷺ وصبره علي أذي

٨٦٨- فواكد: كويا اس طرح مشتركه مجلس مين مسلمانون كواپنا مخاطب سمجه كرانيين السلام عليكم كهنا چاہيے-١٣٩ - بابُ اسْتِحْبَابِ السَّلاَمِ إِذَا قَامَ ١٣٩ جب مجلس على الشَّكَ اورابيُّ

حديث حسن.

الْمَجْلِس وَفَارَقَ جُلَسَاءَهُ أَوْ جَلِيسَهُ

قال: قال رسولُ اللهِ عَلَيْةِ: «إذا انتَهى

أَحَدُكُم إلى المَجْلِس فَليُسلِّم، فَإِذا أَرَادَ أَنْ

يَقُومَ فَلْيُسَلِّمْ، فَلَيْسَتِ الأولى بأَحَقَّ مِنَ

الآخِرَةِ» رواه أبو داود والترمذي وقال:

# المُعْيول يَا مَا كَل عَ مِدا الدَوْ ملام كرنا

٨٦٩ ـ عن أبي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه ١/ ٨٢٩ حفرت ابو بريره رفافتر سے روايت ہے وسول الله طاليَّة الله علي الله علي الله علي الله علي الله علي الله على الله علي الله على پنچ تو سلام کرے اور جب اٹھ کر جانے لگے تب بھی سلام کرے اس لئے کہ پہلا سلام دو سرے سے زیادہ فائق نہیں ہے۔

(ابو داؤر' ترمذی' حسن مدیث ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب السلام إذا قام من المجلس ـ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في التسليم عند القيام وعند القعود.

٨٢٩- فواكد: پهلاسلام تو وه ہے جو مجلس میں پہنچے ہی كيا جائے اور دو سرا وہ جو مجلس سے اٹھتے وقت كيا جائے۔ دونول سلام ضروری ہیں۔ پہلا دو سرے سے فائق شیں ہے کا مطلب بھی لیی ہے کہ دونوں او قات میں سلام کیا

### ۱۳۰۔ اجازت حاصل کرنے اور اس کے آواب كابيان

الله تعالى نے فرمایا: اے ایمان والو عم اینے گھروں کے علاوہ دو سرے گھرول میں اس وقت تک داخل نہ ہو جب تک اجازت نہ لے لو اور گھر والوں کو سلام نہ

اور فرمایا اللہ تعالی نے: اور جب تم میں سے بچے بلوغت کو پہنچ جائیں تو وہ (اندر داخل ہونے کے لئے) ای طرح اجازت طلب كريس جيسے ان سے پہلے لوگ اجازت ا نگتے تھے۔

# ١٤٠ ـ بَابُ الإستِئذَانِ وَأَدَابِهِ

قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَقَّى تَسْتَأْنِسُواْ وَيُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِهَا ﴾ [النور: ٢٧]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا بَكُغُ ٱلْأَطَّفَنَالُ مِنكُمُّ ٱلْحُلَّرَ فَلْيَسْتَغَذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغَذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ ﴾ [النور: ٥٩].

فاكرہ آيات: ان آيات ميں گرول ميں داخل ہونے سے پہلے اجازت طلب كرنے كى ہدايت كى گئى ہے جس كے عظب بالغ مرد ہیں۔ حتی کہ اپنے مال باپ کے گھر میں بھی اجازت طلبی کے بغیر داخل ہونا ممنوع ہے۔

• ٨٧ - وعن أبي موسى الأشْعَريِّ ا/ • ٨٥ حفرت ابوموى اشْعرى بنالتْه سے روابت ہے ، رضي الله عنه قال: قال رسولُ اللهِ ﷺ: رسول الله طَلْهَا مِنْ فَرَمَايا ابارْت طلب كرنا ثنين مرتب «الاسْتِشْذَانُ ثَلاثٌ، فَإِن أَذِنَ لَكَ وَإِلَّا بَ عَلَى الرَّ اجازت دے دی جائے (تو اندر چلا جائے)

ورنہ واپس لوث جائے- (بخاری و مسلم)

فَارْجِعِ» متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب التسليم والاستئذان ثلاثا \_ وصحيح مسلم، أول كتاب الاستئذان.

٨٧١ ـ وعن سهل بن سعد ۲ / ۸۷ حضرت سھل بن سعد رخاتیز سے روایت ہے ' رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله عَلَيْهُ: رسول الله طلقيم نے فرمايا 'اجازت كاطلب كرنا اس كئے «إِنَّمَا جُعِلَ الاستئذَانُ مِنْ أَجْلِ البَصَر» مقرر کیا گیاہے کہ نامحرم پر نظرنہ بڑے۔ (بخاري ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب الاستئذان من أجل البصر ـ وصحيح مسلم، كتاب الاستئذان، باب تحريم النظر في بيت غيره.

ا ١٨٥ فواكد: انسان ايني گھر كے خلوت خانے ميں مختلف كاموں ميں مصروف ہوتا ہے -علاوہ ازيں عور تيں بھى ا پی کام کاج میں لگی ہوتی ہیں۔ اگر کسی گھر کے اندر داخل ہوتے وقت اجازت طلب کرنا ضروری نہ ہو تا تو بہت سول کی پردہ دری ہوتی اور نامحرم عورتوں پر بھی نظر پڑتی- ان دونوں قباحتوں کے سدباب کے لئے اجازت طلب کرنے کو ضروری قرار دیا گیا ہے۔

> ٨٧٢ ـ وعن ربْعِيِّ بنِ حِرَاشِ قال: حدَّثَنَا رَجُلٌ من بَني عَامِرٍ اسْتَأْذَنَ على النَّبِيَّ عَلَيْةٍ وَهُوَ في بيتٍ، فقالَ: أَأَلَجُ؟ فقال رسولُ اللهِ عَلَيْ لَخَادِمِهِ: «اخرج إلى هذا عَلَيْكُمْ، أَأَدْخُلُ؟» فَسَمِعَهُ الرَّجُلُ فقال: السَّلامُ عَلَيْكُمْ، أَأَدْخُلُ؟ فَأَذِنَ له النَّبِيُّ ﷺ، فدخلَ. رواه أبو داو د بإسناد صحيح.

۸۷۲/۳ حضرت ربعبی بن حراش بیان کرتے ہیں کہ ہمیں بنوعامر قبلے کے ایک آدمی نے بتلایا 'کہ اس نے نی مالی کی سے اجازت طلب کی جب کہ آپ گھرکے اندر موجود تھے۔ پس اس نے ان الفاظ میں اجازت مانگی' فَعَلِّمهُ الاستئذَانَ ، فَقُل لَهُ: قُل : السَّلامُ كيا مين اندر داخل موجاوَل؟ تو رسول الله طَالَيْم ن اینے خادم سے فرمایا' اس شخص کے پاس جا اور اسے اجازت طلب کرنے کا طریقہ سکھلا اور اس سے کمہ کہ ان الفاظ کے ساتھ اجازت مانگ- السلام علیم 'کیا میں اندر آجاؤں؟ پس اس آدمی نے سن کر کما السلام علیم 'کیا میں اندر آجاؤں؟ پس نی کریم ملتھیا نے اسے اجازت مرحمت فرمائی اور وه اندر داخل مولیا-(ابو داؤد نے اسے سی سند کے ساتھ روایت کیا ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كيفية الاستئذان.

اکم- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ دروازے پر کھڑے ہوکر پہلے سلام کیا جائے اور پھر اندر جانے کی اجازت طلب کی جائے۔ نیز جے معلوم نہ ہو اسے دین کی ہاتیں سکھلائی جائیں تاکہ وہ بھی شریعت کے مطابق عمل اختیار

أَأَدْخُلُ؟» رواه أبو داود والترمذي وقال:

٨٧٣ ـ وعـن كِلْـدَةَ بـنِ الحنبـل ٣ / ٨٧٣ حضرت كلده بن حنبل بنالتُم بيان فرمات بين رضي الله عنه قال: أَتَيْتُ النَّبيَّ عَيْكُ ، كم مين نبي كريم طَّهْ اللَّه عنه قال: أَتَيْتُ النَّبيّ فَدَخَلْتُ عَليهِ وله أُسَلِّم، فقال اندر داخل موكياتو نبي النايم في المان واپس لوث جااور النبيُّ عَلَيْهُ: «ارْجِع فقل: السَّلامُ عَلَيْكُم اس طرح كمه السلام عليكم "كيا مين اندر آجاؤن؟ (ابو دادؤد 'ترمذي 'حديث حسن ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب كيفية الاستئذان \_ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في التسليم قبل الاستئذان.

١٤١ - بَابُ بِيَانِ أَنَّ السُّنَّةَ إِذَا قِيلَ ١١٠ - اجازت طلب كرنے والے سے جب لِلْمُسْتَأْذِنِ: مَنِ أَنْتَ؟ أَنْ يَقُولَ: يوجِها جائے ، ثم كون ہو؟ توسنت يہ ہے كہ فُلاَنٌ، فَيُسَمِّي نَفْسَهُ بِمَا يُعْرَفُ بِهِ مِن وَه جَس نام يا كنيت سے مشہور ہو وہ بيان کرے ''میں ہوں'' یا اس قسم کے الفاظ نہ بولے۔

اِسْم أَوْ كُنْيَةٍ، وَكَرَاهَةِ قَوْلِهِ: «أَنَا»َ وَنُحْوَهَا

ا / ۸۷۴ حضرت انس رفالته سے ان کی مشہور حدیث ٨٧٤ \_عـن أنـس رضـي الله عنـه فـي اسراء (معراج کی بابت) میں ہے ' رسول الله طالع کے حديثه المشهور في الإسراءِ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «ثُمَّ صَعِدَ بي جبْرِيلُ إلى السَّماءِ فرمايا ' كم مجھے جبريل آسان ونيا پر لے كر چڑھے اور الدُّنيَا فَاسْتَفْتَحَ ، فَقِيلَ: مَنْ هٰذا؟ قال: وروازه كمولن كَ لَتَ كما وكما كيا يه كون ع؟ انهول جِبْرِيلُ، قِيلَ: ومَنْ مَعَكَ؟ قال: مُحَمَّدُ. ثُمَّ نے كما جريل - بوچھا گيا تممارے ساتھ كون ہے؟ صَعِدَ إلى السَّمَاءِ النَّانِيَةِ وَالنَّالِثَةِ وَالرَّابِعَةِ وَسَائِرِهِنَّ، وَيُقَالُ فِي بَابٍ كُلِّ سَمَاءٍ: مَن هذا؟ فَيَقُولُ: جِبْرِيلُ» متفقٌ عليه.

انہوں نے کہا محمد ( ملٹھایل ) کھر دو سرے آسان پر چڑھے اور دروازہ کھولنے کا مطالبہ کیا' یوچھا گیا' یہ کون ہے؟ کما' جبرس \* - کما گیا' اور تمهارے ساتھ کون ہے؟ کما' محمه ( مَلْغُلِيمٌ ) اور پھر تيسرے 'چوتھ اور باقی آسانوں پر چڑھے اور ہر آسان کے دروازے پر پوچھا گیا' یہ کون ہے؟ تو جبریل محواب میں کہتے ' جبریل م ۔ (بخاری و مسلم) `

تخريج: صحيح بخاري، كتاب بدء الخلق، باب ذكر الملائكة \_ وصحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب الإسراء برسول الله ﷺ.

۸۷۵/۲ حضرت ابوذر بنائن سے روایت ہے کہ ایک ٨٧٥ ـ وعن أبي ذُرِّ رضي الله عنه

قال: خَرَجْتُ لَيْلَةً مِن اللَّيَالي، فَإذا رات كومين كُرت بابر نكلاتو ويكما كه رسول الله مليَّاييم رسولُ اللهِ ﷺ يَمْشَى وَحْدَهُ، فَجَعَلْتُ اللَّهِ ﷺ يَمْشَى وَحْدَهُ، فَجَعَلْتُ اللَّهِ عِلْ رَبِ بِين تومِين بَعِي عِاند كے سائے (عاندنی) أَمْشِي في ظِلِّ القَمَرِ، فَالْتَفَتَ فَرَآني مِن (آپ مَ يَجِهِ يَجِهِ) عِلِي لگا- بِن آپ مرت تو فقال: «مَنْ هذا؟»، فقلتُ: أَبو ذَرِّ. مجھے وكي ليا اور فرمايا عيد كون ہے؟ ميں نے كما ابو ذر رمنالله - (بخاری و مسلم)

متفقٌ عليه .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب المكثرون هم المقلّون ـ وصحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب الترغيب في الصدقة.

> ٨٧٦ ـ وعن أُمِّ هَانِيءٍ رضي الله عنها قالتْ: أَتَيْتُ النبيُّ ﷺ وَهُوَ يَغْتَسِلُ وَفَاطِمَةُ تَسْتُرُهُ، فقال: «مَنْ هذه؟» فقلتُ: أَنَا أُمُّ هَانِيءٍ. متفقٌ عليه.

۸۷۱/۳ حضرت ام هانی رین نیان فرماتی میں کہ میں نی ملٹھ کیا کے یاس آئی جبکہ آپ عسل فرما رہے تھ اور فاطمه ( رَثُنَ الله ) آب م كويرده كئه موئ تفين 'آب كي ن یوچھا' یہ کون ہے؟ میں نے کما' میں ام ھانی جوں۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري وصحيح مسلم \_ وقد سبق في رقم٨٦٤.

٨٧٨- فوائد: يه روايت اس سے قبل بھي گزر چکي ہے ' ملاحظہ ہو باب نمبر١٣٧ ، رقم ٢ / ٨٦٣ (ليكن يهال باب کی مناسبت سے دوبارہ ذکر کی گئی ہے)

> ٨٧٧ ـ وعن جابرٍ رضي الله عنه قال: أَتَيْتُ النبيِّ عَلَيْةٌ فَدَقَفْتُ البَابَ، فقال: «مَنْ ذا؟» فقلتُ: أَنَا، فقال: «أَنَا أَنَا؟!» كَأَنَّهُ كُرِهَهَا. متفقٌ عليه.

م / ٨٧٧ حضرت جابر رہائشہ سے روایت ہے کہ میں نبی کریم ملٹھیے کے پاس آیا اور دروازہ کھٹکھٹایا تو آپ نے یو چھا' کون ہے ہی؟ میں نے کما "میں" ہوں آپ نے فرمایا "میں میں" (کیا ہے؟) گویا آپ کے اسے برا سمجها- (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب إذا قال من فقال أنا ـ وصحيح مسلم، كتاب الاستئذان، باب كراهة قول المستأذن أنا، إذا قيل من هذا، برقم٥ ٢١٥.

٨٨٧- فوائد: (١) خركوره روايات سے واضح بے كه اندر سے جب اجازت طلب كرنے والے كى بابت يوجها جائے تو وہ سیر نہ کے 0 "میں0" بلکہ اپنا نام (اور اگر کنیت سے مشہور تو کنیت) بتلائے (۲) دروازہ کھٹکھٹانا بھی اور آج کل گھنٹی بجا دینا بھی اجازت طلب کرنے کے مفہوم میں واخل ہے۔ پھر جب صاحب خانہ دروازے پر آئے تو اسے پہلے سلام کیا جائے اور پھر کوئی گفتگو کی جائے۔

١٤٢ بَابُ اسْتِخْبَابِ تَشْمِيتِ ١٢٢ جِينَكُ والاجب الحمدلله كه تو اس كوجواب ميں ير حمك الله كمنا الْعَاطِس إِذَا حَمِدَ

اللهَ تَعَالَى وَكَرَاهَةِ تَشْمِيتِهِ إِذَا لَمْ يَحْمَدِ مُسْتَحْبِ اور شركه نَوْجواب دينا بهي نايبنديده ہے اور چھینک کاجواب دینے "چھینکنے اور جائی کے آداب کابیان

١ / ٨٨٨ حفرت ابو مريره رفاتند سے روايت ہے نبي كريم التي يل نه فرمايا ' ب شك الله تعالى چينك كو يسند اور جمائی کو ناپند کرتا ہے ' پس جب تم میں سے کسی کو الله تَعالى كَانَ حَقّاً عَلَى كُلِّ مُسْلِمِ سَمِعَهُ چِينك آئے اور وہ الحمدلله كے تو ہر اس أَنْ يَقُولَ لَهُ: يَرْحَمُكَ اللهُ، وَأَمَّا التَّاؤُبُ مسلمان كے لئے جو اسے سے سے سے کمنا ضروری ہے فَإِنَّمَا هُوَ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا تَثَاءَبَ أَحَدُكُمْ يرحمك الله (الله تجه يررحم فرمات) لين جمائى فَلْيَرُدَّهُ مَا اسْتَطَاعَ؛ فَإِنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا تَثَاءَبَ توشيطان كى طرف سے ہے۔ پس جب تم میں سے کی کو جمائی آئے تو اپنی طاقت بھر اسے روکے۔ اس کئے کہ جب تم میں سے کوئی جمائی لیتا ہے تو شیطان اس سے ہنتاہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب ما يستُحب من العطاس ويكره من التثاؤب.

٨٨٨- فواكد: چهينك سے انسان كا دماغ بلكا موجاتا اور جسم راحت محسوس كرتا ہے اس كئے يہ بنديده ہے اور اس پر اللہ کی حمد کرٹی چاہیے۔ اس کے برعکس جمائی 'بسیار خوری 'کسل اور ثقل (بوجھ) کی علامت ہے 'اس لئے اسے ناپندیدہ کما گیا ہے' اور اسے روکنے کی تاکید کی گئی ہے' منہ بند کرکے یا منہ پر ہاتھ رکھ کر-اس لئے کہ جس کام سے شیطان خوش ہو' اس سے اجتناب ضروری ہے۔

> ٨٧٩ ـ وعنه عن النبيِّ ﷺ قال: "إذا عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُل: الحَمْدُ للهِ؟ وَلْيَقُلْ لَهُ أَخُوهُ أَوْ صَاحِبُهُ : يَرْحَمُكَ اللهُ. يَهِدِيكُمُ الله وَيُصْلِحُ بَالَكُمْ». رواه البخاري.

الله تَعَالَى،

وَبِيَــانِ آدَابِ التَّشْمِيــتِ وَالْعُطَــاس

والتَّنَّاوُّب

أَن النبِيُّ عَيْدٍ قال: «إن الله يُحِبُّ العُطَاسَ،

وَيَكْرَهُ التَّفَاؤُبَ، فَإِذَا عَطَسَ أَحَدُكُمْ وَحَمِدَ

ضَحِكَ مِنْهُ الشَّيْطَانُ» رواه البخاري.

٨٧٨ ـ عن أبي هُريرةَ رضيَ اللهُ عنهُ

۸ / ۸۷۹ سالق راوی ہی سے روایت ہے اسول اللہ اسے چاہیے کہ الحمداللہ کے اور (سٹنے والا) اس کا بھائی یا فَإِذَا قِالَ لَهُ: يَرْحَمُكَ اللهُ، فَلْيَقُلْ: اللهُ اللهُ عَلْيَقُلْ: اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا الله" (الله تجم رحم كرك) بي جب وه اس كو ر مك الله ك تو چينك والا ك يهديكم الله ويصلح بالكم (الله تعالى تهيس بدايت دے اور اور تمارے حال کی اصلاح فرمائے) (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب إذا عطس كيف يشمت.

AAP- فوا كر: اس يس ايك دو سرے كے حق ميس كس طرح دعائے فيركرنے اور احمان كے برلے احمان كرنے

کا سبق ہے جس سے باہم محبت میں اضافہ ہو تا ہے۔ کاش مسلمان اینے مذہب کی ان سمری تعلیمات یر عمل

۸۸۰/۳ حفرت ابوموی بناتش سے روایت ہے کہ عنه قال: سمعتُ رسولَ الله على يقولُ: مِن في رسول الله طني الله طني م و عا عا جب تم «إذا عَطَسَ أَحَدُكُمْ فَحَمِدَ اللهَ فَشَمَّتُوهُ، فَإِنْ مِين سے سی کو چِمِينک آئے اور وہ اس پر اللہ کی حمد كرے (الحمداللہ كے) تو تم اس كے حق ميں وعائے خير كرو (ليني يرحمك الله كهو) اور اكر أس ني الله کی حمد بیان شیں کی تو تم بھی اس کو (ریمک اللہ کے ساته) جواب مت دو- (مسلم)

٥ ٨٨ ـ وعن أبي موسى رضي الله لَمْ يَحْمَدِ الله فَلا تُشَمِّتُوهُ» رواه مسلم.

تحريج: صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب تشميت العاطس.

•٨٨- فواكد: تشميت كے معنى بين فيرو بركت كى دعاكرنا اور بعض كے نزديك معنى بين الله تعالى تجھے الی چیزول سے دور رکھ جن سے تیرے دسمن خوش ہول۔

٨٨١ ـ وعن أنس رضي الله عنه ٣/ ٨٨١ حضرت انس رالتي سے روايت ہے كه نبي قال: عَطَسَ رَجُلانِ عِنْدَ النبيِّ عَيْكِ فَشَمَّتَ كُمِيمُ مِلْتَهَيْمُ كَ بِإِس وو آوميوں كو چھينك آئى، تو آپ أَحَدَهُمَا وَلَمْ يُشَمِّتِ الآخَرَ، فَقَالَ الَّذِي لَمْ نَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَي كُو جواب ويا (ليمني اس كے لئے يُشَمِّنُهُ: عَطَسَ فُلانٌ فَشَمَّتَهُ، وَعَطَسْتُ يرحمك الله كما) اور وو مرے كو جواب شير ويا " فَلَمْ تُشَمِّنْنِي! فَقَالَ: «هٰذَا حَمِدَ اللهَ، وَإِنَّكَ لِين جَس كُو آبِ اللهِ عَواب سين ويا تَهَا اس في كما اللهُ عَمْ اللهَ عَلَمَا اللهِ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَا اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ ال فلال شخص کو چھینک آئی تو آپ نے اسے جواب دیا اور مجھے چھینک آئی تو آپ نے مجھے جواب شیں دیا۔ آپ ؓ نے فرمایا' اس مخص نے (جب اس کو چھینک آئی) الحمدلله كما اور تونے اللہ كى حمد نيس كى-(بخاري ومسلم)

لَمْ تَحْمَدِ الله». متفق عليه.

تحريج: صحيح بخاري، كتاب الأدب، باب لا يشمت العاطس إذا لم يحمد \_ وصحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب تشميت العاطس.

٨٨١- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه رعائے فير كا متحق ورى ہے جو سنت كے مطابق چينك آنے ي الحمدلله كه- ورنه جواب ديخ كي ضرورت نييل وان اكر ات منظ كاعلم نيي لو ات سمجما دينا -2-6

٨٨٢ ـ وعن أبي هريرة وضي الله ٥ / ٨٨٨ حفرت ابو بريره بخاتي سے روايت ہے كه عنه قال: كان رسولُ اللهِ ﷺ إذا عَطَسَ رسول الله الله الله عَلَيْم كو جب چِينك آتى تو آپ اپنے منہ پر ابنا ہاتھ یا ابنا کپڑا رکھ لیتے اور اس کے ذریعے سے اپنی آواز کو ہلکا یا بہت کرتے۔ راوی کو شک ہے کہ حضرت انس ( بناٹھ ) نے خفض کا لفظ استعال کیا تھا یا غض کا' (مفہوم دونوں کا ایک ہی ہے)

غَضَّ ـ بهَا صَوْتَهُ. شَكَّ الراوي. رواه أبو آوازكو داود، والترمذي وقال: حديث حسن انس (مِ صحيح

وَضَعَ يَدَهُ أَوْ ثَوْبَهُ عَلَى فِيهِ، وَخَفَضَ ـ أَوْ

صحيح. (مهموم دوتول

(ابو داؤد ' ترمذي ' حسن صحح)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في العطاس ـ وسنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في خفض الصوت وتخمير الوجه عند العطاس.

۸۸۲- فوائد: یہ ایک نمایت ہی اہم بات ہے جو اس حدیث میں بیان ہوئی ہے۔ بالخصوص مجلس میں یہ بہت ضروری ہے کہ چھینک کے وقت منہ پر ہاتھ یا کپڑا رکھ لیا جائے تاکہ ایک آواز پست ہوجائے ' دو سرے ' منہ اور ناک سے نکلنے والے ذرات دو سرول کے لئے ناگواری کا باعث نہ بنیں۔ اس سے یہ اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اسلام نے جمال تہذیب و شائشگی کی تعلیم دی ہے وہال دو سرول کے احساسات کا خیال رکھنے کی بھی تلقین کی ہے۔ سجان اللہ اکتنا عالی شان دین ہے اسلام۔

۸۸۳ وعن أبي موسى رضي الله ٢/ ۸۸۳ حفرت ابوموى رفاقتر سے روايت م که عنه قال: كان اليهودُ يَتَعَاطَسُونَ عِنْدَ يهودى رسول الله طَلَيْكِمْ كَ پاس به تكلف جِهنكة اس رسول الله عَلَيْكِمْ كَ بِاس به تكلف جِهنكة اس رسول الله عَلَيْهُ، يَرْجُمونَ أَنْ يَقُولَ لهم: اميد پر كه آپ ان كے لئے ير ممك الله كبيں گے ليكن يرْحَمُكُمُ الله ، فيقولُ: «يَهْدِيكُمُ الله وَيُصْلَحُ آپ اس كى بجائے) كتے يهديكم الله يَرْحَمُكُمُ الله ، دواه أبو داود، والترمذي وقال: ويصلح بالكم - (ابو داود " ترفرى " حس صحح ) حديث حسن صحيح .

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، كيف يشمت الذمي؟ \_ وسنن ترمذي، أبواب الأدب، باب ما جاء كيف يشمت العاطس؟.

۸۸۳- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ غیر مسلموں کی چھینک کے جواب میں صرف یہدیکم الله ویصلح بالکم کما جائے۔

ما الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ: ﴿ مَمْ الله الله الله الله الله عنه قال: قال رسولُ الله على على الله عنه قال: قال رسولُ الله على عنه قال: على على عنه على الله عنه قال: قال رسولُ الله على عنه على الله عنه قال عنه بند كرك الله الله عنه أحدكُم فليُمْسِك بِيدِهِ عَلَى عَنْ كُو جَمَائَى آئَ وَ الله باتھ سے ابنا منه بند كرك فيه، فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَدْخُلُ الله رواه مسلم. الله كه شيطان اندر واخل بهوجاتا ہے۔ (مسلم) تخريج: صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، باب تشميت العاطس وكراهة التناؤب.

۸۸۴- فوائد: جمائی کے وقت منہ کو ہاتھ سے بند کرلینا چاہیے۔ اسی طرح اس موقع پر آواز نکالنے سے بھی منع کیا گیا ہے' اس سے بھی شیطان ہنتا اور خوش ہوتا ہے۔ گویا شیطان کو ذلیل کرنے اور اسے ناکام بنانے کا کوئی

157 - بابُ اسْتِحْبَابِ الْمُصَافَحَةِ عِنْدَ ١٢٣ ملاقات كوفت مصافحه كرنے 'خنده اللّقاءِ وبشَاشَةِ الْوَجْهِ وَتَقْبِيلِ يَدِ الرَّجُلِ روكَى سے پیش آنے 'نیک آدمی كم المق كو الصّالح، وتَقْبِيلِ وَلَدِهِ شَفَقَة ، وَمُعَانَقَةِ اور شفقت سے اپنے بچ كو چو منے اور سفر الْقَادِم مِنْ سَفَرٍ ، وَكَرَاهِيةِ الإنْجِنَاءِ سے آنے والے سے معافقه كرنے ك الْقَادِم مِنْ سَفَرٍ ، وَكَرَاهِيةِ الإنْجِناءِ مستحب ہونے كا اور جھك كر ملنے ك مكروه مستحب ہونے كا اور جھك كر ملنے ك مكروه مونے كا يان۔

م ۸۸۰ عن أبي الخطّابِ قَتَادَةً قال: 1/ ۸۸۵ ابو الخطاب قاده بيان كرتے بيں كه ميں نے قلت كُلنَّ الله الخطاب قاده بيان كرتے بيں كه ميں نظامت كُلنَّ الله الله الله عليه كرام رضوان أَصْحَابِ رسولِ الله عليه قال: نَعَمْ. دواه الله عليهم ميں مصافح كا معمول تھا؟ انهول نے جواب البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب المصافحة.

۸۸۵- قوائد: مصافحة 'صفحة سے مفاعله کے وزن پر ہے جس کے معنی ہیں ایک ہھیلی کو دو سرے معنی ہیں ایک ہھیلی کو دو سرے مخص کی ہھیلی سے ملانا- اس لفظ سے ہی واضح ہوتا ہے کہ مصافحہ ایک ہاتھ سے کرنا چاہیے اور مسنون طریقہ بھی ہی ہے- بسرحال سلام کے ساتھ مصافحہ بھی صحابہ "کا معمول تھا-

۸۸۲ - وعن أنس رضي الله عنه قال: ۸۸۲ حفرت انس رفات سے روایت ہے کہ جب لممًا جَاءَ أَهْلُ الْيَمَنِ قال رسولُ الله عَنه قال: کم ۸۸۲ حفرت انس رفات ہے کہ جب لممًا جَاءَ أَهْلُ الْيَمَنِ قال رسولُ الله عَنْهُ: «قَدْ مِمن والے آئے تو رسول الله الله عَنْهُمَا رسول الله الله عَنْهُمَا رسول الله الله عَنْهُمَا وَالله عَنْهُمَا وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ عَنْهُمَا وَاللهُ عَنْهُمُ عَنْهُمَا وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ عَنْهُمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِي اللهُ عَنْهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَلّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلِلْ اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْ وَلَا اللّهُ وَلِلْهُ وَلَا الللللهُ وَلَا الللللهُ وَلِلْمُ وَلِلْ الللللهُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَلِلْمُ وَلَا مُلْكُمُ وَلَا الللللهُ وَلَا اللللهُ وَلَا الللهُ وَلَّا مُعَلّمُ وَلَا اللللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللللهُ وَلِلْمُ وَلَا الللللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللللهُ وَلِلْ الللهُ الللهُ اللّهُ وَلِلْمُ اللللللهُ وَلَا اللللهُ وَلَا اللللهُ وَلَا الللهُ الللهُ وَ

(اسے ابو داؤد نے سند صحیح کے ساتھ روایت کیا)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب المصافحة.

۱۸۸۲ فوا کد: اس سے معلوم ہو تا ہے کہ مصافحہ کرنے کا طریقہ کین میں رائج تھا' وہاں سے کچھ لوگ نبی کریم طاقع کی خدمت میں حاضر ہوئے اور یمال بھی آگر انہوں نے اس کا اظہار کیا' جے ٹبی ماٹھیلم نے بھی پند فرمایا' لیوں یہ آپ کی تقریری سنت ہوگئ۔ آنخضرت ماٹھیلم نے اپنے سے پہلے جو اچھے طریقے مروج تھے وہ رہنے دیئے اور جو برے تھے وہ بدل دیئے۔ گویا نبی ماٹھیلم کو ہر بات میں حسن پند تھا اور بھے ناپند۔

١٨٨٧ وعن البَرَاءِ رضي الله عنه ٣ / ٨٨٧ حفرت براء بن عازب رفائق سے روايت مال : قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ: «مَا مِنْ مُسْلِمَيْنِ مِنْ مُسْلِمَيْنِ مِنْ مُسْلِمَيْنِ مِنْ مُسْلِمَيْنِ مِنْ مُسْلِمَان بابم

يَلْتَقِيَانِ فَيَتَصَافَحَانِ إِلَّا غُفِرَ لَهُمَا قَبْلَ أَنْ اللَّقَات كُرِينِ اور مصافحه كرين و قبل اس ك كدوه جدا مول ان كو بخش ديا جاتا ہے- (ابو داؤد) يَفْتَرَقَا» رواه أبو داود.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب المصافحة.

٨٨٨- فوا كد: بخش دي جانے كا مطلب ہے كه ان كے صغيره كناه معاف كرديئ جائے ہيں كيونكه كبيره كناه توبہ کے بغیر اور حقوق العباد' ان کی ادائیگی کے بغیر معاف نہیں ہوں گے۔ بسرحال ایک مسلمان کی دو سرے مسلمان سے ملاقات اور مصافحہ جمال ازدیاد محبت کا باعث ہے ' وہاں مغفرت ذنوب کا بھی سبب ہے۔

٨٨٨ ـ وعن أنس رضي الله عنه ٣ / ٨٨٨ حفرت الس رفائة سے روایت ہے كہ ایک قال: قالَ رَجُلٌ: يا رسولَ اللهِ! الرَّجُلُ مِنَّا آوى نے كما اے اللہ كے رسول! مم ميں سے آوى يَلْقَى أَخَاهُ أَوْ صَدِيقَهُ، أَيَنْحَنِي لَهُ؟ قال: ايخ بِهائي يا دوست كو ملتا م توكيا وه اس ك سامن «لا» قال: أَفَيَلْتَزَمُهُ وَيُقَبِّلُهُ؟ قال: «لا» جَهَدُ؟ آبٌ عَ فرمايا سي اس في يوچها كيا بس اس قال: فَيَأْخُذُ بِيدِهِ وَيُصَافِحُهُ؟ قال: «نَعَمْ». عاليث جائ اور اس كا بوسر اع؟ آب عن فرمايا نہیں۔ اس نے کما کیں اس کا ہاتھ پکڑے اور اس سے مصافحہ کرے؟ آپ نے فرمایا ہاں۔

رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

(ترندی سی مدیث حسن ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في المصافحة.

٨٨٨- فوا كد: اس مين ملاقات ك وقت جمكني كى ممانعت ہے۔ بعض كہتے ہيں كد ركوع كى حد تك جمكنا منع ہے لیکن حدیث میں جھکنے سے مطلقاً رو کا گیا ہے اس لئے جھکنا مطلقاً ہی ممنوع ہوگا۔ جب مطلقاً جھکنا ممنوع ہے تو جھک کر کسی کے گھٹنوں اور پیروں کو ہاتھ لگانا کیوں کر جائز ہوگا؟ جو اہل بدعت اور پیریرستوں میں رائج ہے۔ دو سرے اس حدیث میں معانقہ (گلے ملنے سے) بھی رو کا گیا ہے اور بوسہ سے بھی۔ تو اس کا مطلب پیہ ہے کہ ہر مرتبہ جب ملے تو معانقہ کرے اور بوسہ لے بیہ جائز نہیں۔ ہال مدت کے بعد یا سفرے آکر ملے تو معانقہ کرسکتا ہے جیسا کہ کئی احادیث میں آیا ہے۔ تیسرے' اس میں بھی ایک ہاتھ سے مصافحہ کرنے کی صراحت ہے۔ اس میں یہ نہیں پوچھا گیا کہ دونوں ہاتھوں کو پکڑے اور مصافحہ کرے ' بلکہ اس نے پوچھا' اس کے ہاتھ کو بکڑے اور مصافحہ کرے۔ جس کا جواب نبی طافیا نے اثبات میں دیا۔ جس سے مصافحے کا مسنون طریقہ ایک ہاتھ سے مصافحہ كرنا معلوم ہوا۔

٨٨٩ ـ وعن صَفْوَانَ بن عَسَالٍ ٥ / ٨٨٩ حضرت صفوان بن عسال بناتَّة سے روایت رضي الله عنه قال: قال يَهُودِيُّ لِصَاحِبِهِ: ہے كہ ايك يمودى نے اپنے ماتھى سے كما ، چل بم اذْهَبُ بنَا إلى هذا النَّبيِّ، فَأَتَيَا اس يَغْيرك إس عِلين بين وه وونون رسول الله ملَّ إيم رسولَ الله ﷺ، فَسَأَلاهُ عَنْ تِسْع آياتٍ كياس آئے اور آپ سے (حفرت مویٰ کو دی سی) نو واضح نشانیوں کی بابت پوچھا' راوی نے آگے مدیث

بَيِّنَاتٍ؛ فَذَكَرَ الحَديث إلى قوله: فَقَبَّلا يَدَهُ

وَرِجْلَهُ، وقالا: نَشْهَدُ أَنَّكَ نَبِيٌّ. رواه بيان كى بس ميں بيه بھى ہے كہ ان دونوں يهوديوں نے آپ کے ہاتھ اور پیر کو بوسہ دیا اور کما' ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ میغیر ہیں- (اسے ترمذی وغیرہ نے سیج سندول سے روایت کیا ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في قبلة اليد والرجل ـ وسنن نسائي، كتاب السير، وكتاب المحاربة \_ وسنن ابن ماجة برقم٥٠٣٠.

۸۸۹- فوائد: به روایت مذکورہ تینوں کتابوں میں ہے۔ لیکن ایک تو ان کی سندیں الگ الگ نہیں ہیں جیسا کہ امام نووی کے قول اسانید صححہ کے الفاظ سے بظاہر معلوم ہوتا ہے بلکہ یہ بفول شیخ البانی تینوں جگہ ایک ہی سند سے مروی ہے۔ دو سرے اس سند میں عبداللہ بن سلمہ مرادی راوی ہے جے حفاظ حدیث اور محققین نے ضعیف قرار دیا ہے چنانچہ شخ البانی حفظ اللہ نے اسے ضعیف الى داؤد 'ضعیف الترمذی اور ضعیف سنن النسائی میں درج

٨٩٠ وعن ابنِ عمر رضي الله ٢/ ٨٩٠ حفرت ابن عمر رشي الله عصم منقول ٢ عنهما قصةٌ قال فيها: فَدَنَوْنَا مِنَ النَّبِيِّ عِلَيْ جَس مِين وه بيان كرتے بين كه بم نبي ملتَّ الله كے قريب آئے اور آپ کے ہاتھ کو ہم نے بوسہ دیا۔ (ابو داؤد) فَقَبَّلْنَا يَكَهُ. رَوْاه أَبُو دَاوُد.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب قبلة اليد، وأواخر كتاب الجهاد .

• 19- فوا کد: اس کی سند میں بھی بزید بن ابی زیاد ہاشمی رادی ہے جو ضعیف ہے۔ آخری عمر میں اس کا حافظہ خراب ہو گیا تھا' اسی لئے شخ البانی نے اسے بھی ضعیف ابی داؤد اور ضعیف ابن ماجہ میں درج کیا ہے۔ تاہم بعض دیگر علماء نے کہا ہے کہ اس باب میں اس کے علاوہ بھی بعض روایات آتی ہیں جن کا مجموعہ اس امریر دلالت کرتا ہے کہ بعض موقعوں پر بعض صحابہ نے نبی ماٹھایا کی دست بوسی کی ہے -اس کئے عادت بنائے بغیراگر کسی بزرگ يا متقى عالم كى دست بوسى كرلى جائے تو جائز ہے- (رياض الصالحين به تحقيق الشيخ شعيب الارنوؤط عبدالعزيز رباح واحمر يوسف الدقاق)

۷ / ۸۹۱ حضرت عائشه رشی این فرماتی بین که حضرت زید بن حارثہ مدینہ آئے جبکہ رسول اللہ ملٹھایام میرے گھر میں تھے' پس زید آپ کے پاس آئے اور دروازہ کھٹکھٹایا' پس نبی ملٹھایم (شوق و وارفتکی کے عالم میں) اینے کیڑے تھیٹتے ہوئے ان کی طرف گئے' ان سے معانقه کیا اور ان کا بوسه لیا- (ترمذی مسن ہے)

٨٩١ ـ وعن عائشةَ رضي الله عنها قالت: قَدِمَ زَيْدُ بِنُ حَارِثَةَ الْمَدِينَةَ ورسولُ اللهِ ﷺ في بَيْتِي، فأتَاهُ فَقَرعَ الْبَابَ، فَقَامَ إِلَيْهِ النبيُّ ﷺ يَجُرُّ ثُوبَهُ، فَاعْتَنَقهُ وَقبَّله. رواه الترمذي وقال:

الترمذي وغيره بأسانيد صحيحةٍ.

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الاستئذان، باب ما جاء في المعانقة والقبلة.

٨٩١ فوا كد: اسے بھي شيخ الباني نے ضعيف قرار ديا ہے 'اس ميں محمد بن اسحاق راوي ہے جو تدليس ميں مشهور

ہے- اس کے علاوہ بھی اس میں دو اور راوی ضعیف ہیں (ریاض الصالحین بہ تحقیق الشیخ شعیب الارنووط) بسرحال علمائے محققین اور حفاظ حدیث کے نزدیک بوسہ لینے والی روایات سندا" مجروح اور ضعیف ہیں- اس کئے ملاقات کے وقت صرف ایک ہاتھ سے مصافحہ کیا جائے البتہ معانقہ کرنا جائز ہے۔ بعض علماء نے معانقہ کو مستحب بتایا ہے۔ بعض ممالک میں بوسہ کا بہت رواج ہے انہیں اس سے بچنا چاہئے' اس سے اور دروازے بھی کھل کتے ہیں۔

٨٩٢ ـ وعن أبي ذرِّ رضي الله عنه ٨ / ٨٩٢ حضرت الوذر بخاتم عن روايت ب كه مجم قال: قال لى رسولُ اللهِ عَلِينَ : «لَا تَحقِرَنَ عَ رسول الله مَلْهُ اللهِ عَرالي كه كسى بهى بهلائى كو بركز مِنَ المَعْرُوفِ شَيْئاً، وَلَوْ أَنْ تَلْقَى أَخَاكَ حقيرت جاننا الرَّجِه تيرا الني بَعالَى سے خندہ روكى سے ملنا ہی ہو (لینی اسے بھی معمولی نیکی نہ سمجھنا' بیہ بھی بردی نیکی ہوسکتی ہے)۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، وقد سبق في باب استحباب طيب الكلام وطلاقة الوجه، برقم ٦٩٥.

بِوَجْهِ طَليقٍ» رواه مسلم.

٨٩٢ - فواكد: يه حديث باب استحباب طيب الكلام وطلاقة الوجه مين كزر چكى ب- ديكي رقم ٣/ ١٩٥

٨٩٣ ـ وعن أبي هريرة كرضي الله ٩/ ٨٩٣ حفرت ابو بريره بخالف سے روايت ہے كه ني رضي الله عنهما، فقال الأَقْرَعُ بنُ حَابِسٍ: حابس في كما ميرے وس بي بي ميں في تو ان ميں إِنَّ لَي عَشَرَةً مِنَ الْوَلَدِ مَا قَبَّلْتُ مِنْهُمْ أَحَداً. ع كسى كوبوسه نيس ديا يس نبى ما الريم في ما ورحم فق الكرسولُ الله على: «مَنْ لا يَرْحَم نهي كرتا اس يرمم نهي كياجاتا-

لا يُرْحَمُ !» متفقٌ عليه. (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري وصحيح مسلم، وقد سبق في باب تعظيم حرمات المسلمين برقم٥٢٢.

**٨٩٣- فواكد: يه حديث بهي باب تعظيم حرمات المسلمين رقم ٧ / ٢٢٥ مين گزر چكي ہے۔ بچوں كو پيار كرنا اور ان** کو چومنا' رحم و شفقت کا ایک حصہ ہے 'جو اس سے محروم ہوتا ہے اور لوگوں سے رحم و شفقت کامعاملہ نہیں كرتا وہ اللہ كى رحمت سے محروم رہ سكتا ہے۔ اسى لئے دو سرى حديث ميں فرمايا گيا ہے' تم زمين والوں ير رحم كرو' آسان والاتم ير رحم فرمائ كا- ارحم من في الارض ويرحمك من في السماء اور ارحموا ترحموا واغفروا يغفرلكم (صحح الجامع الصغيررقم ٨٩٧ ، ٨٩٤ ، ج ١ ص ٢١٢) "تم رحم كروتم ررحم كيا جائے گا'تم معاف کرو' تہیں معاف کردیا جائے گا۔"



# ٦ ـ كتَابُ عِيَادَةِ الْمَريْضِ

١٤٤ ـ بَابُ عِيَادَةِ الْمَرِيْضِ، وَتَشْيِيْعِ الْمَيِّتِ وَالصَّلاَةِ عَلَيْهِ، وَتَشْيِيْعِ الْمَيِّتِ وَالصَّلاَةِ عَلَيْهِ، وَحُضُوْرِ دَفْنِهِ وَالْمُكْثِ عِنْدَ قَبْرِهِ بَعْدَ دَفْنِهِ

۱۳۴ مریض کی تمارداری کرنے 'جنازے کے ساتھ جانے 'جنازے کی نماز پڑھنے 'اس کی تدفین میں شریک ہونے اور دفنانے کے بعد اس کی قبر پر بچھ دہر ٹھرنے کابیان

ا/ ۱۹۳ حفرت براء بن عاذب رشی سے روایت ہے کہ ہمیں رسول اللہ ملٹی کیا نے مریض کی بیار پری کرنے 'جینئنے والے کی چھینک کرنے 'جنازے کے ساتھ چلنے 'چھینکنے والے کی چھینک کا جواب دینے 'قتم دلانے والے کی قتم پوری کردیئے 'مظلوم کی مدد کرنے 'وعوت کرنے والے کی دعوت قبول کرنے اور سلام کے پھیلانے اور عام کرنے کا تھم دیا۔ (بخاری و مسلم)

معازب رضي الله عنهما قال: أَمَرَنَا رسولُ اللهِ عَلَيْ رضي الله عنهما قال: أَمَرَنَا رسولُ اللهِ عَلَيْ المَسرِيض، وَاتبَاعِ الجَنَازَةِ، وَتَشْمِيتِ الْعَاطِسِ، وَإِبْرَارِ المُقْسِمِ، وَنَصْرِ المَقْلُومِ، وَإَجَابَةِ الدَّاعِي، وَإِفْشَاءِ السَّلام. متفقٌ عليه.

تخریج: صحیح بخاری وصحیح مسلم، وقد سبق فی کتاب السلام، برقم ۸٤٧. فاکده: به مدیث کتاب السلام رقم ۲ / ۸۴۷ میں گزر چکی ہے۔ یمال باب کی مناسبت سے دوبارہ ذکر کیا ہے۔

مه الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْهِ قال: «حَقُّ المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ عَلَى المُسْلِمِ خَمْسَ : رَكُّ السَّلامِ، وَعِيَادَةُ المَريضِ، وَاتَّبَاعُ الجَنَائِزِ، وَإِجَابَةُ الدَّعْوَةِ، وَتَشْمِيتُ الْعَاطِسِ» متفقٌ عليه.

۲ / ۸۹۵ حضرت ابو ہریرہ رہائٹھ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ملٹی لیا نے فرمایا' مسلمان کے مسلمان پر پانچ حق میں' سلام کا جواب دینا' بیار کی مزاج پرسی کرنا' جنازوں میں پیچھے چلنا' دعوت کا قبول کرنا اور چھینگنے والے کی چھینک کا جواب دینا۔ (بخاری و مسلم)

علیه . ۱۹۵۵ فوا کد: به روایت بھی باب تعظیم حرمات المسلمین ' رقم ۱۷ / ۲۳۸ میں گزر چکی ہے۔

۳ / ۸۹۱ سابق راوی ہی سے روایت ہے رسول اللہ طاقی نے فرمایا کے شک اللہ تعالی روز قیامت فرمائے گا' اے آدم کے بیٹے! میں بیار ہوا' تو تو نے میری عیادت (مزاج پرسی) نہیں کی۔ انسان کے گا' اے عیادت (مزاج پرسی) نہیں کی۔ انسان کے گا' اے

معنه قسال: قسال مرسولُ اللهِ عَلَيْ: «إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ اللهَ عَامَةِ: يَا ابْنَ آدَمَ! مَرضْتُ فَلَمْ تَعُدْنِي! قَال: يَارَبِّ! كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ قَال: يَارَبِّ! كَيْفَ أَعُودُكَ وَأَنْتَ رَبُّ

عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ؟ يَا ابْنَ آدَمَ! اسْتَطْعَمْتُكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي! قال: يَا رَبِّ!

كَيْفَ أُطْعِمُكَ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمِينَ؟! قال: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ اسْتَطْعَمَكَ عَبْدِي فُلانٌ فَلَمْ تُطْعِمْهُ، أَمَا عَلَمْتَ أَنَّكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ لَـوَجَـدْتَ ذٰلـكَ عِنْـدِي؟ يَـاابْـنَ آدَمَ! اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقنى! قال: يَا رَبِّ! كَيْفَ أَسْقِيكَ وَأَنْتَ رَبُّ العَالَمِينَ؟! قال: اسْتَسْقَاكَ عَبْدِي فُلانٌ فَلَمْ تَسْقِهِ! أَمَا عَلَمْتَ أَنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ لَوَجَدْتَ ذَٰلِكَ عِنْدِي؟» رواه مسلم.

العَالَمِينَ؟! قال: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي ميرے رب! ميں كيے تيرى عيادت كرتا جب كه تو تمام فُلاناً مَرِضَ فَلَمْ تَعُدُهُ؟ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ جَمَانُون كَا يِرُورُوكَارِ ہے۔ الله تعالى فرمائے گا كيا تجھے علم نہیں تھا کہ میرا فلال بندہ بیار ہوا لیکن تو نے اس کی مزاج برسی نہیں کی۔ کیا تھے علم نہیں تھا اگر تو اس کی یمار پرسی کرتا تو یقیناً تو مجھے اس کے پاس پاتا (لیعنی میری رضا تخمِے حاصل ہوجاتی) اے آدم کے بیٹے! میں نے تجھ سے کھانا مانگا تھا لیکن تو نے مجھے کھلایا نہیں' وہ کے گا' اے میرے رب! میں مجھے کس طرح کھانا کھلاتا جب کہ تو تو تمام جمانوں کا پالن ہار ہے۔ اللہ فرمائے گا' کیا تحقی معلوم نہیں تھا کہ میرے فلال بندے نے تجھ سے کھانا مانگا تھا' یس تونے اسے کھانا نہیں کھلایا۔ کیا تجھے علم نہیں تھا کہ اگر تو اسے کھانا کھلاتا تو یقینا مجھے اس کے یاس یا تا۔ اے آدم کے بیٹے! میں نے تجھ سے یانی طلب کیا تھا تو تونے مجھے یانی نہیں بلایا' وہ کے گا' اے میرے رب! میں تھے کیسے پانی بلاتا تو تو تمام جمانوں کا رب ہے۔ اللہ تعالی فرمائے گا تجھ سے میرے فلال بندے نے یانی مانگا تھا مگر تونے اسے پانی نہیں بلایا۔ کیا تونے نہیں جانا' اگر تو اس کو پانی بلادیتا تو یقیناً مجھے اس کے پاس یا تا۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل عيادة المريض.

٨٩٢- فواكد: النحلق كلهم عيال الله 'تمام مخلوق الله كاكنبه ب فاحبهم الى الله انفعهم لعیالہ پی وہ مخص اللہ کو سب سے زیادہ محبوب ہے جو اس کے کنے کے لئے زیادہ نفع بخش ہے۔ یہ روایت اگرچه سندا ضعیف ہے (دیکھئے الجامع الصغیر مع شرحہ فنخ القدیر' ج ۳' ص ۵۰۵) لیکن متن میں مذکورہ روایت کامفہوم بھی میں ہے جواس میں بیان ہوا ہے- اللہ کی ضرورت مند مخلوق کی خدمت کرنا اور ان کے ساتھ اچھا برتاؤ كرنا الله كو بهت پند ہے اور اس كى وہ بهترين جزاء عنايت فرمائے گا- اس ميں اہل حاجات كے ساتھ حسن سلوک کرنے کی نمایت موثر اور بلیغ انداز میں تعلیم دی گئی ہے۔

٨٩٧ ـ وعن أبي موسى رضي الله ٢ / ٨٩٧ حضرت ابوموئي بنائير سے روايت ہے ، عنه قال: قال رسولُ اللهِ عَيَالَةِ: «عُودُوا رسول الله مَلْهَايِم نَ فرمايا مربض كي عياوت كرو ، بموك

المَريضَ، وَأَطْعِمُوا الجَائِعَ، وَفُكُّوا كُوكُهانا كطاؤ اور قيري كورماكراؤ- (بخاري)

العَانِي "رواه البخاري «العَانِي»: الأَسِيْر. العَانِي كِي معنى جِي "قيدي

تَحْويج: صحيح بخاري، كتاب المرضى، باب وجوب عيادة المريض.

١٩٥٨ - فواكد: اسلام ن مسلمانول كوبابهم تعاون كرن كى جو تاكيدكى ب كذشته حديث كى طرح بيه حديث بعي ای تعلیم کا حصہ ہے۔ قیدی سے مراد وہ مسلمان قیدی ہے جو کسی طریقے سے یا جنگ میں کافروں کا قیدی بن گیا ہے۔ ایسے مسلمان قیدیوں کو کفار کے زندال خانوں سے آزاد اور رہا کرانا ضروری ہے اور ای میں وہ قیدی بھی آسکتے ہیں جو ناجائز مقدمات میں کینے ہوئے یا جیلوں میں محبوس ہوں۔ اور اس طرح وہ بھی اس میں شامل ہیں جو قرضول کے بوجھ تلے دہے ہوئے یا کسی کے ضائتی بننے کی دجہ سے مالی تعاون کے ضرورت مند ہول- ان کو بھی اس بوجھ سے نکالنا اور ذلت و خواری سے بچانا ضروری ہے۔

٨٩٨ ـ وعن ثَوْبَانَ رضي اللهُ عنه ٥ / ٨٩٨ حضرت لوَّبان بناتُم سي روايت ب عن كريم عن النبيِّ على قال: «إنَّ المُسْلِمَ إذا عَادَ طَلْحَيْمِ فَ قُرَالًا كَدَ مُسْلَمَان جب اين مسلمان بمائي كي أَخَاهُ المُسْلِمَ لَمْ يَزَلْ في خُرْفَةِ الْجَنَّةِ حَتَّى عَباوت كراً ہے او واپس آنے تك وہ جنت كے ازہ يَرْجِعَ " قِيلَ: يَا رسولَ اللهِ! وَمَا خُرْفَةُ يَطول كَ چِنْتُ مِن مَعروف ربّنا ہے۔ آپ سے بوجھا كيا- حرفة الجنة كيا ع؟ آب من فرمايا اس کے تازہ کھل چنا۔ (مسلم)

الجَنَّة؟ قال: «جَنَاها». رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب البر والصلة. باب فضل عيادة المريض.

٧ / ٨٩٩ حضرت على رفائند سے روایت ہے کہ میں نے ٨٩٩ ـ وعن عَليِّ رضي الله عنه قال: رسول الله طلُّه الله علم كو فرمات بوئ سنا ، جو مسلمان كسي سَمعْتُ رسولَ اللهِ عَلَيْةِ يقولُ: «مَا مِنْ مُسْلم مسلمان کی صبح کے وقت مزاج برسی کرتا ہے تو شام تک يَعُودُ مُسْلِماً غُدُوَةً إِلَّا صَلَّى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفً سر ہزار فرشتے اس کے لئے دعائے خرکرتے رہتے ہیںاور مَلَكٍ حَتَّى يُمْسِيَ، وَإِنْ عَادَهُ عَشيَّةً إِلَّا صَلَّى اگر شام کے وقت بیار پری کرتا ہے تو می تک ستر ہزار عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى يُصْبَحَ، وَكَانَ لَهُ خَريفٌ في الجَنَّةِ». رواه الترمذِي وقال: فرشتے اس کے حق میں دعا کرتے رہتے ہیں اور جنت میں اس کے لئے چنے ہوئے پھلوں کا حصہ ہے۔ المَخْرُوفُ، أي: المُجْتَنَى. (رَّرْمْرِی تَ حدیث حسن ہے) الخریف - چنے ہوئے کیل-

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب ما جاء في عيادة المريض.

١٩٩٨ - فواكد: اس ميں اور اس سے ماقبل كى روايت ميں مريض كى عيادت كى فضيلت بيان كى گئى ہے

ے / ۹۰۰ حفرت انس بناٹند سے روایت ہے کہ ایک يمودي لرُ كا تقا جو نبي ملتَّالِيم كي خدمت كيا كرتا تقا' وه پيار ہوگیا تو نبی طائھیم اس کی عیادت کے لئے اس کے پاس تشریف لے گئے 'یں آیا اس کے مہانے بیٹھ گئے

• ٩٠٠ ـ وعن أنسِ رضي الله ُعنه قال: كَانَ غُلامٌ يَهُودِيُّ يَخْدُمُ النَّبِيُّ عَلَيْةٍ فَمَرضَ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ عِيلِيَّةٍ يَعُودُهُ، فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ فقالَ لَهُ: «أَسْلِمْ» فَنَظَرَ إلى أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَهُ؟ فقال:

أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ، فَأَسْلَمَ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْ اور اس سے فرایا اسلام قبول کرلے اس نے اپنے وَهُوَ يقولُ: «الحَمْدُ للهِ الَّذي أَنْقَذَهُ مِنَ النَّارِ» باپ كى طرف ويكها جو اس كے پاس ہى تھا' تو اس نے ہوگیا۔ پس نبی ملٹی الم بیہ فرماتے ہوئے باہر تشریف لائے تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے اس اڑے کو جنم کی آگ ہے بچالیا۔ (بخاری)

رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب إذا أسلم الصبي فمات هل يصلي عليه؟ . \*\*9- فوائد: اس میں کافر کی عیادت کرنے کااور اسے اسلام قبول کرنے کی دعوت دینے کا' صالحین کی صحبت کے اثرات کا اور اہل کفرسے مایوس نہ ہونے کا اور والدین کا اپنی اولاد کو نیکی اختیار کرنے کی 'گو وہ خود اس سے دور ہوں' تلقین کرنے کا بیان ہے۔

#### ١٤٥ ـ بَابُ مَا يُدْعَى بِهِ لِلْمَرِيضِ

٩٠١ ـ عن عائشةَ رضي الله عنها، أنَّ النبعَّ عِينَ كَانَ إذا اشْتَكَى الإنْسَانُ الشَّيْءَ مِنْهُ، أَوْ كَانَتْ بِهِ قَرْحَةٌ أَوْ جُرْحٌ، قال النَّبِيُّ عَلَيْ بِأُصْبُعِهِ هكذا، وَوَضَعَ سُفْيَانُ بْنُ عُيَيْنَةَ الرَّاوِي سَبَّابَتَهُ بِالأَرْضِ ثُمَّ رَفَعَهَا وقال: «بِسْمِ اللهِ، تُرْبَّةُ أَرْضَِنَا، بريقَةِ بَعْضِنَا، يُشْفَى بِهِ سَقِيمُنَا، بِإِذْنِ رَبِّنَا» متفقٌ عليه.

١٣٥ بيار كو كن الفاظسة دعادي جائے

ا / ۹۰۱ حضرت عائشہ رہی تیا ہے روایت ہے کہ نبی ملی کیا سے جب کوئی آدمی این کسی بیاری کی بابت عرض كرتايا اس كو كوئى چھوڑايا زخم ہوتا تو مبى كريم ملتَّ اپني انگلی کے ساتھ ایسے کرتے اور حدیث کے راوی حفزت سفیان ﷺ نے اپنی انگشت شہادت زمین پر رکھی پھراسے المُعاليا ليعني اس طرح آپ مرتے) اور بيد دعا يرهت "الله ك نام سے مارى زمين كى منى ، ہم ميں سے بعض کے لعاب وہن سے مل کر' ہمارے رب کے تھم ہے' ہارے مریض کی شفایایی کاذر بعد ہوگی"۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الطب، باب رقية النبي ﷺ \_ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب استحباب الرقية من العين والنملة.

اوه- فواكد: (۱) يعني آپ اين انگشت شمادت زمين ير ركه كر الهالية اور اس مين اين لعاب دين كي آميزش كرك مريض ك درد والے جعے يا زخم پر ركھتے اور ذكورہ دعا پڑھتے۔ جس سے اللہ كے حكم سے مريض شفاياب ہوجاتا۔ بعض کے نزدیک بیہ آپ کا معجزہ تھا' اس لئے یہ عمل آپ کے ساتھ خاص تھا کیونکہ یہ مٹی بھی مدینے کی خاص مٹی تھی اور آپ کے لعاب دہن کو بھی خاص شرف حاصل تھا۔ لیکن حافظ ابن حجرعلیہ الرحمہ نے اس قول کو محل نظر کما ہے۔ تھوک اور مٹی تو ظاہری اسباب ہیں جنہیں اختیار کرنے کا تھم ہے' اس میں تاثیر شفاء کا پیدا ہوجاتا من جانب اللہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ یہ دم مسنون ہے اور اس میں اصل تاثیر "باذن ربنا" کے لفظ کی ہے۔ مومن کے منہ کا لعاب اور مٹی خواہ کسی بھی سرزمین کی ہو اس شفائجشی کا صرف ایک حصہ ہیں اور تجربے سے اس دم کا بے حد مؤثر ہونا ثابت ہے۔ (٢) اہل علم و اہل صلاح و تقویٰ کی طرف بھی جسمانی تکالیف کے ازالے اور دعا کے لئے رجوع کرنا جائز ہے بشرطیکہ وہ تعوید گندوں اور مشرکانہ طریقوں سے علاج نہ کرتے ہوں۔

٩٠٢ \_ وعنها أنَّ النبيَّ ﷺ كَانَ ٢ / ٩٠٢ حضرت عائشہ رشي الله على سے روايت ہے كہ نبي يَعُودُ بَعْضَ أَهْلِهِ يَمْسَحُ بِيَدِهِ اليُمْنِي كُمِيمُ مِلْتَاكِمُ اللهُ ویقولُ: «اللَّهُمَّ! رَبَّ النَّاسِ، أَذْهِب وایال باتھ مریض کے درد والے تھے پر پھیرتے اور سے البَأْسَ، وَاشْفِ، أَنْتَ الشَّافِي لَا شِفَاءَ إِلَّا وعارِيهِ اللهِ اللهِ! لوگوں كے يروروگار " تكليف كو دور شِفَاوُكَ، شِفَاءً لا يُغَادِرُ سَقَماً ﴿ مَعْفَ فَرَمَا وَ عَنْ وَشَفَاء عَطَا قَرَمًا تُوى شَفَاء دين والا ب تيرى ہی شفاء شفاء ہے' تو الیم شفاء دے جو بیاری کو نہ چھوڑے (اسے بالکل ختم کردے) (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الطب، باب رقية النبي ﷺ، وباب مسح الراقي ـ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب استحباب رقية المريض.

**۹۰۲ - فائدہ:** ریاض الصالحین میں یعود ہے (بیار پرسی کرتے) لیکن صحیح بخاری میں یہ یعوذ ہے جس کو حافظ ابن حجر نے رقی کے ہم معنی قرار دیا ہے الینی دم کرتے۔

> ٩٠٣ ـ وعن أنسٍ رضي الله عنه، أنه سَقَماً. رواه البخاري.

۳ / ۹۰۳ حضرت انس مناتخر سے روایت ہے کہ انہوں قال لِشَابِتِ رحمه اللهُ: أَلا أَرْقِيكَ بِرُقْيَةِ نَ حَفرت ثابت (بناني تابعي) رحمه الله سے كما كيا رسولِ اللهِ عَيْنِ ؟ قال: بَلى، قال: اللَّهُمَّ! مِن تم ير رسول الله مليَّة م كا بتلايا موا وم نه كرون؟ انهون رَبَّ النَّاسِ، مُذْهِبَ البَأْس، اشْفِ أَنْتَ فَي كَما كيول نهيل حضرت انس في يه وعاء يرهي " الشَّافِي، لَا شَافِيَ إِلَّا أَنْتَ، شِفَاءً لا يُغَادِر اے الله ' لوگوں کے بروروگار ' تکلیف کو لے جانے والے' تو شفاء عطا فرما' تو ہی شفاء دینے والا ہے' تیرے سوا كوئي شفاء ديينے والا نهيں۔ تو اليي شفاء عطا فرما جو بیاری کو نہ چھوڑے۔ (بخاری)

فوا كد: ندكوره روايات سے نبی ملتي اور صحابہ كرام رمي الله كا دم كرنا ثابت ہے اس لئے دم كرنے كے جواز ميں کوئی شک نہیں ہے۔ تاہم اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ اللہ کے اساء و صفات اور مسنون وعاؤل کے ذریعے سے ہو یا معوذات و سورہ فاتحہ وغیرہ قرآنی سورتول اور آیات سے ہو- اور اس کے ساتھ یہ عقیدہ ہو کہ بیہ ظاہری اسباب بذات خود مؤثر نہیں ' یہ اللہ کی مثیت اور نقدر سے ہی مؤثر ہو کتے ہیں۔

٩٠٤ ـ وعن سعدِ بن أبي وَقَاصِ ٣ / ١٠٠ حضرت سعد بن ابي وقاص بخاتم سے روايت رضي الله عنه قال: عَادَني رَسولُ اللهِ ﷺ ہے كہ رسول الله طائعيم ميرى عيادت كے لئے تشريف فقال: «اللَّهُمَّ اشْفِ سَعْداً، اللَّهُمَّ اشْفِ للسَّ تو دعا فرمائي "الله! سعد كو شفاء عطا فرما" ال

الله! سعد كو شفاء عطا فرما الله! سعد كو شفاء عطا فرما"- (مسلم)

سَعْداً، اللَّهُمَّ اشْفِ سَعْداً» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث.

م ٩٠٠- فوائد: مریض کے لئے بطور خاص اس کا نام لے کر دعائے صحت و شفاء کرنامستحب ہے۔ اس طرح تکرار کے ساتھ بار بار بارگاہ اللی میں الحاح و زاری سے التجاو دعاکی جائے 'تاکہ اللہ کے ہاں شرف قبولیت پائے۔

> ٩٠٥ ـ وعن أبي عبدِ اللهِ عثمانَ بن أبي العاصِ رضي الله عنه، أَنهُ شَكا إِلَىَ رسولِ اللهِ ﷺ وَجَعاً يَجدُهُ في جَسَدِهِ، الذي يَأْلُمُ مِنْ جَسَدِكَ وَقُلْ: بسم اللهِ، ثَلاثاً، وَقُلْ سَبْعَ مَرَّاتٍ: أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ ۗ رواه

۵ / 900 حضرت ابوعبدالله عثان بن ابي العاص مناتلته سے روایت ہے کہ انہول نے نبی ملی کم اینے اس دروکی بابت بتلایا جو وہ اپنے جسم میں محسوس کررہے تھے۔ تو فقال له رسولُ اللهِ ﷺ: «ضَعْ يَدَكَ عَلى رسول الله ( ملتَّه الله ) في اشين فرمايا ابنا ماته جسم ك اس حصے پر رکھو جو درد کرتا ہے اور تین مرتبہ بسم اللہ اور سات مرتبه اعوذ بالله وقدرته من شرما اجد واحاذر كهو- لعني مين الله كي پناه اور اس كي قدرت میں آتا ہوں' اس برائی سے جو میں یاتا اور جس سے ڈرتا ہوں۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب السلام، باب استحباب رقية المريض.

900- فواكد: اس سے معلوم مواكد انسان خود بھى مسنون دعائيں پڑھ كراپنے اوپر دم كرسكتا ہے- دوسروں سے ہی دم کرانا ضروری نہیں۔

> ٩٠٦ ـ وعن ابنِ عباسِ رضي الله عنهما عن النبيِّ ﷺ قالَ: «مَنْ عَادَ مَرِيضاً لَمْ يَحْضُرْهُ أَجَلُهُ، فقالَ عِنْدَهُ سَبْعَ مَرَّاتٍ: أَسْأَلُ اللهَ الْعَظِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ العَظِيمِ أَنْ يَشْفِيكَ؛ إلَّا عَافَاهُ اللهُ مِنْ ذلكَ المَرَضَ» رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث على شرطِ البخاري.

۲ / ۹۰۲ حضرت ابن عباس فی الله سے روایت ہے ، نبی کریم ملٹھیا نے فرمایا' جو شخص کسی مریض کی عیادت كرے 'اس كى موت كا وقت ابھى نە آيا ہو اور اس كے پاس سات مرتبہ یہ رعا پڑھے "میں اللہ و برتر سے جو عرش عظیم کا مالک بھی ہے' میہ سوال کرتا ہوں کہ وہ تخفیے شفاء عطا فرمائے۔ تو اللہ تعالی اسے اس بہاری سے حسن، وقال الحاكِم: حديث صحيح عافيت بخش وے گا"- (ابو داؤد ترفدی اور امام ترفدی نے کما یہ حدیث حسن ہے اور امام حاکم نے کما یہ حدیث شرط بخاری پر صحیح ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب الدعاء للمريض عند العيادة \_ وسنن ترمذي، أبواب الطهارة، برقم ٢٠٨٤.

9+۲- فوا كد: صدق و اظلام سے كى گئى دعاكى قبوليت كابست امكان ہوتا ہے اس كئے بورے ليمين و اذعان سے

مریض کی صحت یابی کی دعا کرنی چاہیے۔ علاوہ ازیں مسنون دعاؤں میں بھی خصوصی تا ثیر و برکت ہے' اس کئے اصل منقول الفاظ يره هي جائيي-

> ٩٠٧ ـ وعنه أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ دَخَلَ عَلَى أَعْرَابِيِّ يَعُودُهُ، وكانَ إذا دَخَلَ عَلَى مَنْ يَعُودُهُ قال: «لَا بَأْسَ، طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللهُ» رواه البخاري.

ے / ۹۰۷ حضرت ابن عباس میکاشا ہی سے روایت ہے کہ نی طال ایک دیماتی کی عیادت کے لئے تشریف لے گئے اور آپ جس کی عیادت کے لئے بھی تشریف لے جاتے تو فرماتے لا باس ..... كوئى فكر نهيں الله نے جاہا تو يہ بیاری گناہوں سے پاک کرنے والی ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب عيادة الأعراب.

ع ٩٠٠ فوائد: طهور ك معنى بين بيد يمارى تيرك نفس كو گناہوں سے پاك كردك گى- مريض كے پاس بيٹه كر اس کی دل جوئی کرنا اور اس سے حوصلہ افزاء باتیں کرنا سنت ہے۔

> ٩٠٨ \_ وعن أبي سعيدِ الخُدْريِّ رضي الله عنه أن جبْريلَ أَتَى النَّبيَّ ﷺ، فقال: «يَامُحَمَّدُ! اَشْتَكَيْتَ؟ قال: نَعَمْ، يُؤذِيكَ، مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ، اللهُ يَشْفِيكَ، بِسْم اللهِ أَرْقِيكَ» رواه

۸ / ۹۰۸ حضرت ابوسعید خدری بخالفر سے روایت ہے کہ حضرت جربل علیہ السلام ' نبی کریم طلی کیا کے پاس آئے اور بوچھا کہ اے محمد ( ملٹی میل )! کیا آپ یار ہیں؟ قال: بِسْمِ اللهِ أَرْقِيكَ، مِنْ كُلِّ شَيْءٍ آبٌ في فرمايا الله و توحضرت جريل عليه السلام في ال الفاظ میں وعا فرمائی۔ "اللہ کے نام سے" آپ کر وم کر تا ہوں ہراس چیز سے جو آپ کو ایذا پہنچائے۔ ہر حاسد نفس اور آنکھ کے شرہے۔ اللہ آپ کو شفاء عطا فرمائے' الله كے نام سے آپ ير وم كرتا ہوں- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب السلام، باب الطب والمرض والرفي برقم٢١٨٦.

**٩٠٨- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه نبى كريم النائيل بھى ايك بشرتھ اور بشرى عوارض (بيارى' تكليف وغيره)** آپ کوبھی لاحق ہوتے تھے۔ یمی وجہ ہے کہ آپ کے لئے ان چیزوں سے صحت و سلامتی کی رعاکی گئی۔ ہمیں پنجبر علیہ الصلاة والسلام کے اتباع میں یہ دعائیں بر هن جائیں۔

فقال: لا إلهَ إلَّا أَنَا وَأَنَا أَكْبَرُ. وإذا قال: لا إِلهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، قال: يقولُ: لا إلهَ إلَّا أَنَا وَحْدِي لا شَرِيكَ لِي.

٩٠٩ \_ وعن أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ ٩ / ٩٠٩ حصرت ابوسعيد خدري بناتش اور حضرت وأبي هريرةً، رضيَ اللهُ عنهما، أنَّهُ مَا ابو بريره والتُّن بيان فرمات بين كه وه وونول رسول الله شَهِدًا عَلَى رسولِ اللهِ عَلِي أنه قال: «مَنْ طَلْقَالِم بِي اس بات كي گوابي ويت بين كه آپ في فرمايا قالَ: لا إلهَ إلَّا اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ، صَدَّقَهُ رَبُّهُ، جس نع بهي كما لا اله الا الله والله اكبر والله اكبر والله اكبر رب اس کی تقدیق کرتے ہوئے کہتا ہے' میرے سوا کوئی معبود نہیں اور میں سب سے بڑا ہوں۔ اور جب وہ كتا ب لا اله الا الله وحده لاشريك له " تو

وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ، قال: لا إِلهَ إِلَّا أَنَا وَلا قالهَا في مَرَضِهِ ثُمَّ مَاتَ لَمْ تَطْعَمْهُ النَّارُ» رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

وإذا قال: لا إلهَ إلَّا اللهُ لَهُ المُلْكُ وَلَهُ آبُ عَلَى اللهُ تعالى فرماتا ہے میرے سوا كوئى الحَمْدُ، قال: لا إلهَ إلَّا أَنَا لِيَ المُلْكُ وَلِيَ معبود نهين من اكيلا بول ميرا كوتى شريك نهين اور الحَمْدُ. وإذا قال: لا إلهَ إلَّا اللهُ وَلا حَوْلَ جب وه كمتا ب لا الله له الملك وله الحمد ، تو الله تعالى فرماتا ہے ، ميرے سواكوكى معبود حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إِلَّا بِي " وَكَانَ يقولُ: «مَنْ نهين ميرے لئے ہى تعريف ہے اور ميرى ہى بادشاہى ہے اور جب وہ کہتا ہے لا الله الا الله ولا حول ولا قوه الابالله والله تعالى فرماتا ہے- ميرے سوا کوئی معبود نہیں۔ گناہ سے پھیرنا اور نیکی کرنے کی ہمت دینا بھی صرف میرا کام ہے اور نبی ساتھی فرمایا کرتے تھے جو شخص مذکورہ کلمات این بیاری میں پڑھے' پھروہ اس میں مرجائے تو اسے جہنم کی آگ نہیں کھائے گی (یعنی وہ جہنم میں نہیں جائے گا) (ترزری حسن)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما يقول العبد إذا مرض.

9**٠٩- فوائد: ند**كوره كلمات الله كي توحيد اور اس كي عظمت ير مبني بين- يهاري مين بالخضوص ان كاردهنا حسن خاتمه کا ہاعث ہے۔

#### ١٤٦ ـ بابُ اسْتِحْباب سُوَّالِ أَهْل الْمَرِيضِ عَنْ حَالِهِ

٩١٠ ـ عن ابن عباس رضي الله عنهما، أَنَّ عليَّ بنَ أبي طالب رضيَ اللهُ ُ الَّذِي تُوفِّنَي فِيهِ، فقالَ النَّاسُ: يَا أَبَا الحَسَن! كَيفَ أَصْبَحَ رسولُ اللهِ ﷺ؟ قال: أَصْبَحَ بِحَمْدِ اللهِ بَارِئاً. رواه البخاري.

### ۱۳۲۔ مریض کے گھروالوں سے مریض کی بابت بوجهنامستحب

ا / ۹۱۰ حضرت ابن عباس وی است روایت ہے کہ حضرت علی بن ابی طالب رہائٹہ رسول اللہ ملٹھایم کے پاس عنهُ خرجَ مِنْ عِنْدِ رسولِ اللهِ ﷺ في وَجَعِهِ عن آپ كي اس يماري ميں باہر نكلے جس ميں آپ كي وفات ہوئی' تو لوگوں نے بوجیما' اے ابوالحن! رسول الله ملتَّيَا في كي صبح كى؟ حضرت على في في جواب ديا ، الحمدلله 'آب من بهتر ہونے کی حالت میں صبح کی ہے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الاستئذان، باب المعانقة، وكتاب المغازي، باب مرض النبي ﷺ .

•ا9- فواكد: اس سے معلوم ہوا كه مريض زيادہ نازك حالت ميں ہو اور اس سے ملنا ممكن يا مفيد نه ہو تو اس كى بابت اس کے گھر والوں سے بوچھنا مستحب ہے۔ اس طرح گھر والوں کے لئے ضروری ہے کہ مریض کی حالت' رياض الصالحين (جلد اول) ==

مسرت افزاء انداز میں بیان کریں تا کہ یوچھنے والے کے دلوں کو بھی ہمت و حوصلہ ہو۔

١٤٧ - بابُ مَا يَقُولُهُ مَنْ أَيسَ مِنْ ١٣٦ - اينى زندكى سے مايوس مونے والا شخص کیا دعا پڑھے؟

٩١١ \_ عن عائشة رضى الله عنها ١/ ١١١ حفرت عائشه رئي تفاس روايت ٢ كه مين نے قالت: سَمِعْتُ النبيُّ ﷺ وَهُوَ مُسْتَنِدٌ إِلَيَّ نبي مَالْمَيْمِ كُو فرماتے ہوئے ساجب كه آپ ميري طرف يَقُولُ: «اللَّهُمَّ! اغْفِرْ لي وَادْحَمْنِي، سارا لكَّائِ بوئے تھے، فرماتے تھے اے ميرے الله! مجھے بخش دے 'مجھ ہر رحم فرما اور مجھے رفیق اعلیٰ سے ملا دے۔ (بخاری ومسلم)

وَأُلحِقني بالرَّفِيقِ الأَعْلَى» متفق عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب تمنّي المريض الموت \_ وصحيح مسلم، كتاب السلام، باب استحباب رقية المريض.

ااو- فوائد: رفیق اعلیٰ سے مراد' اکثر علماء کے نزدیک ذات باری تعالیٰ ہے- الله تعالیٰ کے اسائے حسیٰ میں ایک نام رفیق بھی ہے۔ بعض کے نزدیک اس سے مراد فرشتے 'انبیاء و شمداء اور صالحین ہیں۔ جیسے حضرت یوسف سے وعا فرمائی تھی الحقنی بالصالحین (سورہ یوسف ۱۰۱) "مجھے نیکوں کے ساتھ ملا دے"۔ بسرحال موت کے وقت اپنا تعلق دنیا سے منقطع کرکے آخرت سے جوڑ لینا چاہیے۔ نبی کریم ملٹی کیا کی طلب مغفرت کا مطلب رفع درجات اور اضافہ حسنات ہے ورنہ اللہ تعالی نے تو آپ کے اگلے پچھلے گناہ معاف فرما دیئے تھے۔

٩١٢ - وعنها قالت: رَأَيْتُ ٢/١١ حضرت عائشه وَيُهَافِيا بي سے روايت ہے كه ميں رسولَ اللهِ ﷺ وَهُوَ بِالْمَوْتِ، عِنْدَهُ قَدَحٌ نے رسول اللہ ملتَّهَا کُو موت کے وقت ویکھا کہ آپ ا فِيهِ مَاءٌ، وَهُوَ يُدْخِلُ يَدَهُ في القَدَح، ثُمَّ كياس ايك باله تهاجس ميں ياني تها آپ اپنا ہاتھ يَمسَحُ وَجْهَهُ بالماءِ، ثم يقول: «اللَّهُمَّ! بيالے مين والت كرائ چرو مبارك ير ياني طَّعَ اور أُعِنِّي عَلَى غَمَرَاتِ المَوْتِ وَسَكَرَاتِ فرمات الله! موت كي سختول اور ب ہوشيول پر المَوْتِ». رواه الترمذي. میری مدد فرما- (ترمذی)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب ما جاء في التشديد عند الموت.

اله- فوائد: اس میں بھی نبی کریم طاق کیا کی بشریت کا اثبات ہے کہ انسانوں کی طرح بیاری کی شدت آپ پر بھی طاری ہوئی اور اس کی المناکی کو آپ نے محسوس کیا۔ آخری ایام میں آپ شدید بخار میں مبتلا رہے۔ اسی شدت حرارت كوكم كرنے كے لئے آپ ابر بار اپنا دست مبارك پانی میں تركركے اپنے چرہ انور پر پھيرتے۔ اسى طرح روح کی جدائی کے وقت عام انسانوں کو جو تکلیف ہوتی ہے' اس سے بھی آپ و دوچار ہوئے اور اس کی آسانی ضعیف سنن الترندی (رقم ۱۶۳) میں درج کیا ہے۔ مزید دیکھئے تعلیق المشکوة ' رقم ۱۵۱۳۔ جلد اول ' ص ۹۹۲۔ ۳۹۳ - تاہم موت کے وقت آپ پر غشی کا طاری ہونا صحیح روایات سے ثابت ہے (صحیح بخاری کتاب المغازی ' باب مرض النبي ملتُهيم و وفاحه ' وباب آخر ما تكلم به النبي ملتَهيم )

اس باب کی دونوں روایات سے بیہ بات ثابت ہوئی کہ انسان کو آخری وقت میں بالحضوص اللہ کی مدد کا طالب ہونا چاہیے۔

١٤٨ ـ بَـابُ اسْتِحْبَـابِ وَصِيَّةِ أَهْـلِ
الْمَرِيضِ وَمَنْ يَخْدُمُهُ بِالإِحْسَانِ إِلَيْهِ
وَاحْتِمَالِهِ وَالصَّبْرِ عَلَى مَا يَشُقُّ مِنْ أَمْرِهِ
وَكَذَا الْوَصِيَّةِ بِمَنْ قَرُبَ سَبَبُ مَوْتِهِ
بِحَدِّ أَوْ قِصَاصٍ وَنحْوِهِمَا
بِحَدِّ أَوْ قِصَاصٍ وَنحْوِهِمَا

۱۳۸۔ مریض کے خاندان اور اس کے خدمت گاروں کو مریض کے ساتھ اچھا سلوک کرنے' تکلیف اٹھانے اور اس کی طرف سے پیش آنے والی مشقتوں پر صبر کرنے کی تلقین' اسی طرح جس کی موت کا سبب قریب ہو بعنی اس پر حدیا قصاص وغیرہ نافذ ہونے والا ہو' اس کے ساتھ بھی حسن نافذ ہونے والا ہو' اس کے ساتھ بھی حسن سلوک کی تاکید کابیان۔

وضي الله عنهما أنّ امْرَأةٌ مِنْ جُهَيْنَةَ أَتَتِ النّبيّ عَلَيْهُ وَهِي حُبْلَىٰ مِن الزّنا، فقالت: النّبيّ عَلَيْهُ وَهِي حُبْلَىٰ مِن الزّنا، فقالت: يا رسولَ الله! أصبتُ حَدّاً فَأَقِمهُ عَلَيّ، فَدَعَا رسولُ اللهِ عَلَيْهُ وليّها، فقال: «أَحْسَنْ فَدَعَا رسولُ اللهِ عَلَيْهُ وليّها، فقال: «أَحْسَنْ إليّها، فَإذا وَضَعَتْ فَأْتِنِي بِهَا» فَفَعَلَ، فَأَمَرَ بِها النبيُ عَلَيْهُ فَشُدّتْ عَلَيها ثِيَابُهَا، ثُمّ أَمَرَ بِها فَرْجِمَتْ، ثُمّ صَلّى عَليها رواه مسلم.

ا/ ۱۱۳ حفرت عمران بن حمین رش سے روایت ہے دوایت ہے کہ جہینہ قبیلے کی ایک عورت جو زنا کے نتیج میں عالمہ تھی' نبی ساٹھ کیا کے پاس آئی اور کما اے اللہ کے رسول! (میں جرم کا ار تکاب کرکے) حد کو پہنچ گئی ہوں۔ آپ وہ حد مجھ پر نافذ فرمائیں۔ پس رسول اللہ ساٹھ ایا اور اس سے عورت کے ولی (سرپست) کو طلب فرمایا اور اس سے فرمایا اس کے ساتھ اچھا بر تاؤ کرو' پس جب یہ جَن فرمایا اس کے ساتھ اچھا بر تاؤ کرو' پس جب یہ چہ جَن لیا تھی زچگی کے بعد اس عورت کو آپ کی خدمت میں (یعنی زچگی کے بعد اس عورت کو آپ کی خدمت میں پیش کردیا) تو نبی ساٹھ ایم ایک اس کی بابت تھم فرمایا' پس اس پر اس کے کپڑے مضوطی سے باندھے گئے پھر آپ اس کی خراب کے تکم سے اسے سنگار کردیا گیا' پھر آپ نے اس کی بابت تھم فرمایا' پس اس پر اس کے کپڑے مضوطی سے باندھے گئے پھر آپ نے اس کی ناز جنازہ پڑھی۔ (مسلم)

تخریج: صحیح مسلم، کتاب الحدود، باب من اعْتَرَفَ علي نفسه بالزنٰي.

الله علام نووی ّ نے جو باب باندها ہے' اس کا اثبات اس حدیث سے ہوتا ہے۔اس کے علاوہ اس سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ زنا سے اگر حمل ٹھر جائے تو اس عورت پر فورا حد کا نفاذ نہیں ہوگا بلکہ وضع حمل کے بعد ہوگا

کیونکہ اس میں بیچ کا تو کوئی قصور نہیں۔ اس طرح حد کا نفاذ اس کے گناہ کی معافی کا ذریعہ ہے۔ اس لئے اس کی نماز جنازہ بھی پڑھی جائے گی۔

١٤٩ - بابُ جَوَازِ قَوْلِ المَرِيْضِ: أَنَا ١٣٩ - مريض كابير كمناكه مجھے تكليف يا شديد وَجِعٌ، أَوْ شَدِيْدُ الْوَجَعِ، أَوْ مَوْعُوكٌ، تكليف مِ يا بخار م يا بال عراس وغيره أَوْ وَا رَأْسَاهُ، وَنَحْوَ ذَلِكَ، وَبِيَانِ أَنَّهُ بِلِالرَامِت جَائِز ہے 'بشرطیکہ اللہ سے ناراضی لا كرَاهة فِي ذَٰلِكَ إِذَا لَمْ يَكُنْ عَلَى بِلِالرَامِت جَائز ہے 'بشرطیکہ اللہ سے ناراضی اور جزع فزع کے اظہار کے طور پر نہ ہو سَبِيل التَّسَخُطِ وَإِظْهَارِ الجَزَع

ا / ۱۱۳ حضرت ابن مسعود بناشر سے روایت ہے کہ ٩١٤ \_ عن ابن مسعودٍ رضيَ الله میں نبی ملتی کی خدمت میں حاضر ہوا جبکہ آپ کو بخار عنه قال: دَخَلتُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ وَهُوَ يُوعَكُ، فَمَسسْتُهُ، فَقُلْتُ: إِنَّكَ لَتُوعَكُ تَهَا مِين فَي آبِ كَ جَم كُو بِاتِهِ لَكَايا اور كما كه آپ كو وَعْكَا شَدِيداً، فقال: «أَجَلْ إنِّي أُوعَكُ تو بہت شدید بخار ہے۔ آپ نے فرمایا 'ہاں۔ مجھے اتا بخار ہوتا ہے جتناتم میں سے دو آدمیوں کو ہوتا ہے۔ كما يُوعَكُ رَجُلانِ مِنْكُمْ» متفقٌ عليه. (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب شدة المرض، وباب «أشد الناس بلاء الأنبياء" وباب ما يقال للمريض وما يجيب \_ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب ثواب المؤمن فيما يصيبه من مرض أو حزن أو نحو ذلك.

١٩١٧- فواكد: اس ميس بهي بشريت رسول ما الله الله على ساته ، باب ميس بيان كرده باتون كا اثبات وجواز ہے-

٩١٥ \_ وعن سعد بنِ أبي وَقَاصِ ٢ / ١٥٥ حضرت سعد بن ابي وقاص بخالت سے روايت رضيَ الله عنه قال: جَاءَني رَسولُ اللهِ عَيَالَةِ م كه ميرے پاس رسول الله ماليَّةِ ميرے اس شديد يَعُودُني مِنْ وَجَعِ اشْتَدَّ بِي، فَقُلْتُ: بَلَغَ ورو مِين جو مجھے لاحق تھا' ميري مزاج يرسى كے لئے بي ما تَرَى، وَأَنَا ذُو مَالِ، وَلَا يَرثُني إلَّا تشريف لائے وس نے عرض كيا س جس حالت كو پہنچ گیا ہوں۔ آپ دمکھ رہے ہیں اور میں مالدار آدمی ہول کیکن میری وارث میری ایک ہی بیٹی ہے۔ پھر باتی حدیث بیان کی- (بخاری و مسلم)

ابْنَتِي، وذكر الحديث. متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب قول المريض إني وجع، وكتاب الوصايا ـ وصحيح مسلم، كتاب الوصية، باب الوصية بالثلث.

٩١٦ - وعن القاسم بن محمد ١٦ / ١١٦ قاسم بن محمد بيان كرتے بي كه حفرت عائشه قال: قالَتْ عَائِشَةُ رضيَ اللهُ عنها: ويُحافِظ في كما الله عنها: ويُحافِظ في كما الله عنها الله وَا رَأْساهُ، فقال النَّبِيُّ ﷺ: «بَلْ أَنَا فرمايا بكه مين كتا بول بائع ميرے سركا ورد- اور باقى وَا رَأْسَاهُ»، وَذَكَـرَ الْحَـدِيْتُ. رواه صديث بيان كى- (بخارى) البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب المرضي، باب قول المريض إني وجع أو وارأساه.

917- فواكد: لينى حضرت عائشہ وئي آفيا كے سرميں درد ہوا ، جس كا اظهار انهوں نے كيا ، تو نبى كريم سائيليم نے فرمايا ، ميرا سربھى درد كى شدت كا زبان سے اظهار جائز ہے ميرا سربھى درد كى شدت كا زبان سے اظهار جائز ہے اگر مقصد اللہ سے ناراضى كا يا جزع فزع كے اظهار كا نہيں ہے - قاسم ، محمد بن ابى بكر وفائش كے صاحبزادے ليمنى عضرت عائشہ كے برادر زاد (جھتے) ہيں - يہ مدينے كے مشہور فقهائے سبعہ ميں سے ہيں - رحمہ اللہ تعالى

91۷ - عن معاذِ رضيَ الله عنه 1/ 10 حفرت معاذ رائد سے روایت ہے رسول اللہ قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «من كانَ آخِرَ ملتَّ الله مولًى جس كى آخرى تفتكو لا الله الا الله مولًى كلامِهِ لا إله إلاَّ الله دَخَلَ الجَنَّةَ». رواه أبو وه جنت میں جائے گا۔

داود والحاكم وقال: صحيح الإسناد. (ابو داؤد عاكم الم عاكم في الت صحيح الاسناد كما ع)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب في التلقين \_ والمستدرك للحاكم ١/١٥٥.

291- فوائد: اس کا مطلب سے ہے کہ لا المه الا المله کا زبان پر جاری ہوجانا' اس کے مومن ہونے کے علامت ہو اور مومن یقیناً جنتی ہے تاہم سے نہیں کما جا سکتا کہ وہ پہلے مرحلے میں ہی جنت میں چلا جائے گایا سزا بھکتنے کے بعد دو سرے مرحلے میں جائے گا۔ سے اللہ کی مشیت پر موقوف ہے ۔اس طرح توحید اور اس کے تقاضوں کو بھی اگر وہ سیجھنے اور شرک سے اجتناب کرنے والا ہوگا' تب جنت میں جائے گا ورنہ بہت سے نام نماد کلمہ گو شرک صرح میں جائے ہیں؟

٩١٨ \_ وعن أبي سعيد الخُدْرِيِّ ٢ / ٩١٨ حضرت ابوسعيد خدرى بناتُمَد سے روايت ہے ، رضي الله عنه قالَ: قالَ رَسُولُ الله ﷺ: رسول الله طَلَّمَائِيم نے فرمایا 'اپنے مُردوں کو لا الله الا «لَقَنُوا مَوْتَاکُمْ لا إِلهَ إِلَّا الله ﴾ رواه مسلم. الله پڑھنے کی تلقین کرو- (مسلم) تخریج: صحیح مسلم، کتاب الجنائز، باب تلقین الموتی لا إلٰه إلا الله.

91۸ - فوا كذ: مُردول سے مُراد وہ لوگ ہیں جو قریب المرگ ہوں اور تلقین كا مطلب بعض كے نزدیك بيہ كه ان كے پاس بیٹھ كر لا الله الا الله پڑھا جائے تاكہ اسے س كر وہ بھى پڑھ لیں۔ ان كو پڑھنے كى تلقین نه كى جائے كيونكہ اس طرح كرنے میں خطرہ ہے كہ كہيں وہ گھراہث يا جسنجلا ہث میں انكار نه كردیں جس سے كفر لازم آسكتا ہے اعاذنا الله منه ليكن شخ ناصر الدين البانى حفظ اللہ تعالى نے اس بات كو درست قرار نہيں ديا اور لكھا ہے كہ تلقین كا مطلب ہي ہے كہ اسے لا الله الا الله پڑھنے كے لئے كما جائے۔ تفصيل اور دليل كے لئے ديكھئے احكام الجائز باب تلقين الميت۔

### ١٥١ - بَابُ مَا يَقُولُهُ بَعْدَ تَغْمِيضِ الله مرف والعلى آئكيس بندكرن ك بعد کیا کہا جائے؟

حضرت ام سلمہ رشکھیا سے روایت ہے کہ رسول الله طلی ابوسلمہ کے پاس حاضر ہوئے جبکہ (قبض روح کے بعد) ان کی آئکھیں اور کو کھلی ہوئی تھیں (جیسے کسی کے تعاقب میں ہوتی ہیں) تو آپ نے ان کی آئکھیں بند کردیں' پھر فرمایا بے شک روح جب قبض کی جاتی ہے تو آئکھیں اس کے پیچے لگتی ہیں۔ پس ان کے گھروالوں میں سے کچھ لوگ چیخ کررونے لگے تو آپ نے فرمایا' تم اپنی جانوں کے لئے بھلائی ہی کی دعا کرو' اس کئے کہ فرشتے' جو تم کہتے ہو' اس پر آمین کہتے ہیں- پھر آپ کے فرمایا اے اللہ ابو سلمہ الکو بخش دے اور اس کے درجے مہدیین میں بلند فرما اور اس کے بعداس کے بسماندگان میں اس کا جانشین بن جا اور ہمیں اور اس کو اے رب العالمین! بخش دے اس کی قبر کو فراخ کردے اور اس کے لئے اس کی قبر کو روش فرما۔

# الميت

٩١٩ \_ عن أُمِّ سَلَمَة رضيَ اللهُ عنها قالت: دَخَلَ رسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى أَبِي سَلَمَة وَقَدْ شَقَّ بَصَرُهُ، فَأَغْمَضَهُ، ثُمَّ قَالَ: «إنَّ الرُّوحَ إِذَا قُبضَ، تَبعَهُ الْبَصَرُ» فَضَجَّ نَاسٌ منْ أَهْله، فَقَال: «لَا تَدْعُوا عَلَى أَنْفُسكُمْ إِلَّا بِخَيْرٍ، فَإِنَّ المَلائِكَةَ يُؤَمِّنُونَ عَلى مَا تَقُولُونَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اعْفِرْ اللَّهِمَّ اعْفِرْ الْأَبِي سَلَمَة، وَارْفَعْ دَرَجَتَهُ في المَهْدِيِّينَ، وَاخْلُفْهُ فِي عَقِبِهِ فِي الغَابِرِينَ، وَاغْفِرْ لَـنَا وَلَهُ يَا رَبُّ الْعَالَمِينَ! وَافْسَحْ لَهُ في قَبْرهِ، وَنَوِّرْ لَهُ فيه» رواه مسلم.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب في إغماض الميّت والدعاء له إذا حضر.

919- فواكد: (۱) انسان كى روح جب قبض ہوتى ہے تو آئكھيں اس كے تعاقب ميں كھلى كى كھلى رہ جاتى ہيں- اس کئے میت کی آئکھیں بند کردینی چاہئیں- (۲) ایس مجالس میں بددعاء نہ کی جائے کیونکہ وہاں موجود فرشتے آمین کہتے ہیں (۳) اہل علم و فضل کو چاہیے کہ وہ میت والے گھر میں آئیں اور میت کے لئے مغفرت کی اور متعلقین کے لئے صبر جمیل اور دیگر امور خیر کی دعاکریں-اس سے بیہ معلوم ہوتا ہے کہ دعا سے میت کو نفع پہنچا ہے 'جیسا کہ دوسری احادیث سے بھی میہ بات ثابت ہے۔ اس کئے مرنے کے بعد مرنے والے کے گھر آکر تعزیت کرنا اور دعا كرنا ايك مسنون عمل ہے جس كے جائز بلكه سنت ہونے ميں كوئى شك نہيں۔ ليكن ہمارے ملك ميں جو رواج ہے کہ باہر دری یا صفیں بچھا کر بیٹھ جاتے ہیں اور تین دن تک بیٹھ رہتے ہیں۔ ان ایام میں لوگ آتے ہیں اور گفری گفری ہاتھ اٹھا کر فاتحہ پڑھتے ہیں۔ یہ طریقہ مسنون نہیں اور نہ اس موقع پر فاتحہ پڑھنے ہی کا کوئی جواز ہے- اس لئے اس رواج سے بچتے ہوئے ندکورہ سنت طریقے سے دعا کرنی چاہئے 'میت کے لئے بھی اور اس کے ور ٹاء کے لئے بھی۔ اس موقع پر نبی ملتی اسلے معتقد اٹھا کر دعا کرنا ثابت نہیں ہے۔ اس لئے بہتر ہاتھ اٹھائے بغیر ہی دعا کرنا ہے کیونکہ طریقہ نبوی اور تعامل صحابہ رین اللہ میں ہے۔

# وَمَا يَقُولُهُ مَنْ مَاتَ لَهُ مَيِّتٌ

٩٢٠ \_ عن أُمِّ سَلَمَة رضيَ الله عنها قالت: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إذا حَضَرْتُمُ المَريضَ ـ أُو المَيِّتَ ـ فَقُولُوا خَيْراً؛ فَإِنَّ المَلائِكَةَ يُؤَمِّنُونَ عَلى مَا تَقُولُونَ»، قالَتْ: فَلَمَّا مَاتَ أَبُو سَلَمَةَ، أَتَيْتُ النَّبِيِّ عِيدٌ فَقُلْتُ: يا رسُولَ الله! إنَّ أَبَا سَلَمَةً قَدْ مَاتَ، قالَ: «قُولى: اللَّهُمَّ! اغْفِرْ لِي وَلَهُ، وَأَعْقِبْنِي مِنْه عُقبَى حَسَنَةً» فقلتُ، فَأَعْقَبَني اللهُ مَنْ هُوَ خَيْرٌ لي مِنْهُ: مُحَمَّداً ﷺ. رواه مسلم هكذا: «إذا حَضَرتُمُ المَريضَ» أو «المَيِّتَ» عَلى الشُّكُّ، ورواه أبو داود وغيره: «الميِّتَ» ىلا شُكّ.

۱۵۲ \_ بَابُ مَا يُقَالُ عِنْدَ المَيِّتِ ١٥٢ ميت كياس كياكما جائے اور جس کے گھرموت کا حادثہ ہوا ہے 'وہ کیا کے؟

ا / ۹۲۰ حضرت ام سلمہ ری این سے روایت ہے ' رسول الله ملتی ان فرمایا ، جب تم بیار یا میت کے پاس آؤ تو بھلی بات کھو' اس لئے کہ فرشتے جو تم کہتے ہو اس پر آمین کہتے ہیں- حضرت ام سلمہ ﴿ فرماتی ہیں کہ جب (میرے خاوند) ابو سلمہ ﴿ فوت ہوگئے تو میں نی مانہ الم خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا یارسول اللہ! ابو سلمہ وفات یا گئے ہیں۔ آپ نے فرمایا تم یہ رعا پڑھو' اے اللہ! مجھے اور اسے بخش دے اور مجھے اس سے بمتر بدل عطا فرما' پس میں نے انہی الفاظ میں دعا کی تو اللہ تعالی نے مجھے اس سے بہتر بدل محمد التھیل ) عطا فرما ديئ- (مسلم نے اس طرح "جب تم مريض ياميت كے یاس آؤ" شک کے ساتھ روایت کیا ہے۔ البتہ ابو داؤد وغیرہ نے بغیر شک کے "المیت" کے ساتھ روایت کیا ہے۔ لینی جب تم میت کے پاس آؤ۔)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب ما يقال عند المريض والميت ـ و سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب ما يستحب أن يقال عند الميت من الكلام.

•9٢- فواكد: ورثاء ميت كو چاسيے كه وہ مرنے والے كے خلاء كو يركرنے كے لئے يه مسنون دعا يراها كريں تاكہ انہيں بدل ہى نہيں نعم البدل ملے- كيونكہ الله تعالى ہر چيزير قادر ہے اس كے لئے كوئى بات مشكل نہيں۔

رسولَ اللهِ عَيْدِ يَصول: «مَا مِنْ عَبْدِ تُصيبُهُ في رسول الله ملي الله مالي الله عنه موت ساكه جس بندے مُصيبَةٌ، فيقولُ: إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، كُوكُونَي مصيبت بينيج اور وه كے كه ، ہم الله بي كے ہن اللَّهُمَّ اوْجُرْنِي في مُصِيبَتي، وَأَخْلِفْ لي اور اى كى طرف لوث كر جانے والے بين اے الله! خَيْراً مِنْهَا، إِلَّا أَجَرَهُ اللهُ تَعَالَى في مُصِيبَتِهِ مِجْهِ ميري مصيبت مين اجر عطا فرما اور اس كي جكه بمتر وَأَخْلَفَ لَهُ خَيْراً مِنْهَا». قالت: فَلَمَّا تُوفِّي بدل عطا فرما تو الله تعالى اسے اس كى مصيبت ميں اجر أَبُو سَلَمَة ، قلتُ كَمَا أَمَرَنِي رسولُ اللهِ عَلَيْ ، عطاكرتا اور اس كى جله است بمترجاتشين عطا فرماتا --

٩٢١ \_وعنها قالت: سمعت

مسلم.

فَأَخْلَفَ اللهُ لي خَيْراً منْهُ رسولَ اللهِ ﷺ. رواه حضرت ام سلمه ويُهَافِيا فرماتي بين كه جب ابوسلمه فوت ہو گئے تو میں نے اس طرح دعا کی جس طرح مجھے رسول الله ملتي الله علم ديا تها تو الله تعالى في مجھے اس سے (بهت) بهتر جانشين ليعني رسول الله ملتيايم عطا فرمادي--

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب ما يقال عند المصيبة.

971- فوائد: مطلب بیہ ہے کہ حضرت ابو سلمہ بناتھ کی وفات کے بعد حضرت ام سلمہ رہی آپیا کا نکاح رسول الله ملی کے ساتھ ہوگیا۔ اس طرح دنیا میں ہی اللہ نے انہیں بہتر ہی نہیں بلکہ بہترین بدل عطا فرما دیا۔ اگر کسی کو دنیا میں بہتر بدلہ نہیں ملے گا تو آخرت میں تو یقینی ہے۔ بہرحال سے بھی اللہ کی مشیت پر ہی موقوف ہے اور وہی بندوں کی مصلحتوں کو بہتر جانتا ہے۔

> ٩٢٢ ـ وعن أبي موسى رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «إذا مَاتَ وَلَدُ قَبَضْتُمْ ثَمَرَةً فُؤَادِهِ؟ فَيَقولُونَ: نَعَمْ، فَيَقُولُ: فَمَاذا قال عَبْدِي؟ فيقولُونَ: حَمِدَكَ واسْتَرْجَعَ، فَيَقُولُ اللهُ تعالى: ابْنُوا لِعَبْدِي بَيْتاً في الجَنَّةِ، وَسَمُّوهُ بَيْت الحَمْدِ» رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

۳ / ۹۲۲ حضرت ابوموسیٰ بناشر سے روایت ہے رسول الله طالي لم نفرمايا جب بندے كا بجه فوت موجاتا ہے تو العَبْدِ، قال اللهُ تعالى لمَلائِكَتِهِ: قَبَضْتُمْ الله تعالى الله فرشتول سے فرماتا ہے تم نے میرے وَلَدَ عَبْدِي؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ، فَيَقُولُ: بندے کے بچے کی روح قبض کرلی؟ وہ کہتے ہیں ال-الله تعالی پھر فرماتا ہے تم نے اس کے دل کا پھل لے لیا؟ وہ کہتے ہیں' ہاں۔ تو اللہ فرماتا ہے' پس میرے بندے نے کیا کہا؟ وہ ہٹلاتے ہیں اس نے تیری حمد کی اور انا لله وانا اليه راجعون پرها- پس الله تعالى فرماتا ہے' میرے بندے کے لئے جنت میں گھر بنا دو اور اس كا نام بيت الحمد ر كھو-

(ترمذی' اور کہا یہ حدیث حسن ہے)

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب فضل المصيبة إذا احتسب.

94۲- فوا مند: ولد (بحير) سے مراد انسان كي اولاد ہے جاہے وہ ندكر ہو يا مؤنث- اولاد كي وفات والدين كے لئے بت برا صدمہ ہے لیکن اس پر مبر کرنا اللہ کی تقدیر پر شاکر رہنا' اس کی بھی بری فضیلت ہے۔

٩٢٣ \_ وعن أبي هُريرةَ رضي اللهُ ٤ / ٩٢٣ حضرت الوهريره بنالتَّة سے روايت ہے رسول عنه أنَّ رسولَ اللهِ عَلِيْ قال: «يقُولُ اللهُ الله اللهُ الله مَلْيَالِم في الله تعالى فرما ما به مومن بندے تعالى: ما لِعَبْدِي المُؤْمِن عِنْدي جَزَاءٌ إذا كے لئے ميرے پاس ، جب ميں اس كى ونياكى ينديده چيز قَبَضْتُ صَفِيَّهُ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا ثُمَّ احْتَسَبَهُ إلَّا فَي في اللهُ عَلَمُ اللهُ الدُّنْيَا ثُمَّ احْتَسَبَهُ إلَّا في في الله اللهُ الللهُ کرے) جنت کے علاوہ کوئی بدلہ نہیں ہے۔ (بخاری)

الجَنَّةَ» رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الرقاق، باب العمل الذي يبتغي به وجه الله تعالي \_ وانظر رقم٣٢، باب الصبر.

> ٩٢.٤ ـ وعن أُسامة بن زيدٍ رضي الله عنهما قال: أَرْسَلَتْ إِحْدى بَناتِ النبيِّ عَلَيْهُ إِلَيْهِ تَدْعُوهُ وَتُخْبِرُهُ أَنَّ صَبِيّاً لَهَا \_ أُو ابْناً \_ فَأَخْبِرْهَا أَنَّ لِلهِ تَعَالِي مَا أَخَذَ وَلَهُ ۗ مَا أَعْطَى، وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِأَجَلِ مُسَمًّى، فَمُرْهَا، فَلْتَصْبِرْ وَلْتَحْتَسِبْ، وذكر تمام الحديث. متفقٌ عليه.

۵ / ۹۲۴ حضرت اسامه بن زید رفینه سے روایت ہے کہ نبی ملٹھیلم کی صاجزادیوں میں سے ایک صاجزادی نے آپ کو بلوانے کے لئے پیغام بھیجا اور آپ کو اطلاع دی فى المَوْتِ فقالَ لِلرَّسولِ: «ارْجِعْ إَلَيْها، كه اس كا بِيد يا بيناموت كى آغوش ميں ہے، تو آپ نے قاصد سے فرمایا 'جاوایس جا اور اس سے کمہ کہ اللہ ہی کے لئے ہے جو اس نے لیا اور اس کا ہے جو اس نے دیا اور ہر چیزاس کے پاس ایک وقت مقرر کے ساتھ ہے' پس اس کو تھم دے کہ وہ صبر کرے اور اللہ سے تواب کی امید رکھے اور باقی حدیث بیان کی- (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب قول الرسول عَلَيْ "يعذب الميت ببعض بكاء أهله" \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب البكاء علي الميّت.

977- فوائد: اس میں مصیبت کے وقت صبر کرنے کی تلقین کا بیان ہے۔ یہ روایت باب الصبر رقم ۲۹ میں بھی گزر چکی ہے۔

#### ١٥٣ - بَابُ جَوَازِ الْبُكَاءِ عَلَى الْمَيِّتِ ١٥٣ - ميت يربين اور نوح ك بغيررون کے جائز ہونے کابیان

نوحه کرنا تو حرام ہے جس پر عنقریب "کتاب النی" میں ان شاء اللہ ایک باب آئے گا۔ البتہ رونا (یعنی چیخ یکار کرنا) اس کی ممانعت کی بھی احادیث ہیں اور یہ جو وَأَنَّ المَيِّتَ يُعَذَّبُ بِبُكَاءِ أَهْلِهِ، وَهِي صديث م كم ميت كواس ك محروالول كروني كل وجہ سے عذاب دیا جاتا ہے اس کی تاویل کی گئی ہے اور اسے ان لوگوں پر محمول کیا گیا ہے جو رونے پیٹنے کی أَوْ نِيَاحَةُ ، وَالدَّلِيلُ عَلَى جَوَاذِ البُّكَاءِ بِغَيْرِ وصيت كرك جانبي اور رونا وه ممنوع ہے جس میں بین اور نوحہ ہو' ورنہ بغیر بین اور نوے کے رونے کے جوازير بكثرت احاديث دلالت كرتى بين جيهـ

ا / ۹۲۵ حفرت ابن عمر فی الله سے روایت ہے کہ رسول الله ملتي الم عيادت معد بن عباده في عيادت كي

# بِغَيْرِ نَدْبٍ وَلاَ نِيَاحَةٍ

أَمَّا النِّيَاحَةُ فَحَرَامٌ وَسَيَأْتِي فِيهَا بَابٌ في كِتَابِ النَّهْيِ؛ إِنْ شَاءَ الله تعالى. وَأَمَّا البُكَاءُ فَجَاءَتْ أَحَادِيثُ كَثِيرَةٌ بِالنَّهْي عَنْهُ، مُتَأَوَّلَةٌ وَمَحْمُولَةٌ عَلَى مَنْ أَوْصَى بهِ، وَالنَّهْيُ إِنَّمَا هُوَ عَنِ البُّكَاءِ الَّذِي فِيهِ نَدْبُّ، نَدْبٍ وَلا نِيَاحَةٍ أَحادِيثُ كَثِيرَةٌ، مِنْهَا:

و ٩٢٥ \_ عن ابن عُمَرَ رضي الله عنهما أَنَّ رسُولَ اللهِ عَلَيْ عاد سَعْدَ بنَ عُبَادَةً، وَمَعَهُ عَبْدُ الرَّحْمٰنِ بْنُ عَوْفٍ، اور آپ کے ساتھ عبدالرحمٰن بن عوف سعد بن ابي و قاص اور عبدالله بن مسعود رضي الله بهي تھے (وہال بہنج کر) رسول الله ملی ایم (ب اختیار) رو بڑے۔ پس جب رسولُ اللهِ ﷺ، فلمَّا رَأَى القوْمُ بُكَاءَ الوكول في رسول الله ماليَّكِيم كو روت بوت ويكما تو وه بھی رو پڑے۔ پس آپ نے فرمایا 'کیاتم سنتے نہیں؟ یقیناً الله تعالی آنکھ کے آنسو اور دل کے غم پر عذاب نہیں وے گالیکن اس کی وجہ سے عذاب دے گایا رحم کرے گااور اینی زبان کی طرف اشاره فرمایا- (بخاری و مسلم)

وسَعْدُ بْنُ أَبِي وَقَاصٍ، وعَبْدُ اللهِ بْنُ مَسْعُــودِ رضــي الله عنهــم، فَبَكَــى رسول الله على ، بكوا؛ فقال: «ألا تَسْمَعُونَ؟ إِنَّ اللهَ لا يُعَذِّبُ بِدمْع العَيْنِ، وَلا بِحُزْنِ القَلْبِ، وَلكِنْ يُعَذِّبُ بِهِذَا أَوْ يَرْحَمُ ﴾ وَأَشَارَ إلى لِسَانِهِ. متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب البكاء عند المريض \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب البكاء على الميت.

970- فوائد: مطلب بیہ ہے کہ شدت غم سے آئکھوں سے آنسوؤں کا جاری ہوجانا' اسی طرح دل کا غمگین ہونا' یہ دونوں چیزیں فطری ہیں جن پر انسان کا اختیار نہیں بلکہ یہ رحمت کا ایک حصہ ہیں۔ یہ ممنوع ہیں نہ قابل مؤافذہ- مؤافذہ جس پر ہوگا اور جس کی ممانعت ہے وہ ہے زبان سے بین اور نوحہ کرنا۔ لیکن اگر اسی زبان سے صبرو شکر کے کلمات اوا کئے جائیں تو انسان رحمت اللی کا مستحق ہوگا۔ ندب کے معنی ہیں مرنے والے کے محاسن اور خوبیوں کا تذکرہ اور نوحہ کامطلب ہے چیخ چیخ کر ان کا ذکر کرنا اور پھراس پر جزع فزع کرنا۔ یہ دونوں مل کر ممنوع ہیں جے ہم بین اور ماتم کرنا کہتے ہیں۔ ورنہ محض مرنے والے کے محاس اور خوبیوں کا تذکرہ کرنا ممنوع نہیں ہے بلکہ محمود و مستحن ہے تا کہ دو سرے لوگوں کو بھی انہیں اختیار کرنے کی ترغیب ہو- اس طرح جو حدیث ہے کہ میت کو اس کے گھر والول کے اس پر رونے کی وجہ سے عذاب دیا جاتا ہے اس میں بھی ایک تو رونے سے مراد وہی بین اور ماتم کرتا ہے ورنہ محض رونا تو فطری عمل ہے ' وہ نہ ممنوع ہے نہ قابل گرفت۔ علاوہ ازیں سے حکم ایسے مخص کے لئے ہے جو خود بھی اپنی زندگی میں نوحہ و ماتم کرتا رہا ہوگا' یا اپنی میت پر نوحہ و ماتم كرنے كى وصيت كركے مرا ہو گايا اس كے علم ميں ہو گا كہ ميرے مرنے كے بعد ميرے گھروالے مجھ ير خوب نوحہ و ماتم کریں گے جیسے کہ بعض خاندانوں میں رواج ہو تا ہے لیکن اس کے باوجو وہ انہیں منع کرکے نہیں مرا-ان تیوں صورتوں میں وہ خود بھی شریک جرم متصور ہوگا اور اس پر اس کے گھر والوں کے رونے کی وجہ سے عذاب ہوگا۔ لیکن اگر نتیوں صورتوں میں ہے کوئی ایک صورت بھی نہیں ہوگی اور اس کے باوجود میت کے گھر والے محض اپنی جمالت کی وجہ سے اس پر نوحہ و ماتم کریں گے تو سارا گناہ نوحہ و ماتم کرنے والوں کو ہی ہوگا' میت کو ان کی وجہ سے عذاب نہیں ہوگا'کیونکہ یہ کسی طرح بھی ان کے اس گناہ میں شریک نہیں ہے۔ اس لئے لاتنزروازرة وزراحرى (بى اسرائيل ١٥) كے مطابق اس يركوئي وبال نہيں ہوگا-

۲ / ۹۲۲ حضرت اسامه بن زید ری است به روایت ب ٩٢٦ ـ وعن أُسَامَةَ بن زَيْدٍ رضى اللهُ عنهما أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ رُفعَ إليهِ

عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ» متفقٌ عليه .

ما يُرْضِي رَبَّنا، وَإِنَّا بِفِرَاقِكَ يَا إِبْرَاهِيمُ!

لمَحْزُونُونَ ، رواه البخاري، وروى

مسلم بعضه. والأحاديث في الباب كثيرة

في الصحيح مشهورة. والله أعلم.

ابْنُ ابْنَتِهِ وَهُوَ فِي المَوْتِ، فَفاضَتْ عَيْنا كُرُ لَاياً كَيا جُو مُرنَے كے قريب تھا كُن رسول الله ماليكيم رسولِ اللهِ ﷺ، فقال له سعدٌ: مَا هٰذا كَي آنكھول سے آنسو جاري ہوگئے تو حضرت سعد مناتش یا رسولَ اللهِ؟! قال: «هٰذِهِ رحمةٌ جَعَلَهَا اللهُ مُ نِي آپ سے كما عارسول الله! بير كيا ماجرا ہے؟ آپ ا تَعَالَى فِي قُلُوبِ عِبَادِهِ، وَإِنْمَا يَرْحَمُ اللهُ مِنْ فِي قُلُوبِ عِبَادِهِ، وَإِنْمَا يَرْحَمُ اللهُ مِنْ فِي قُلُوبِ عِبَادِهِ، دلوں میں رکھی ہے اور اللہ تعالی اپنے رحم دل بندوں پر ہی رحمت فرماتا ہے۔

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب قول النبي على "يعذب الميّت ببعض بكاء أهله عليه " \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب البكاء على الميّت.

٩٢٧ \_ وعن أنس رضيَ الله عنه أنَّ ٢٤ ١٥ حضرت انس بَخَالِمَة سے روايت ہے كه رسول رسُولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ عَلَى أَيْنِهِ إِبْرَاهِيمَ الله مَلْيَاكِمُ اللهِ عَلَى أَيْنِهِ إِبْرَاهِيمَ الله مَلْيَكِمُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى أَنْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله رضي الله عنه وَهُوَ يَجُودُ بِنَفْسِه فَجَعَلَتْ كَ عالم مِين تَهَا كِس رسول الله طَلْهَايِم كَي آكھوں كے عَيْنا رسولِ اللهِ ﷺ تَذْرفَانِ. فقال له ساغ چكك يرك و حفرت عبدالرحمن بن عوف ماليُّه عبد السرَّحمٰ بينُ عَدوْفِ: وأنت َ في سے كما اور آپ بھى (روتے ہيں) يارسول يا رسولَ اللهِ؟! فقال: «يَا ابْنَ عَوْفِ! إنَّها الله؟ يس آب في فرمايا الله ابن عوف! بير رحمت و رَحْمَةٌ اللهُمَّ أَتْبَعَهَا بِأُخْرَى ، فقال: ﴿إِنَّ شَفْقَت مِ اور آپ پھر دوبارہ رو پڑے اور فرمایا۔ ب الْعَيْنَ تَدْمَعُ وَالقَلْبَ يَحْزَنُ، وَلَا نَقُولُ إِلَّا شِكَ آئك مِينَ آنو بِماتى بِين اور ول عملين ہے الكن ہم وہی بات کہیں گے جو ہمارے رب کو راضی کردے اور اے ابراہیم! ہم تیری جدائی پر یقینا غمزدہ ہیں۔ (بخاری)

اور مسلم نے بھی اس کا کچھ حصہ روایت کیا ہے۔ اور اس باب میں بہت سی صحیح حدیثیں ہیں جو

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب قول النبي ﷺ "إنا بك لمحزونون" \_ وصحيح مسلم، كتاب الفضائل، باب رحمته ﷺ الصبيان والعيال وتواضعه... كا ہے- ان احاديث سے رونے كا جواز بالكل واضح ہے ليكن وہ رونا جس ميں بين اور نوحه نه ہو-۱۵۶ \_ بابُ الْكَفِّ عَمَّا يُرَى فِي الْمَيِّتِ ١٥٨ ـ ميت كے عيب كے بيان كرنے سے

#### زبان کو روکنے کی تاکید

مِنْ مَكْرُوهِ

٩٢٨ - عن أبي رافع أَسْلَمَ مؤلى ١/ ٩٢٨ حضرت ابو رافع اسلم " ، رسول الله ماليَّالِيم ك رسولِ اللهِ عَلَيْ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَيْ قال: "مَنْ آزاد كرده غلام " مع روايت م ' رسول الله طاليما ن غَسَّلَ مَيِّتاً فَكَتَمَ عَلَيْه، غَفَرَ اللهُ لَهُ أَرْبَعِيْنَ فرمايا جو شخص سي ميت كو عسل وے (اور وہ اس ميں مَرَّة الرواه الحاكم وقال: صحيح على شرط كوئى عيب وكيهي پس وه اس كى پرده بوشى كرے تو الله تعالی اسے چالیس مرتبہ معاف فرمائے گا- (اسے امام حاکم نے شرط مسلم پر صحیح کہاہے)

تخريج: المستدرك / ٣٦٢، ٣٥٤ ووافقه الذهبي.

97۸- فوائد: اس سے معلوم ہوا کہ دوران عسل کوئی جسمانی عیب نظر آئے یا کسی وجہ سے اس کی شکل و صورت میں تغیر رونما ہوجائے تو اسے بیان کرنے سے گریز کیا جائے تا کہ اس کی ذلت و رسوائی نہ ہو۔ بعض علماء عبرت کے طور پر مسخ شدہ لاش کی بابت بیان کرنے کو جائز قرار دیتے ہیں تاہم حدیث میں پردہ ڈالنے ہی کا حکم ہے اس کئے بردہ یوشی ہی صحیح ہے۔

٥٥٠ - بَابُ الصَّلاَةِ عَلَى الْمَيِّتِ ١٥٥ - نماز جنازه يرصَّف 'جنازے كے ساتھ وَتَشْيِيعِهِ وَحُضُورِ وَفْنِهِ وَكُرَاهَةِ اتِّبَاعِ فِلْنَ مُرْفِين مِين شريك مون كابيان اور جنازوں کے ساتھ عورتوں کے چلنے کی كرابهت

النِّسَاءِ الْجَنائِزَ

جنازے کے ساتھ چلنے کی فضیلت پہلے گزر چکی

وَقَدْ سَبَقَ فَضْلُ التَّشْييع.

قال: قالَ رسولُ اللهِ عِلَيْ : "مَنْ شَهِدَ الله الله الله عليه عن عنازے ميں عاضر موا يهال الجنَازَةَ حَتَّى يُصَلَّى عَلَيها، فَلَهُ قيرَاطٌ، تك كه اس كى نماز جنازه يرهى جائے اس كے لئے وَمَنْ شَهِدَهَا حَتَّى تُدْفَنَ، فَلَهُ قِيرَاطانِ» ايك قيراط اجر ب اور جو اس كے وفن تك موجود قِيلَ: وَمَا القِيرِاطَانِ؟ قال: «مِثْلُ الجَبَلَيْنِ رَبِي اللهَ عَلَيْ وو قيراط اجر ب- وريافت كيا كيا وو قیراط کی مقدار کیا ہے؟ آپ کے فرمایا دو بڑے بہاڑوں

ہے۔ مزید احادیث ملاحظہ ہوں:

کی مثل- (بخاری و مسلم)

٩٢٩ \_ عن أبي هُرَيرة كَرضي اللهُ عنه ١/ ٩٢٩ حضرت ابو بريره رفاتي سے روايت ہے رسول العَظِيمَيْن». متفقٌ عليه.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب من انتظر حتى تدفن ـ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب فضل الصلاة على الجنازة واتباعها.

رياض الصالحين (جلد اول) = 720 =

9۲۹- فوائد: اس میں مسلمان کے جنازے میں شرکت کی فضیلت کا بیان ہے۔ اگر جنازے اور نماز میں شرکت کی جائے تو ایک برے پیاڑ کی مانند اجر ملے گا اور اگر تدفین میں بھی شریک ہوا جائے تو اس سے دگنا اجر ملے گا' لینی دو بڑے ہیاڑوں کے برابر۔

بقيرًاطٍ» رواه البخاري.

۹۳۰ \_ وعنه أنَّ رسولَ الله ﷺ ۲ / ۹۳۰ سابق راوی ہی سے روایت ہے 'رسول اللہ قال: «مَنِ اتَّبَعَ جَنَازَةَ مُسْلَمِ إِيمَاناً مُلْهَالِم فِي فَرِمالِ جو فَخْص كَى مسلمان كَ جنازك ك وَاحْتِسَاباً، وَكَانَ مَعَهُ حَتَّى يُصَلِّي عَلَيها ساته ايمان كَ تقاض اور ثواب كي نيت سے يلے گا اور وَيُفْرَغَ مِنْ دَفِنِها، فَإِنَّهُ يَرْجِعُ مِنَ الأَجْرِ اس كَى نماز جنازه پڑھنے اور وفن سے فارغ ہونے تك بقِيرَاطَيْن كُلُّ قِيرَاطِ مِثلُ أَحُدِ، وَمَنْ صَلَّى ال كَ ساتِه رَبَ كَاتُو وه دو قيراط اجر لے كر لوٹے گا، عَلَيهَا، ثَم رَجَعَ قَبْلَ أَن تُدْفَنَ، فَإِنَّهُ يَرجِعُ برقيراط احديبار كي ماند إورجواس كو وفائ جانے سے قبل صرف نماز جنازہ پڑھ کر لوٹ آئے تو وہ ایک قیراط کے ساتھ واپس آئے گا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الإيمان، باب اتباع الجنازة من الإيمان.

• ٩٠٠٠ فواكد: اس مين واضح كرديا كياكه بير اجر عظيم صرف اس فخص كے لئے ہے جو ايمان كے تقاضے سے اور محض الله كى رضا كے لئے اس كا تھم سمجھ كر جنازے ميں شركت كرے اور اس كے برعكس جو كسى اور غرض كے لئے شریک ہوتے ہیں مثلاً یہ ہمارا بروس ہے' افسر ہے' ہمارا رشتہ دار ہے وغیرہ اور صرف لحاظ داری یا قرابت داری کی نیت دل میں ہوتی ہے تو اس صورت میں اجر کی توقع نہیں کرنی چاہئے

> ٩٣١ \_ وعن أُمِّ عَطِيَّةَ رَضِيَ الله عنها قَالَتْ: نُهينَا عَنِ اتِّبَاعِ الجَنَائِزِ، وَلَم يُعزَمْ عَلَيْنَا» متفَقُّ عليه. ومَعناه: ولَمْ يُشَدَّد في النَّهي كما يُشُدَّدُ في المُحَرَّمَاتِ.

س / ۹۳۱ حضرت ام عطیه رئی آنیا بیان فرماتی ہیں کہ ہمیں (عورتوں کو) جنازوں کے ساتھ چلنے سے منع کیا گیا ہے کیکن ہم پر سختی نہیں کی گئی ہے۔ (جس طرح اور بعض احکام میں سخت تاکیدیں کی گئی ہیں)

(بخاری و مسلم)

اس کا مطلب ہے منع تو یقینا کیا گیا ہے لیکن اس میں سختی نہیں کی گئی جس طرح دو سرے محرمات میں سختی کی گئی ہے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب اتباع النساء الجنائز \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب نهي النساء عن اتباع الجنائز، برقم٩٣٨.

ا او فوائد: مطلب سے کہ عورتوں کی ممانعت کی اصل وجہ سے کہ مردوں کے ساتھ اختلاط نہ ہو۔ دوسرے 'عورتیں جزع فزع زیادہ کرتی ہیں۔ اس کئے شریعت نے سدا للذریعہ انہیں جنازوں میں شریک ہونے سے روک دیا ہے۔ تاہم جمال سے مفاسد نہ ہول وہال ان کے لئے شرکت کی گنجائش ہے -عدم تشدید کا مطلب

رياض الصالحين (جلد اول) =

حسب ضرورت و اقتضاء اس کا جواز ہے مگر بشرائط مذکورہ۔ اسی لئے جمہور علماء نے اس نبی کو نبی تنزیبی قرار دیا ہے۔ یعنی عورتوں کا جنازوں کے ساتھ نہ جانا بمترہے۔ (فتح الباری)

١٥٦ - بَابُ اسْتِحْبَابِ تَكَثُرِ الْمُصَلِّينَ ١٥٦ - نماز جنازه ميس نمازيوں كا زياده بونا اور عَلَى الْجَنَازَةِ وَجَعْلِ صُفُوفِهِمْ ثَلاَثَةً فَأَكْثَرَ تين يا اس سے زيادہ صفيل بنانا مستحب ہے

٩٣٢ \_ عَنْ عَانِشَةَ رَضِيَ الله عنها ١/ ٩٣٢ حفرت عاكشه رَثي أَفِيا سے روايت ب رسول الله يُصَلِّي عَليهِ أُمَّةٌ مِنَ المُسْلِمِينَ يَبلُغُونَ مائَةً مروه نمازير هے جن كى تعداد سو تك پېنچى ہو' سب كُلُّهُمْ يَشْفَعُونَ له إلا شُفِّعُوا فِيهِ " دواه ميت كى بخشش كى سفارش كريں تو اس كى بابت ان كى سفارش قبول ہوگی- (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب من صلى عليه مائة شفّعوا فيه.

٩٣٣ \_ وعن ابن عباس رضي الله ٢ / ٩٣٣ حضرت ابن عباس مي الله عباس مي الله عنهما قال: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُول: مِن في رسول الله مَلْيَايِم كو فرمات موت ساجو مسلمان «مَا مَنْ رَجُلِ مُسْلَم يَمُوتُ، فَيَقُومُ عَلَى آوى مرجائ اور اس ك جنازے ير ايسے عاليس آدى جَنَازِته أَرْبَعُونَ رَجُلًا لَا يُشركُونَ باللهِ شَيئاً نماز يرهيس جو الله ك ساتھ كسى كو شريك نہ مُصرات ہوں' تو اللہ تعالی میت کے حق میں ان کی مغفرت کی إِلَّا شَفَّعَهُمُ اللهُ ُفِيهِ» رواه مسلم. سفارش کو قبول فرما تا ہے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب من صلى عليه أربعون شُفّعوا فيه.

۱۳ / ۱۳۳۳ حفرت مرثد بن عبدالله یزنی بیان کرتے ہیں کہ حضرت مالک بن ہیرہ رہائشہ جب جنازے کی نماز یر ہے گئتے اور لوگوں کا مجمع تھوڑا سمجھتے تو لوگوں کو تین صفول میں تقسیم کردیتے۔ پھر فرماتے کہ رسول اللہ النَّهُ لِمْ نِي فَرَمَايًا جَسَ مُخْصَ يَرِ تَمِن صَفَيْسِ نَمَازُ رِدْهِينَ تُو اس نے جنت واجب کرلی۔

٩٣٤ \_ وعن مَرْثَلِ بن عبدِ الله اليَزَنِيِّ قال: كَانَ مَالِكُ بِنُ هُبَيْرَة رضي الله عنه إذا صَلِّي عَلى الجنازة، فَتَقَالُّ النَّاسَ عَلَيها، جَزَّأَهُمْ عَليها ثَلاثَة أُجْزَاءٍ، ثم قال: قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ صَلَّى عَليهِ ثَـلاثَـةُ صُفُوف، فَقَدْ أَوْجَبَ». رواه أبو داود، والترمذي وقال: حديث حسن.

(ابو داؤد ترمذی صدیث حسن ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب الصفوف على الجنازة ـ وسنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب ما جاء في الصلاة على الجنازة والشفاعة للميت.

۹۳۴- فوائد: (۱) ان روایات سے معلوم ہوا کہ جنازے کی نماز میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کی شرکت نهایت بندیدہ ہے لیکن ہول وہ اہل ایمان و توحید- اہل شرک و بدعت جتنے بھی ہوں' اللہ کے ہاں ان کی کوئی اہمیت نہیں۔ وہ جنازہ پڑھیں نہ پڑھیں ایک جیسا ہے۔ (۲) اگر آدمی تھوڑے ہوں تو انہیں تین صفول میں تقلیم کرلینا بمتر ہے۔ مختلف روایات میں مختلف تعداد بیان ہوئی ہے جس سے مقصود کثرت ہے اور کثرت بھی ' کثرت محض نمیں ' اہل ایمان و تقوی اور اہل توحید کی کثرت- کشر الله سوادهم

١٥٧ - بَابُ مَا يُقْرَأُ فِي صَلاَةِ الْجَنازَةِ ١٥٥- نماز جنازه ميں يرهى جانے والى دعاؤل كابيان

نماز جنازہ میں چار تکبیریں کے اپیلی تکبیر کے بعد يُكَبِّرُ أَرْبَعَ تَكبيرَاتِ: يَتَعَوَّذُ بَعْدَ الأُولى، ثمَّ يَقْرَأُ فَاتِحَةَ الكِتَاب، ثمَّ يُكَبِّرُ اعوذ بالله پڑھ کر سورہ فاتحہ (اور کوئی ایک سورت) پڑھے پھر دو سری تکبیر کمه کرنبی مانی کیا پر درود بڑھے۔اللهم الثَّانِيَةَ، ثمَّ يُصَلِّي عَلَى النبيِّ ﷺ، فيقول: اللَّهُمَّ صَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ، وَعَلى آلِ مُحَمَّدٍ. صل على محمد وعلى آل محمد افضل وَالأَفضَلُ أَن يُتِمَّهُ بقوله: كما صَلَّيْتَ عَلى یم ہے کہ حمید مجید تک پورا درود پڑھے اور عوام کی إبراهِيمَ. . إلى قولهِ: إنَّكَ حَميدٌ مَجيدٌ. اکثریت اینی قراء ت میں صرف بیہ آیت بڑھتی ہے۔ وَلا يَفْعَلُ مَا يَفَعَلُهُ كَثِيرٌ مِنَ العَوَامُ مِنْ ان الله و ملائكته يصلون على النبي قراءَتِهم ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتِهِكَ تَهُ يُصَلُّونَ عَلَى الآية 'اس طرح نه كرے' اس كاير هناميح نبيں اور ٱلنَّبِيُّ ﴾ الآية [الأحزاب: ٥٦] فَإِنَّهُ لَا تَصِحُّ نہ اس پر اکتفاء کرنے سے نماز ہی صحیح ہوگی (کیونکہ یہ صَلاتُهُ إذا اقتصر عليهِ. ثم يُكبِّرُ الثَّالِثة، غیر مسنون طریقہ ہے) پھر تیسری تکبیر کمہ کر میت اور ويَدَعُو لِلمَيِّتِ ولِلمُسْلِمِينَ بِمَا سَنَذْكُرُهُ من مسلمانوں کے لئے وہ دعائیں برهیں جو ہم آئندہ الأحاديثِ إن شَاءَ اللهُ تعالى ، ثم يُكَبِّرُ الرَّابِعَةَ احادیث سے انشاء اللہ ذکر کریں گے۔ پھرچو تھی تکبیر کے ويَدعُو، ومِنْ أَحْسَنِهِ: اللَّهُمَّ لَا تَحْرَمُنَا بعد دعاء کرے اور بہترین دعاؤں میں سے بیہ ہے أَجْرَهُ، ولا تَفتِنَّا بَعدَهُ، واغْفِرْ لَنَا وَلَّهُ. اللهم لاتحرمنا اجره ولا تفتنا بعده والمُخْتَارُ أَنه يُطَوِّلُ الدُّعاءَ في الرَّابعة خِلاَفَ واغفرلنا وله اور پندیدہ ہے کہ چوتھی مرتبہ میں ما يَعْتَادُهُ أَكْثَرُ النَّاسِ ؛ لحديث ابن أبي أَوْفي خوب لمبی دعا کرے بر عکس اس کے جس کے لوگ عادی الذي سنَذْكُرُهُ إِن شاءَ الله تعالى . فَأَمَّا الأَدْعِيَةُ ہیں- جیسا کہ ابن ابی اونی کی حدیث سے ثابت ہے المأنُّورَةُ بَعْدَ التَّكْبِيرَة الثالثة ، فمنها : جس کو ہم انشاء اللہ ذکر کریں گے۔ تیسری تکبیر کے بعد

حسب زمل بين: ٩٣٥ - عن أبسي عبد السرحمين ١/ ٩٣٥ حفرت ابو عبد الرحمن عوف بن مالك راي والمرت ابو عبد الرحمن عوف بن مالك راي والمرت عَوْفِ بن مالكِ رضي الله عنه قال: صلَّى عن روايت م كه رسول الله ماليَّا في الله جنازے رسولُ اللهِ ﷺ عَلَى جَنَازَةٍ، فَحَفِظْتُ مِنْ يِ نماز يراهي تو آپ كي وه رعا مين نے ياد كرلى- آپ

جو رعائیں نبی ملتھ کیا سے منقول ہیں ان میں سے بعض

دُعَائِهِ وَهُوَ: يَقُولُ: «اللَّهُمَّ! اغْفرْ لَهُ، وَارْحَمْهُ، وَعَافِهِ، وَاعْفُ عَنْهُ، وَأَكْرِمْ نْزُلَهُ، وَوَسِّعْ مُدْخَلَهُ وَاغْسِلْهُ بِالْمَاءِ وَالتَّلْجُ وَالْبَرَدِ، وَنَقُّه مِنَ الخَطَّايَا، كما نَقَّيْتُ أَنْ أَكُونَ أَنَا ذَلكَ المَيِّتَ . رواه مسلم .

فرماتے تھے' اے اللہ! اس کو بخش دے' اس پر رحم فرما' اس کو عذاب سے عافیت دے اور اس کو معاف کردے' اس کی مہمان نوازی اچھی کر' اس کی قبر فراخ كردے 'اس كو يانى برف اور اولوں كے ساتھ دھو دے ' النَّوْبَ الأَبْيَضَ مِنَ الدَّنَس، وَأَبْدِلْهُ دَاراً اس كو گناہوں سے اس طرح صاف كردے جيے تو نے خَيْرا مِنْ دَارِهِ، وَأَهْلا خَيْرا مِنْ أَهْلِهِ، وَزَوْجاً سفيد كيرك كوميل كجيل سے صاف كرديا اور اس كو اس خَيْراً مِنْ زَوْجِهِ، وَأَدْخِلْه الجَنَّةَ، وَأَعِذْهُ مِنْ ك ونياوى كُرك بدل مين بمتركم اس ك كروالول عَذَابِ القَبْرِ، وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ » حَتَّى تمَنَّيْتُ ع بهتر گروالے اور اس كى بيوى سے بهتر بيوى عطا فرما اور اس کو جنت میں داخل کر اور اس کو عذاب قبراور جنم کی آگ سے بچا (حدیث کے راوی حفزت عوف فرماتے ہیں) نبی ملتی کیا نے بید دعا اس انداز سے مانگی حتی کہ میں نے آرزو کی کہ بیر میت میں خود ہو تا۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب الدعاء للميّت في الصلاة.

٩٣٦ \_ وعن أبي هُريرة وأُبي قَتَادَةً، وأبي إبْرَاهِيمَ الأَشْهَلِيِّ عَنْ أَبِيهِ وَأَبُوهِ صَحَابيٌّ \_ رضي الله عنهم عن النبيِّ ﷺ أَنَّه صَلَّى عَلى جَنَازَة فقال: «اللَّهُمَّ! اغْفِرْ لَحَيِّنَا وَمَيِّتِنَا، وَصَغِيرِنَا وَكَبيرِنَا، وَذَكَرِنَا وَأُنثَانَا، وَشَاهِدِنَا وَغَائِبَنَا. اللَّهُمَّ مَنْ أَحْيَيْتَهُ رَمَنَّا، فَأَحْيِهِ عَلَى الإِسْلام، وَمَنْ تَوَفَّيْتُه مِنَّا، فَتَوَفَّهُ عَلَى الإِيمَانِ ؛ اللَّهُمَّ لَا تَحْرِمْنَا أَجْرَهُ ، وَلا تَفْتِنَّا بَعْدَهُ» رواه الترمذي من رواية أبي هُرَيْسِرَةً وَالأشهَلِيِّ، ورواه أبو داود من رواية أبي هريرة وأبي قَتَاكَةً. قال الحاكم: حديث أبني هريرة صَحيحٌ على شَرْطِ البُخاريِّ ومُسْلِم، قال الترْمِذيُّ: قال البخاريُّ: أصحُّ روَاياتِ هذا الحديث روايةُ الأشْهَليِّ. قال البخاري: وَأَصَحُّ شيءٍ في الباب حديث عَوْفِ بن مالكِ .

۲ / ۹۳۶ حفرت ابو هرريه ' حضرت ابو قناده ري اور ابو ابراہیم اشھلی اپنے باپ سے 'جو صحابی ہیں ' روایت کرتے بیں کہ نبی کریم ملی کیا نے ایک جنازے یر نماز پڑھی و اس میں دعا فرمائی۔ اے اللہ اجارے زندہ اور مردہ کو' ہارے چھوٹے اور بڑے کو' ہارے مردوں اور عورتوں کو' ہمارے حاضر اور غائب سب کو بخش دے' اے اللہ! ہم میں سے جس کو تو زندہ رکھے۔ پس اسے اسلام یر زندہ رکھ اور ہم میں سے جس کو تو فوت کرے اس کو ایمان یر فوت کر- اے اللہ! ہمیں اس کے اجر سے محروم نہ کرنا اور اس کے بعد کسی آزمائش سے دوجار نہ

اس کو ترمذی نے حضرت ابو ہرریہ اور اشھلی کی روایت سے اور ابوداؤد نے حضرت ابو ہریرہ اور ابو قادہ ہریرہ "کی حدیث بخاری و مسلم کی شرط پر صحیح ہے -امام ترندی نے کما کہ امام بخاری نے فرمایا' اس حدیث کی

روایات میں اشھلی کی روایت سب سے زیادہ صیح ہے اور اس باب میں سب سے زیادہ صحیح عوف بن مالک کی حدیث ہے۔

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب مايقول في الصلاة على الميّت ـ وسنن أبي داود، كتاب الجنائر باب الدعاء للميت.

٩٣٧ \_ وعن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ ٣ / ٩٣٧ حفرت ابو بريره بنائْمُ ہے روايت ہے كہ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يقول: مين في رسول الله مالي الله مالي الله عنه كو فرمات موت ساكه جب تم «إذا صَلَّيْتُمْ عَلَى المَيِّت، فَأَخْلِصُوا لهُ ميت ير نماز يرْهو تو خلوص كے ساتھ اس كے لئے وعا الدُّعَاءَ) رواه أبو داود. كرو- (ابو داؤو)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب الدعاء للميت.

أبو داود.

٩٣٨ \_ وعَنْهُ عَن النَّبِيِّ ﷺ في الصَّلاةِ ٢٣٨ / ٩٣٨ سابق راوي بي سے روايت ہے كه نبي عَلَى الجنازَةِ: «اللَّهُ مَ أَنْتَ رَبُّهَا، وَأَنْتَ مَالْمَا إِلَا عَلَيْهُم فِ جنازے ير نماز ميں يه وعاير هي اے الله! تو ہي خَلَقْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَالِلإِسْلام، وَأَنْتَ ال كارب م، توني بي التي بيدا فرمايا ون بي ال قَبَضْتَ رُوحَهَا، وَأَنْتَ أَعْلَمُ بَسِرً هَا اسلام كي بدايت و توفيق دي اور توني اس كي روح وَعَلانیتِها، جَنْنَاكَ شُفعَاءَ لَهُ، فاغفِرُ لَهُ » رواه قبض فرمائی اور تو ہی اس کے پوشیدہ اور ظاہر اعمال کو سب سے زیادہ جانا ہے۔ ہم تیرے پاس اس کے سفارشی بن کر آئے ہیں اپس تو اس کو بخش دے۔

(ابو داؤد) (حواله مذكور)

تخريج: سنن أبي داود، الجنائز، باب الدعاء للميت (ضعيف أبي داود ـ رقم ٧٠٣).

٩٣٩ - وعن وَاثِلَةَ بن الأَسْقَع ٥ / ٩٣٩ حضرت واثله بن اسقع بن الله سے روایت ہے رضيَ اللهُ عنه قال: صَلَّى بنَا رسولُ اللهِ عَلَيْ كه بمين رسول الله ما ليَهم في الله ما مان آوى كى نماز عَلَى رَجُل مِنَ المُسْلَمِينَ، فَسَمِعْتُهُ يقولُ: جنازه يِرْهائي، بِن مِين في آپ كو يه يراضة بوع سنا «اللَّهُمَّ! إِنَّ فُلانَ ابْنَ فُلانٍ في ذِمَّتِكَ وَحَبْل الله الله! فلال بن فلال تيرى امان مي اور تيرى حفاظت جِوَادِكَ، فَقِهِ فِتْنَةَ القَبْرِ؛ وَعَذَابَ النَّادِ، كي پناه مين ہے ، پس تو اس كو قبر كى آزمائش اور جنم ك وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاءِ وَالْحَمْدِ؛ اللَّهُمَّ! فَاغْفِرْ عَذَاب سے بچا تو وعدے کو پورا کرنے والا اور تعریف لَهُ وَارْحَمْهُ، إِنكَ أَنْتَ الغَفُورِ الرَّحيمُ» كالكُلْ بَ الله الله كل تواس كو بخش دے اور اس یر رحم فرما' بے شک تو بہت بخشے والا' نمایت مہریان ہے- (ابو داؤد) (حوالہ مذکور)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجنائر، باب الدعاء للميت.

رواه أبو داود.

رضى الله عنهما أَنَّهُ كَبَّرَ عَلَى جَنَازَةِ ابْنَةٍ لَهُ أَرْبَعَ تَكْبيرَاتٍ، فَقَامَ بَعْدَ الرَّابِعَةِ كَقَدْرِ وفي رواية: كَبَّرَ أَرْبَعاً، فَمَكَثَ سَاعَةً حَتَّى فَرِمايا وسول الله ملتَّ إليم اس طرح بي كياكرتے تھے۔ ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُكَبِّرُ خَمْساً، ثُمَّ سَلَّمَ عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمالِهِ. فَلَمَّا انْصَرَفَ قُلْنَا لَهُ: مَا هذا؟ فقال: إنِّي لا أُزِيدُكُمْ عَلى مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ ﷺ يَصْنَعُ، أَوْ: هكذا صَنَعَ رسولُ اللهِ ﷺ. رواه الحاكم وقال: حديث صحيح.

٩٤٠ وعن عبدِ اللهِ بن أبي أَوْفى ٢/ ٩٣٠ حفرت عبدالله بن الي اوفي ويَهَا الله عن الي اوفي ويَهَا الله ہے کہ انہوں نے اپنی بیٹی کے جنازے پر چار تکبیریں کہیں۔ چوتھی تکبیر کے بعد اتنی در کھڑنے رہے جتنا دو مَا بَيْنَ التَّكْبِيرَتَيْن يَسْتَغْفِرُ لَهَا وَيَدْعُو، ثُمَّ كَبِيرول كے ورميان وقفہ ہوتا ہے اس ميں مرنے والى قال: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَصْنَعُ هَكَذَا. بيش كے لئے مغفرت طلب كرتے اور وعاكرتے رہے۔ پھر

ایک اور روایت میں ہے انہوں نے چار تکبیریں کمیں' پھر کچھ وریے ٹھمرے رہے یہاں تک کہ میں نے گمان کیا کہ وہ پانچویں تکبیر کہیں گے پھر انہوں نے دائيں اور بائيں سلام پھير ديا۔ پس جب وہ فارغ ہوئے تو مم نے ان سے کما سے کیا بات ہے؟ تو عبداللہ بن الی اوفی " نے فرمایا میں تمہارے سامنے اس سے زیادہ نہیں كرول كا جو ميں نے رسول الله ملتي الله كو كرتے ہوئے ديكھا- يا (يه فرمايا) اسى طرح رسول الله ملتيكيم نے كيا-(اسے حاکم نے روایت کیا اور کما' یہ حدیث صحیح ہے)

تخريج: المستدرك ١/ ٣٦٠.

• ١٩٠٠ فواكد: ندكوره تمام دعائين وه بين جو نبي ملي النائيام نه نماز جنازه مين يرهي بين- اس لئے اگر ان سب كو جمع كركے بردھ ليا جائے تو بہت بمتر ہے كيونكه ميت كے لئے خلوص دل سے دعاكرنے كا حكم ہے۔ الحمدلله المحديث سي دعائیں پڑھتے اور الحاح و اخلاص سے دعائیں کرتے ہیں۔ جبکہ دیگر احباب اتنی عجلت سے نماز جنازہ پڑھاتے ہیں كه حيرت موتى ہے۔ بلكه يول سمجھے وہ نماز نہيں پڑھاتے 'جھٹكاكرتے ہيں- هدا هم الله تعالى-

دو سری بات اس سے بیر معلوم ہوئی کہ نماز جنازہ اونچی آواز سے بھی پڑھنا جائز ہے جیسا کہ ندکورہ احادیث سے اس کا اثبات ہوتا ہے' کیونکہ نبی کریم ملٹھا اگر اونچی آواز سے نہ پڑھتے تو صحابہ کو یہ دعائیں بھی یاد نہ ہوتیں۔ تاہم مقدیوں کا باآواز بلند "آمین" کہنا' صحابہ کرام ویکھی کا معمول نہیں تھا۔ اس سے اجتناب کرنا چاہیے۔ اہلحدیث عوام میں اس کا جو رواج ہے وہ قابل اصلاح ہے۔ نماز جنازہ میں آمین دل میں کمی جائے۔

تیسرے ' نماز جنازہ کے بعد میت کی چارپائی کے گرد کھڑے ہوکر دعاکرنا نبی ملڑ کیا سے ثابت نہیں ہے ' یہ بدعت ہے اس سے بھی اجتناب کرنا چاہئے۔ آپ کے جنازے کے بعد اس طرح دعا نہیں مانگی۔ نماز جنازہ میں تو رعائیں نہ مانگنا' جو دعاؤں کا محل ہے اور جس میں نبی ملی کیا نے خوب دعائیں مانگی ہیں اور نماز کے بعد اپنے خودساختہ طریقے سے دعا مانگنے پر اصرار کرنا بردا عجیب ہے۔ گویا نماز میں دعا مقصود نہیں ہے کیونکہ وہ مقصود ہوتی تو سنت کے مطابق نماز میں مانگتے۔ لگتا ہے کہ اصل مقصود اپنی خانہ ساز بدعت پر عمل کرنا ہے اس کئے اس پر

رياض الصالحين (جلد اول) 💳

اصرار ہے۔ اللہ تعالی سمجھ عطا فرمائے۔

### ١٥٨ \_ بابُ الإِسْرَاع بِالْجَنَازَةِ

### ۱۵۸۔ جنازے کے لے جانے میں جلدی کرنے کابیان

١/ ٩٣١ حضرت ابو هرريه رفاش سے روايت ہے نبي كريم کہ اگر وہ نیک ہے تو وہ ایک بھلائی ہے جس کی طرف تم اسے آگے بردھاؤ کے اور اگر وہ اس کے برعکس ہے تو وہ ایک برائی ہے جسے تم اپنی گردنوں سے اتار کر رکھ دو گ- (بخاری و مسلم)

اور مسلم کی روایت میں ہے 'تم اسے بھلائی پر پیش

٩٤١ ـ عن أبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قال: «أَسْرِعُوا بِالجَنَازَة، فإنْ تَكُ صَالِحَةً، فَخَيْرٌ تُقَدِّمُونَهَا إلَيْهِ، وَإِنْ تَكُ سَوَى ذَٰلِكَ، فَشَرٌّ تَضَعُونَهُ عَنْ رقَابِكُمْ». متفقٌ عليه. وفي روايةٍ لمُسْلِم: «فَخَيْرٌ تُقَدِّمُونَهَا عَلَيْه».

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب السرعة بالجنازة \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب الإسراع بالجنازة.

ا اور فا کد: اس میں جلدی تکفین و تدفین کے تھم کے ساتھ' اس کی حکمت اور فائدہ بھی واضح کردیا' اس لئے جنازے میں غیر ضروری تاخیر نہیں کرنی چاہیے بلکہ جتنی جلدی ممکن ہو اس کو اس کے مقام پر پہنچا دیا جائے۔

٩٤٢ - وعن أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ ٢/ ٩٣٢ حفرت ابوسعيد خدرى را الله عند الخدري الله عند الخدري الله الله عند المؤدري الله المؤدري الله المؤدري المؤدري الله المؤدري المؤد رضي اللهُ عنه قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عِيلَةً يَقُولُ: كه نبي كريم النَّهَامُ فرمايا كرتے تھے جب جنازہ ركھا جاتا "إذا وضعَتِ الجَنَازَةُ، فَاحْتَمَلَهَا الرِّجَالُ م اور لوگ اسے ایخ کند حول پر اٹھا لیتے ہیں پی اگر عَلَى أَعْنَاقِهِمْ، فَإِنْ كَانَتْ صَالِحةً، قالتْ: وه نيك بوتا ب توكتا ب مجھے آگے لے چلو اور اگر قَدِّمُونِي، وَإِنْ كَانَتْ غَيْرَ صَالْحَةِ، قَالَتْ نيك نهين ہوتاً تو لوگوں سے كہتا ہے ہاكت و الْأِهْلِهَا: يَا وَيْلَهَا! أَيْنَ تَذْهَبُونَ بِها؟ يَسْمَعُ بربادى! ثم اسے كمال لے جارہے ہو- اس كى آواز، صَوْتَهَا كُلُّ شَيْءِ إِلَّا الإِنْسَانَ، وَلَوْ سَمِعَ انسان كم سوا برچيز سنتى ب اور أكر انسان من لے تو یقینا بے ہوش ہوجائے۔ (بخاری)

الإِنْسَانُ لَصَعِقَ» رواه البخاري.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب حمل الرجال الجنازة دون النساء .

**۹۳۲- فوائد:** میت کس طرح بولتی ہے؟ اس کی حقیقت اللہ ہی جانتا ہے۔ تاہم اس کا بولنا ناممکن نہیں ہے۔ اللہ تعالی جے بلوانا چاہے 'بلوا سکتا ہے۔ مردے کا یہ بولنا صحیح حدیث سے فابت ہے اس لئے اس پر ایمان رکھنا ضروری ہے۔ کیکن اس سے میت کا عام گفتگو کرنا یا گفتگو سننا اور آنا جانا یا دنیا والوں کی ضروریات بوری کرنا یا مشکلات آسان کرنا وغیرہ ثابت نہیں ہوتا ہے۔ افسوس کچھ لوگ اس قتم کی احادیث سے اس طرح کی باتیں کشید کرتے

تخريج: سنن ترمذي، أبواب الجنائز، باب ما جاء عن النبي على نفس المؤمن معلقة مدينه.

999- فوائد: معلق (لئے رہے) کا مطلب ہے کہ اس کی نجات یا عذاب سے دوچار ہونے کا فیصلہ قرض کی ادائیگی تک موقوف رہتا ہے۔ اس لئے سب سے پہلے میت کے ذمے جو قرض ہو' اس کی ادائیگی کرنی چاہئے۔ یہ کس قدر ستم ہے کہ میت کے مال پر قبضے کی فکر تو ہوتی ہے گراس کے قرض کی ادائیگی کی کوئی پروا نہیں ہوتی۔

988 - وعن حُصَيْنِ بَنِ وَحْوَحِ ٢/ ١٩٣٣ حفرت حمين بن وحوح بن الله عنه أنَّ طَلْحة بن البَراءِ رَضِيَ الله عنه أنَّ طَلْحة بن البَراءِ رَضِيَ الله عنه أنَّ الله عنه أنَّ طَلْحة بن البَراءِ رَضِيَ الله عنه عنه مرض الله عنه أنَّ طَلْحة بن البَراءِ رَضِيَ الله عنه عنه مرض الله عنه أنَّ النَّبِي عَلَيْهِ يَعُودُه فَقَالَ: بي كريم الله الله علات كه علات كه لله عنه المَوْتُ إلى الله عنه المَوْتُ (الهيس ويه كر) آپ ن فرايا ميرا خيال ہے كه طلح الله الله وَعَجِّلُوا بِهِ ، فَإِنَّهُ لَا يَنْبَغِي مِي موت كه آثار پيدا ہوگئے ہيں پس (جب بيه فوت فقة فَسُلِم أَنْ تُحْبَسَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْ هوجاكيں تو) مجھے اس كى اطلاع دينا اور ان كو (دفنانے الجيفَةِ مُسْلِم أَنْ تُحْبَسَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْ هوجاكيں بلائ كرنا اس لئے كه كسى مسلمان كى لاش كو اس كے گر والوں كے درميان روكے ركھنا مناسب نهيں۔

(ابو داؤد)

تخریج: سنن أبی داود، كتاب الجنائز، باب التعجیل بالجنازة وكراهیة حبسها. ۱۹۲۲ فوائد: اس سے واضح م که بغیر معقول اور شری عذر كے جنازے كی تدفین میں تاخیر كرنا صحیح نمیں

### ١٦٠ \_ بَابُ الْمَوْعِظَةِ عِنْدَ الْقَبْرِ

980 ـ عن عليًّ رَضِيَ اللهُ عنه قال: كُنَّا في جَنَازَة في بَقِيع الْغَرْقَدِ فَأْتَانَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَقَعَدَ وَقَعَدُنَا حَوْلَهُ وَمَعَهُ مِخْصَرَةٌ فَنَكَسَ وَجَعَلَ يَنْكُتُ بِمِخْصَرَتِهِ، مِخْصَرَةٌ فَنَكَسَ وَجَعَلَ يَنْكُتُ بِمِخْصَرَتِهِ، مَخْصَرَةٌ فَنَكُسَ وَجَعَلَ يَنْكُتُ بِمِخْصَرَتِهِ، ثَمَ قال: «ما مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ إِلَّا وَقَدْ كُتِبَ مَقْعَدُهُ مِنَ الجَنَّة» فقالوا: مَقْعَدُهُ مِنَ الجَنَّة» فقالوا: يَا رَسُولَ الله! أَفَلا نَتَكِلُ عَلى كِتَابِنَا؟ يَا رَسُولَ الله! أَفَلا نَتَكِلُ عَلى كِتَابِنَا؟ فقال: «اعْمَلُوا، فَكُلُّ مُيسَرِّ لِمَا خُلِقَ لَهُ» فقال: «اعْمَلُوا، فَكُلُّ مُيسَرِّ لِمَا خُلِقَ لَهُ» وَذَكَرَ تَمَامَ الحديث. متفقٌ عليه.

### ۱۲۰۔ قبرکے پاس وعظ و نصیحت کرنے کا بیان

ا / ۱۹۳۵ حفرت علی رفائد سے روایت ہے کہ ہم بقیع الغرقد (قبرستان) میں ایک جنازے کے ساتھ تھے 'پی الغرقد (قبرستان) میں ایک جنازے کے ساتھ تھے 'پی ہمارے پاس رسول اللہ طالق ہے 'آپ کے پاس ایک چھڑی ہم بھی آپ کے گرد بیٹھ گئے 'آپ کے پاس ایک چھڑی تھی 'پی آپ نے سرچھکایا اور چھڑی سے زمین کو کریدنا مشروع کردیا 'پھر فرمایا 'تم میں سے ہر شخص کا جنمی اور جنتی ٹھکانا لکھ دیا گیا ہے 'صحابہ " نے عرض کیا 'کیاپس ہم جنتی ٹھکانا لکھ دیا گیا ہے 'صحابہ " نے عرض کیا 'کیاپس ہم اپنی ٹھکانا لکھ دیا گیا ہے 'صحابہ شخص کو اس عمل کی توفیق اپنی بلکہ) عمل کرو 'پس ہر شخص کو اس عمل کی توفیق رہیں جر گھوں کو اس عمل کی توفیق ہوگے وہ پیدا کیا گیا ہے اور باقی حدیث بیان ہوگی جس کے لئے وہ پیدا کیا گیا ہے اور باقی حدیث بیان کی۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب موعظة المحدث عند القبر... ـ وصحيح مسلم، أوائل كتاب القدر.

997- فوا کد: اس سے قبر کے پاس وعظ و نصیحت کرنے کا اثبات ہوا' جیسا کہ امام نووی ؓ نے باب باندھا ہے اس وقت دنیا کی بے ثباتی کا حقیقی منظر انسان کے سامنے ہوتا ہے اور دلوں پر رقت طاری ہوتی ہے' اس لئے اس موقع پر وعظ و نصیحت کے مؤثر اور کارگر ہونے کے امکانات زیادہ ہیں۔ دو سرے اس میں مسلمہ تقدیر کا بیان ہے یعنی اللہ تعالیٰ کو ہرا یک کی بابت علم ہے کہ اس نے اچھے عمل کرنے ہیں یا برے اور اس نے اپنے علم کہ مطابق ہر شخص کا اچھا یا برا انجام لکھ رکھا ہے لیکن اس کے علم یا کھنے کا مطلب بیہ نہیں ہے کہ انسان وہ عمل کرنے پر مجبور ہے جو اللہ کے ہاں لکھاہوا ہے' بلکہ بیہ تو اللہ کو پہلے سے علم ہے کہ فلال شخص اپنے افتیار سے کیوں کا عمل کرے گا اور انجام بد سے دوچار ہوگا اور جب نیک کا گا در انجام بد سے دوچار ہوگا اور جب تک انسان کی رسائی نہیں ہوتی (اور بیہ ہوبی نہیں سکی) تو پھر ہیکو تکر محبور ہیک ہو ہو سکتا ہے کہ وہ اللہ کے علم اور اس کے لکھے ہوئے تک انسان کی رسائی نہیں ہوتی (اور بیہ ہوبی نہیں سکی) تو پھر ہیکو تکر نہیں کہ اس کے آخری انجام کی بابت اللہ نے کیا کھی رکھا ہے؟ بنابریں انسان کے لئے اس کے بغیرچارہ نہیں نہیں کہ اس کے آخری انجام کی بابت اللہ نے کیا کھی ہوئی ہوئی ہوئی کا داستہ جھوڑ دے؟ جبکہ اس کو معلوم ہی کہ وہ کر محبور ہوئی کیا ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی کا داستہ بھوٹر دے؟ جبکہ اس کو معلوم ہی کہ وہ کہ مختص کو اس کا می توفیق سے کہ وہ ہر مختص کو اس کام کی توفیق سے کہ وہ ہر مختص کو اس کام کی توفیق سے کہ دو ہر مختص کو اس کام کی توفیق سے کہ ارت اپنی اس کے لئے کشادہ کردیتا ہے جس کے لئے اس کو اس نے پیدا کیا ہے۔ پھر کیوں نہ انسان نہ کا داستہ اپنا کر اللہ سے خبر کی توفیق کا طالب اور آرزو مند رہے؟

١٦١ - بَابُ الدُّعَاءِ لِلْمَيِّتِ بَعْدَ دَفْنِهِ ١١١ ميت كُودفنانے كے بعد اس كے لئے دعا

#### وَالْقُعُودِ عِنْدَ قَبْرِهِ سَاعَةً لِلدُّعَاءِ لَهُ كُرِفِ اور چِند گُھڑى اس كى قبركے ياس بيھ كر مرحوم كے لئے دعا' استغفار اور قراءت وَالْإِسْتِغْفَارِ وَالْقِرَاءَةِ کرنے کابیان

٩٤٦ \_ عن أبي عَمْرو \_ وقيل: أبو عبدِ الله، وقيل: أبو لَيْلَى \_عُثْمَانَ بن عَفَّانَ رضي الله عنه قال: كَانَ النَّبيُّ ﷺ إِذًا فَرَغَ مِنْ دَفن المَيِّتِ وَقَفَ عَلَيهِ، وقال: «استَغْفِرُوا لَأَخِيكُم وسَلُوا لَهُ التَّبِيتَ، بِهِ اللَّي كَ لِتَ بَخْشُ مَا لَكُو اور اس كَ لِتَ (مَكُر تكيرك فَإِنَّهُ الآن يُسأَلُ» رواه أُبو داود.

ا/ ۹۴۲ حضرت ابوعمرو اور بعض کے نزدیک ابو عبداللہ اور بعض کے نزدیک ابو لیالی' عثان بن عفان رہالتھ سے روایت ہے کہ نبی کریم ملتی جب میت کو دفن کرنے سے فارغ ہوجاتے تو قبریر ٹھرجاتے اور فرماتے 'اپنے سوال و جواب میں) ثابت قدمی کی دعا کرو اس کئے کہ اب اس سے سوال کیا جارہا ہے۔ (ابو داؤد)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجنائز، باب الاستغفار عند القبر للميت في وقت الانصراف.

٩٣٢- فواكد: اس سے معلوم ہوا كہ قبر ميں مردے سے سوال ہوگا، جو مومن ہوگا الله تعالى اسے صحح جواب دینے کی توفیق سے نوازے گا اور وہ کھے گا میرا رب اللہ ہے ' میرا دین اسلام ہے اور جس مخص کو رسول بناکر بھیجا گیا وہ محمد ملٹھیلم ہیں۔ اس کے برعکس دو سرا شخص سے جواب دینے سے محروم رہے گا اور کیے گا ''ھا ھا لا اوری" میں کچھ نہیں جانا۔ اس لئے وفن کرنے کے بعد قبر پر کھڑے ہوکر اس کے لئے ثابت قدمی کی دعاکرنے كى برى تاكير ، اس كے لئے يہ وعاء برحى جائے- اللهم ثبته بالقول الثابت لا اله الا الله محمدرسول الله-

٩٤٧ \_ وعن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال: إذا دَفنتمُوني، فَأَقِيْمُوا سبق بِطُولِهِ. قال الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ الله: وَيُسْتَحَبُّ أَن يُقْرَأَ عِنْدَهُ شيءٌ مِنَ القُرآنِ، وَإِن خَتَمُوا القُرآنِ عِنْدَهُ كَانَ حَسَناً.

۲ / ۹۳۷ حضرت عمرو بن العاص رفالتنه سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا جب تم مجھے دفنا کر فارغ ہوجاؤ' تو حَوْلَ قَبرِي قَدْرَ مَا تُنحَرُ جَزُورٌ، وَيُقَسَّمُ ميرى قبرے گرداتى در كھڑے رہناجتنى در ميں ايك لَحْمُها حَتى أَسْتَأْنِسَ بِكم، وَأَعْلَمَ مَاذا اون وزح كرك اس كاكوشت تقسيم كياجات تاكه مين أُرَاجِعُ بِهِ رُسُلَ رَبِّي. رواه مسلم. وقد تم سے انس حاصل کروں اور میں جان لول کہ میں ایخ رب کے فرستادوں کو کیا جواب دوں- (مسلم) اور یہ روایت تفصیل سے پہلے گزر چکی ہے۔ امام شافعی ؓ نے فرمایا 'متحب ہے کہ اس کے پاس کچھ حصہ قرآن سے یوھا جائے اور اگر سارا قرآن ہی وہاں ختم کردیں تو اچھا ہے۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب كون الإسلام يهدم ما قبله وكذلك الهجرة والفتح، وقد تقدم في رقم٧١١.

299- فوا کد: میت کو دفانے کے بعد 'قبر پر کھڑے رہ کر اس کے لئے ثابت قدمی کی دعا کرنے کی تاکید تو نبی ملائی نے بھی اس بات کی وصیت ملائی نے بھی فرمائی ہے جیسا کہ ماقبل کی حدیث میں گزرا ' حضرت عمرو بن عاص بڑا ٹی ہے جیسا کہ ماقبل کی حدیث میں گزرا ' حضرت عمرو بن عاص بڑا ٹی ہے ہیں اس بات کی وصیت فرمائی ہے۔ باق امام شافعی کا جو قول قرآن کریم پڑھنے کی بابت نقل کیا گیا ہے ' یہ مسنون طریقہ نہیں ہے ' اس کی تلاوت کی بابت نبی ملی کے شابت نہیں۔ مسنون عمل صرف دعا کرنا ہی ہے لنذا اسی پر اکتفا کرنا صحیح ہے حلاوہ ازیں امام شافعی علیہ الرحمہ کی طرف اس قول کی نسبت بھی مفکوک ہے اس لئے کہ فتح الباری ' تفییر ابن کشیرابن کشیراور دیگر کتب میں امام شافعی کا مسلک سے بیان ہوا ہے کہ ایصال ثواب کے لئے قرآن خوانی جائز نہیں۔

### الاً۔ میت کی طرف سے صدقہ کرنے اور اس کے لئے دعا کرنے کابیان

١٦٢ - بَابُ الصَّدَقَةِ عَنِ الْمَيِّتِ وَالدُّعَاءِ لَهُ

الله تعالیٰ نے فرمایا: اور وہ جو ان کے بعد آئے وہ کہتے ہیں۔ اے ہمارے رب! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو جو ہم سے پہلے ایمان لائے۔

قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الل

فائدہ کہ آیت: بعد میں آنے والوں سے مراد تابعین اور قیامت تک بعد میں آنے والے تمام مومن ہیں اور ان سے بہلے ایمان میں سبقت کرنے والے صحابہ کرام اور وہ تمام مومن ہیں جو پہلے گزر گئے۔ اس میں بعد میں آنے والوں نے اپنے ساتھ اپنے سے بہلوں کے لئے بھی مغفرت کی دعا فرمائی جس سے امام نووی ؓ نے استدلال فرمایا کہ میت کے حق میں دعا کرنی جائز ہے۔ اس طرح احادیث میں میت کی طرف سے صدقہ کرنے کا بیان ہے۔ ان دونوں کا مکرنے صبح ہیں۔اب احادیث ملاحظہ ہوں:

۹۶۸ و عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهَا آرمی حضرت عائشه رَبَيَ الله عَنْهَا وَالله عَنْهَا وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَاله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب موت الفجاءة \_ وصحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب وصول ثواب الصدقة عن الميت إليه.

۹۴۸- فوائد: اس میں مراحت ہے کہ میت کی طرف سے مدقہ کیا جائے تو اس کا ثواب اس کو پنچ گا، جیسے دعا کا فائدہ میت کو پنچا ہے آگر اللہ تعالی قبول فرمالے- صدقہ اور دعا ایصال ثواب کی کیی دو صور تیں ہیں جو جائز ہیں۔ ان کے علاوہ جو رسومات قل' ساتواں' دسوال اور چہلم وغیرہ ہیں بیہ تمام بدعات ہیں جو دراصل ہندووانہ ہیں۔ ان کے علاوہ جو رسومات قل' ساتواں' دسوال اور چہلم وغیرہ ہیں بیہ تمام بدعات ہیں جو دراصل ہندووانہ

رسمیں ہیں اور جاہل مسلمانوں میں رواج پاگئی ہیں۔ اس طرح قرآن خوانی بھی ایصال ثواب کا مسنون طریقہ نہیں ہے۔ یہ تمام چیزیں بے فائدہ ہیں جن سے میت کو کچھ حاصل نہیں ہو تا۔ میت کو فائدہ صرف منصوص (صحیح ثابت شدہ) طریقوں سے ہی ہوسکتا ہے اور وہ صرف دو ہی ہیں۔ دعا اور صدقہ۔ اور صدقہ بھی وہ جو اولاد کی طرف سے ہو کیونکہ حدیث میں اولاد ہی کی طرف سے صدقے کا ذکر ہے اس لئے غیراولاد کی طرف سے ایصال ثواب کے لئے صدقہ کرنا بھی غیر صحیح ہے۔ تفصیل کے لئے دیکھئے احکام البخائز' للالبانی۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الوصية، باب ما يلحق من الثواب للميت بعد وفاته.

979- فواكد: يد تينول عمل ايسے بين جو دراصل انسان كے اينے عمل بين ، جو كسى نه كسى انداز سے اس كى موت کے بعد بھی جاری رہتے ہیں جیسے صدقہ جاریہ ہے مثلا سرائے ' ہپتال ' مسجد و مدرسہ اور کنوال وغیرہ بنواجانا- بیہ وقف کی طرح انبان کے ایخ آثار عمل ہیں- ونکتب ماقدمواو آثارهم (سورہ کیسین ۱۲)- کے تحت جب تک ان کا وجود قائم ہے اور لوگ فیض یاب ہوتے رہیں گے' ان کا اجر میت کوملتاً رہے گا۔ اسی طرح وہ علم' جس کی اس نے لوگوں میں نشرو اشاعت کی اور لوگول نے اس کی اقتداء کی- مثلًا قرآن و حدیث پر مبنی کتابیں لکھیں' تبلیغ و دعوت کا کام کیا' مند درس پر بینه کر ہزاروں شاگر دوں کو قرآن و حدیث کا علم پڑھایا اور شب و روز صرف كر كے لوگوں كو قرآن و سنت كے سانچے ميں و هالا تو يہ اس كى سعى اور عمل ہے اور بمصداق حديث نبوى من دعا الى هدى كان له من الاجر مثل اجورمن تبعه من غير ان ينقص من اجورهم شيئا (ابو دائود كتاب السنه باب لزوم السنه) اقتداء كرنے والوں كا اجر بھى اسے پنچا رہے گا۔ اس طرح اولاد کو نبی مالی اس نے خود انسان کی اپنی کمائی قرار دیا ہے (النسائی کتاب البیوع 'باب الحث علی الکسب-) علاوہ ازیں اس میں اولاد صالح کی دعاؤں کا صلہ ملنے کی بابت کما گیا ہے جو دیگر احادیث سے بھی ثابت ہے- اس اعتبار سے مردوں کے لئے ایصال ثواب کا مسلم بالکل واضح ہوجاتا ہے کہ صدقہ یا خود میت کی طرف سے صدقہ جاریہ 'علم نافع اور دعا صرف یہ ایصال تواب کے مسنون طریقے ہیں۔ ان کے علاوہ کسی اور طریقے سے مردول کو فائدہ نہیں پنچا۔ تاہم میت کے ذمے اگر جج کرنا یا نذر کے روزے رکھنا ہوں تو حدیث میں ورثاء کو یہ کام دیا گیا ہے کہ وہ میت کی طرف سے ادا کریں کیونکہ ان کی حیثیت قرض کی ہے۔ جس طرح میت کے ذمے قرض ہو تو اس کا ادا کرنا ضروری ہے۔ اس طرح جج اس پر فرض ہوچکا ہو اور وہ ادا نہ کرسکے یااس کی نذر مانی ہو' اس طرح نذر کے روزے مرنے والے کے ذمے ہول تو ان کی ادائیگی ضروری ہے کیونکہ یہ قرض ہے' تاہم ان پر دو سری

بدنی عبادات کو قیاس نہیں کیا جاسکتا کیونکہ عبادات و قربات میں قیاس کام نہیں دیتا۔ اس کے لئے تو نص شرعی کی ضرورت ہے۔

### ١٦٣ - بابُ ثَنَاءِ النَّاسِ عَلَى الْمَيِّتِ

مَرُّوابِجَنَازَةٍ، فَأَثْنَوْا عَلَيْهَا خَيْراً، فقال مَرُّوابِجَنَازَةٍ، فَأَثْنُوا عَلَيْهَا خَيْراً، فقال النبيُّ عَلَيْهَا خَرَى، فَأَثَنُوا عَلَيْها خَرَى، فَأَثَنُوا عَلَيْها شَرّاً، فَقَالَ النّبيُ عَلَيْهِ: (وَجَبَتْ» فَقَالَ عَمُرُ بنُ الخَطَّابِ رَضِيَ الله عَنْهُ: مَا وَجَبَتْ هَ عَمَرُ بنُ الخَطَّابِ رَضِيَ الله عَنْهُ: مَا وَجَبَتْ لَهُ قَالَ: (همذا أَثنيتُم عَلَيْهِ خَيراً، فَوَجَبَتْ لَهُ قَالَ: الجَنَّةُ، وهذا أَثنيتُم عليه شَرّا، فَوَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، أَنتُم شُهَذا عُلله في الأرضِ متفقٌ عليه. النَّارُ، أَنتُم شُهَذا عُلله في الأرضِ متفقٌ عليه.

### ۱۹۳ میت کی تعریف کرنے کابیان

ا/ ۱۹۵۰ حضرت انس بڑا تئر بیان فرماتے ہیں کہ لوگوں کا گزر ایک جنازے کے پاس سے ہوا تو انہوں نے اس کی اجھے الفاظ میں تعریف کی تو نبی ملٹھائے نے فرمایا واجب ہوگئ ۔ پھر وہ ایک دو سرے جنازے کے پاس سے گزرے تو انہوں نے برے الفاظ میں اس کی تعریف کی تو نبی ملٹھائے نے فرمایا واجب ہوگئ ۔ پس حضرت عمر بن خطاب بڑا تئر نے پوچھا کیا چیز واجب ہوگئ ؟ آپ نے ارشاد فرمایا ہیہ ہحض جس کی تم نے اچھے الفاظ میں تعریف کی تو اس کے لئے جنت واجب ہوگئ اور یہ شخص جس کی تم نے انہا کی تو اس کے لئے جنت واجب ہوگئ اور یہ شخص جس کی تم نے برے الفاظ میں تعریف کی تو اس کے لئے جنت واجب ہوگئ تو اس کے لئے جنم کی آگ واجب ہوگئ ہو اس کے لئے جنم کی آگ واجب ہوگئ ۔ تم زمین میں الٹد کے گواہ ہو۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب ثناء الناس علي الميت \_ وصحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب فيمن يثني عليه خير أو شر من الموتٰي.

•90- فوائد: مخلص مومنوں کی رائے چونکہ امانت و دیانت اور تقوی کی آئینہ دار ہوتی ہے اس لئے وہ جس کے باطن کی صفائی کی گواہی دے دیں وہ جہنی ہوگا، کیونکہ مومن کی بدباطنی کی گواہی دے دیں وہ جہنی ہوگا، کیونکہ مومن کی بات میں خواہش نفس کی آمیزش نہیں ہوتی تاہم فساق و فجار کا کسی کو اچھا یا برا کنے کا کوئی اعتبار نہیں۔ علاوہ ازیں بعض احادیث میں مُردوں کی برائیاں بیان کرنے سے جو روکا گیا ہے تو اس کا تعلق مومنوں سے ہے لیعن ان کے بعض احادیث میں مُردوں کی برائیاں بیان کرنے سے جو روکا گیا ہے تو اس کا تعلق مومنوں سے ہے لیعن ان کے علم میں ایمان و تقوی سے بھرپور زندگی کو نظرانداز کرکے، ان کے عمل و کردار کی بعض کو تاہیاں اگر کسی کے علم میں آجائیں تو انہیں اچھالنا اور بیان کرتے بھرنا، جائز نہیں، ان کے اندر خوبیاں بھی جیں اور وہ بہت زیادہ ہیں۔ انہیں چھوڑ کر محض برائیوں کی تشمیر کرنا نمایت نامناسب ہے۔ شریعت نے ایسا کرنے سے سختی کے ساتھ روکا ہے ۔ البت کافروں کی یا فیق و فجور کا علائی ارتکاب کرنے والوں کی برائیوں کا اظہار جائز ہے تا کہ لوگ کافرانہ طور طریقوں اور فیق و فجور کے مظاہروں سے اجتناب کریں۔

ودِ قَال: ۲/ ۹۵۱ حضرت ابوالاسود بیان کرتے ہیں کہ میں مدین عُمَرَ بنِ آیا تو حضرت عمر بن خطاب رہاٹھ کے پاس آکر بیٹھ گیا' مْ جَنَازَةٌ ، پس لوگوں کے پاس سے ایک جنازہ گزرا تو لوگوں کی آ

90١ ـ وعن أبي الأسود قال: قَدِمْتُ المَدِينَةَ، فَجَلَسْتُ إلى عُمَرَ بنِ الخَطَّابِ رَضِيَ الله عَنْهُ فَمَرَّتْ بِهِمْ جَنَازَةٌ،

رواه البخاري.

فَأُثنيَ عَلى صَاحِبِهِا خَيْراً فقال عُمَرُ: طرف سے اس كى بابت اچھ كلمات كے گئے "و حفرت وَجَبَت، ثم مُرَّ بِأَخْرَى، فَأَنْنِيَ على عمرٌ نِ فَراليا واجب موكَّى ' پھر ايك اور جنازه گزراً تو صَاحِبِهِا خَيراً، فَقَالَ عُمَرُ: وَجَبَت، ثم مُرَّ الى كى بابت بهى الحجى باتين كى كئي تو حفرت عمر " نے بالثَّالِثَةِ، فَأَنْنِي عَلَى صَاحِبِها شَرًّا، فَقَالَ فرمايا واجب بوكن كمرايك تيرا جنازه كزرا تواس كي عُمَوُ: وَجَبَتْ؛ قَالَ أَبُو الْأَسْوَدِ: فَقُلْتُ: بابت برى باتين كي كني تو حضرت عمر في فرمايا واجب وما وَجَبَتْ يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ؟ قال: قُلْتُ مُوكِي- ابوالاسود كت بين كه مين في يوجها امير كما قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أَيُّمَا مُسلِم شَهدَ لَهُ المومنين! كيا چيزواجب موكى؟ آبِ " فرمايا عمل في أَربعَةٌ بخَير، أَدخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ " فَقُلْنَا: وبي بات كي ہے جو نبي النَّايْمِ نے فرمائي ہے كہ جس وثَلاثَةٌ ؟ قال: «وثَلاَثَةٌ» فقلنا: واثنَانِ؟ مسلمان كى بابت جار آدمى بھلائى كى گواہى دے ديں الله قال: «واثنَانِ» ثُمَّ لَم نَسألُهُ عَنِ الواحِدِ. اسے جنت میں واخل فرمائے گا تو ہم نے کما اور تین آدمی گواہی دیں تو؟ آپ سے فرمایا تین آدمی بھی۔ ہم نے کما اور دو آدمیوں کی گواہی؟ آپ انے فرمایا اور دو بھی۔ پھر ہم نے ایک شخص کی گواہی کے بارے میں نهیں یوجھا۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب ثناء الناس على الميت.

ا**۹۵- فوائد:** اس میں بھی فوت شدہ مخص کے بارے میں اہل ایمان و تقوی کی رائے کو اہمیت و فوقیت دی گئی -4

#### ١٦٤ ـ بَابُ فَضْلِ مَنْ مَاتَ لَهُ أَوْلاَدُ ١٢٢ اس شخص كي فضيلت كابيان جس ك چھوٹے بیچے فوت ہوجائیں صغَارٌ

٩٥٢ \_ عن أنسِ رضي اللهُ عَنْهُ قَالَ: ١/ ٩٥٢ حضرت انس رظائم عن الله عن الله عن الله قَالَ رَسُولُ اللهِ: «مَا مِنْ مُسلِمٍ يَمُوتُ لَهُ التَّيْلِمِ فَ فرمايا جس مسلمان ك تين بي بالغ بونے سے قبل فوت ہوجائیں تو اللہ تعالی اس کو ان بچوں پر اپنی رحمت کی برکت سے جنت میں داخل فرمائے گا-

ثَلَاثَةٌ لم يَبلُغُوا الحِنْثَ إِلَّا أَدخَلُهُ اللهُ الجَّنَّةَ بفَضْل رَحْمَتِهِ إِيَّاهُمْ» متفقٌ عليه.

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب فضل من مات له ولد فاحتسب ـ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه.

90۲- فوائد: یہ فضیلت اس مخص کے لئے ہے جو ایمان کے تقاضوں کے مطابق بچوں کی وفات پر صبر کرے اور اللہ سے تواب کی امید رکھے۔ حنث کے معنی گناہ کے ہوتے ہیں ' بلوغت کے لئے حنث کا لفظ اس لئے استعال فرمایا ہے کہ بلوغت کے بعد انسان کے اعمال پر ثواب یا گناہ ہوتا ہے۔ قتم توڑنے کو بھی حنث کہتے ہیں کیونکہ قتم کا اعتبار بھی بلوغت کے بعد ہی ہو تا ہے۔

٩٥٣ \_ وعن أَبي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ

۲ / ۹۵۳ حضرت ابو ہررہ رہائٹر سے روایت ہے کہ عَنْهُ قَالَ: قال رَسُولُ اللهِ عَلِي : «لا يَمُوتُ رسول الله مَلْيَكِم نَ فرمايا ، جس مسلمان ك تين يج لأَحَدِ مِنَ المُسْلِمِينَ ثَلاَثَةٌ مِنَ الوَلَدِ فوت بوجانين اسے جنم كى آگ نہيں چھوئے گى مگر لا تَمَسُّهُ النَّارُ إِلَّا تَحِلَّةَ القَسَمِ " متفقٌ عليه . فتم يورى كرنے كے لئے آگ ير سے گزرے گا۔ (بخاری و مسلم)

الله تعالی کا فرمان ہے "مم میں سے ہر مخص اس هُوَ العُبُورُ عَلَى الصِّرَاطِ، وَهُوَ جسْرٌ جَنِم مِن وارد موكًا" (سورة مريم الم) اور ورود سے مراد مَنْصُوبٌ عَلَى ظَهْر جَهَنَّمَ. عَافَانَا اللهُ بِل صراط برس گررنا ہے- يه ايك بل ہے جو جہنم كى پشت ر بنایا گیا ہے' اللہ تعالی ہمیں عافیت سے اس پر سے گزار دے۔

وَ«تَحِلَّةُ القَسَمِ» قولُ اللهِ تعالى: ﴿ وَإِن يِّنكُورُ إِلَّا وَارِدُهَآ﴾ [مريم: ٧١] وَالوُرُودُ: منْهَا .

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب فضل من مات له ولد فاحتسب ـ وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه.

- 90m فوا مكد: مطلب يه ب كه بل صراط جنم ك وسط مين سے گزر تا ب جس پر سے ہر مومن و كافر كو گزرنا ہوگا۔ مومن تو اپنے اپنے اعمال کے مطابق کچھ بلک جھیکتے میں گزر جائیں گے بچھ بجلی اور ہوا کی طرح ' کچھ پر ندول کی طرح اور کچھ عمدہ گھوڑوں اور دیگر سواریوں کی طرح گزر جائیں گے، یوں کچھ بالکل صیح سالم، کچھ زخمی تاہم اکثر اہل ایمان بل عبور کرلیں گے "کچھ کمزور ایمان جنم میں گریٹیں گے جنہیں بعد میں شفاعت کے ذریعے سے نکال لیا جائے گالیکن کافر اس بل کو عبور کرنے میں کامیاب نہیں ہوں گے اور سب کے سب جہنم میں گر بڑیں گے۔ جس کے تین بیچ فوت ہوگئے ہول گے اسے بھی قرآن میں اللہ تعالیٰ کی بیان کردہ مذکورہ قسم پوری کرنے کے لئے اس بل پر سے گزرنا ہوگا۔

> ٩٥٤ \_ وعن أبي سعيد الخُدريِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَتِ امرأَةٌ إلى رَسُولِ اللهِ ﷺ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللهِ! ذَهَبَ الرِّجالُ بِحَديثِكَ، فاجْعَلْ لَنَا مِنْ نَفْسِكَ يَوْماً نَأْتيكَ فيهِ تُعَلِّمُنَا ممَّا عَلَّمَكَ اللهُ، قَالَ: «اجْتَمِعْن يَوْمَ كَذَا وَكَذَا»

۳ / ۹۵۴ حضرت ابوسعید خدری دخالتند سے روایت ہے کہ ایک عورت رسول اللہ طالع کے پاس آئی اور کما' اے اللہ کے رسول! آپ کی باتیں تو مرد ہی لے گئے (یعنی ان کا سننا سنانا ان ہی کے حصے میں آتا ہے) پس آپ این طرف سے ایک دن ہارے لئے بھی مقرر فرمائے۔ ہم اس دن آپ کے پاس آئیں' آپ اس میں ہمیں ان باتوں کی تعلیم دیں جو اللہ نے آپ کو سکھلائی

فَاجْتَمَعْنَ، فَأَتَاهُنَّ النبيُّ ﷺ فَعَلَّمَهُنَّ ممَّا عَلَّمَهُ اللهُ، ثُمَّ قَالَ: «ما مِنْكُنَّ مِن امْرَأَةٍ تُقَدِّمُ ثَلاثَةً مِنَ الْوَلَدِ إِلَّا كَانُوا لَهَا حِجَابًا مِنَ النَّارِ» فَقَالتِ امْرَأَةٌ: وَاثْنَيْنِ؟ فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «وَاثْنَيْنِ» متفقٌ عليه.

ہیں۔ آپ نے فرمایا' فلال فلال دن تم جمع ہوجاؤ۔ پس وہ اکٹھی ہوئیں تو ان کے پاس نبی ملٹی کی تشریف لے گئے اور ان کو ان باتوں کی تعلیم دی جو اللہ نے آپ کو سکھلائی تھیں' پھر آپ نے فرمایا'تم میں سے جو عورت اینے تین بچے آگے بھیج دے (یعنی فوت ہوجائیں) تو وہ اس کے لئے جنم کی آگ سے رکاوٹ بن جائیں گے۔ پس ایک عورت نے کہا اور دو بچوں کا کیا تھم ہے؟ تو رسول الله ملتي يلم نے فرمایا دو کا بھی نہیں تھم ہے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجنائز، باب فضل من مات له ولد فاحتسب - وصحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب من يموت له ولد...

مهم الله عورتول كو بھی وعظ و نفیحت اور دینی علوم سكھلانے كا اہتمام كرنا چاہيے اور خود مسلمان عورتول کے اندر بھی دینی تعلیم و تربیت حاصل کرنے کا جذبہ ہونا چاہیے تا کہ وہ اپنی بھی اصلاح کر سکیس اور ان بچول کی بھی جو ان کی گود میں پرورش پاتے ہیں کیونکہ مال کی گود ہی ' ایک بیجے کے لئے پہلا مدرسہ اور تعلیم گاہ ہے اور مان بي كي كيلي معلمه و اگر اس تعليم و تربيت گاه كا ماحول اسلامي موگا اور معلمه اسلامي تعليم و تربيت کے زیور سے آراستہ ہو گی تو بچے کی نشوونما بھی اسلامی ماحول میں اور مسلمان معلمه کے زیر سایہ ہوگی- آج مسلمان ماؤں کی بیر گودیں اسلامی ماحول اور اسلامی تعلیم سے بیگانہ ہوگئی ہیں تو دیکھ کیجئے ہماری نوجوان نسل اسلام سے بیزار اور اسلامی تہذیب و تدن سے عاری ہے -اس لئے ضروری ہے کہ مسلمان عورتوں کو اسلامی تعلیم و تربیت دی جائے اور اسلامی علوم سے انہیں آگاہ کیا جائے تاکہ وہ نسل نو کو اسلامی سانچے میں ڈھالنے کا کام

١٢٥ ظالمول كي قبرول اور ان كے تباہ شدہ کھنڈرات سے گزرتے وقت رونے اور ڈرنے اور اللہ کی طرف سے اپنی احتیاج ظاہر کرنے اور اس میں غفلت کرنے سے اجتناب کرنے کابیان

١٦٥ - بَابُ الْبُكَاءِ وَالْخَوْفِ عِنْدَ الْمُرُورِ بِقُبُورِ الظَّالِمِينَ وَمَصَارِعِهِمْ وَإِظْهَارِ الإفْتِقَارِ إِلَى اللهِ تَعَالَى وَالتَّحْذِيرِ مِنَ الْغَفْلَةِ عَنْ ذَٰلِكَ

٩٥٥ \_ عَـنِ ابْنِ عُمَـرَ رَضِي اللهُ ١ / ٩٥٥ حضرت ابن عمر وَيَ اللهُ عَمر وَيَ اللهُ ٢ كه عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ قَالَ لأَصْحَابِهِ رسول الله النَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَابِهِ ع جبكه وه مقام حجرير جمال قوم ممود کے مکانات تھے ' پنچے۔ ارشاد فرمایا تم ان

ـ يَعْنَى لَمَّا وَصَلُوا الحِجْرَ: دِيَارَ ثُمُود ـ:

«لَا تَدْخُلُوا عَلَى هَؤُلاءِ المُعَذَّبِينَ إِلَّا أَنْ تَكُونُوا بَاكِينَ، فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا بَاكِينَ، فَلا تَدْخُلُوا عَلَيْهِمْ؛ لَا يُصيبُكُمْ مَا أَصَابَهُمْ» متفقٌ عليه .

وفى روايةٍ قال: لمَّا مَرَّ رَسُولُ اللهِ ظَّلَمُوا أَنْفُسَهُمْ أَنْ يُصِيبَكُمْ مَا أَصَابَهُمْ إلَّا أَنْ تَكُونُوا بَاكِينَ» ثُمَّ قَنَّعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ رَأْسَهُ وَأَسْرَعَ السَّيْرَ حَتَى أَجَازَ الوَاديَ.

عذاب یافتہ لوگوں کے پاس سے گزرو تو روتے ہوئے گزرنا اگرتم ایسا نہیں کرسکتے تو وہاں سے مت گزرنا ' کمیں تمہیں بھی وہ عذاب نہ پنیج جو انہیں پہنچا۔ (بخاری و مسلم)

ایک اور روایت میں ہے حضرت ابن عمر سے کہا بالحِجْرِ قال: «لَا تَدْخُلُوا مَسَاكِنَ الَّذِينَ جب رسول الله ماليَّايِم مقام جمر سے گزرے تو فرمایا ، تم ان لوگوں کے گھرول میں داخل مت ہونا' جنہوں نے این جانوں پر ظلم کیا' کہیں تم کو بھی عذاب نہ آلے جو انہیں پنیا' ہاں تم روتے ہوئے گزرو- پھر رسول اللہ منتها نے اپنا سر ڈھانب لیا اور رفتار تیز کردی سال تک کہ اس وادی سے آگے برمھ گئے۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة في مواضع الخسف والعذاب ـ وصحيح مسلم، كتاب الزهد، باب "لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم".

900- فوائد: ثمود عضرت صالح عليه السلام كي قوم ب اس كامسكن مدين اور شام ك درميان ب جب دس ہجری میں رسول اللہ ملٹھیام غزوہ تبوک کے لئے شام کی سرحد کی طرف تشریف لے گئے تو اس تاہ شدہ علاقے سے بھی گزرے اور اس موقعے پر مذکورہ ہدایات اپنے صحابہ کو دیں جو آپ کے ساتھ تھے۔ جس سے یہ معلوم ہوا کہ معذب قوموں کے علاقوں سے انسان کا گزر ہو تو وہ ان کے کھنڈرات کو صرف تاریخ کا ایک حصہ ہی نہ سمجھے بلکہ اس سے عبرت و موعظت حاصل کرکے اینے اندر اللہ کا خوف پیدا کرے اور غفلت کا پردہ جاک کرکے اللہ کی طرف رجوع کرے تاکہ وہ ایسے ہولناک انجام سے محفوظ رہے جس میں گذشتہ قومیں اپنی بدا ممالیوں کی وجہ سے مبتلا ہوئیں - اس طرح اللہ کے نافرمانوں کی صحبت سے بھی انسان اجتناب کرے ورنہ اندیشہ ہے کہ اس کا انجام بھی ان ظالموں کی طرح برا ہی ہو۔ چنانچہ اللہ تعالی نے فرمایا ولا ترکنوا الی الذین ظلموا فتمسکم النار (سورہ جود ۱۱۲) تم ظالموں کی طرف مت جھو' ایبا کرو کے تو تم کو دوزخ کی آگ چمٹ جائے گی- اعاذنا اللهمنها



## ٧ - كتاب السَّفر

# الْخَمِيس أَوَّلَ النَّهَارِ

يَخْرُجَ يَوْمَ الْخَمِيسِ. متفقِّ عليه. وفي بيند فرمات تق (بخاري ومسلم) روایة فی «الصحیحین»: لقلّما کان رَسُولُ اور بخاری و مسلم کی ایک اور روایت میں ہے کہ

١٦٦ - بابُ اسْتِحْبَابِ الْخُرُوجِ يَوْمَ إِلا اللهِ مُعْرَات ك ون كاانتخاب کرنا اور دن کے ابتداء میں نکلنامستحب ہے

٩٥٦ \_ عـن كعـب بـن مـالـكِ ١/ ٩٥٦ حضرت كعب بن مالك بخالت سے روايت ہے رَضِيَ اللهُ عنهُ، أَنَّ النبيَّ عَلَيْ خَرَجَ فِي كَمْ مِ مِلْمَالِيمُ عَزوه تبوك كے لئے جعرات كے دن غَزْوَةِ تَبُوكَ يَوْمَ الخَمِيسِ وَكَانَ يُحِبُّ أَنْ مين سے باہر فكے اور آپ جعرات كے دن ہى سفر كرنا

اللهِ عَلَيْ يَخْرُجُ إِلَّا فِي يَوْمِ الْخَمِيسِ مَم بِي اليابوتا تَمَّا كُم رسول الله طَيَّا مِعرات ك علاوه سمی اور دن میں سفر کریں۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب من أراد غزوة فورّي بغيرها.

٩٥٧ \_ وعين صَخْبِ بِن وَدَاعَةً ٢ / ٩٥٧ حضرت صخر بن وداعه غامى صحابي وناته س الغامِدِيِّ الصَّحَابِيِّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، أنَّ روايت مي رسول الله مُلْيَايِم نَ فرمايا الله! ميرى رَسُولَ اللهِ قَالَ: «اللَّهُمَّ! بَارِكْ لأُمَّتي في امت كے لئے اس كے پيلے وقت ميں بركت عطا فرما ، بُكُورها» وَكَانَ إذا بَعَثَ سَرِيَّةً أَوْ جَيشاً اور آب جب كوئي چھوٹا يا برا اشكر روانہ فرماتے تو اسے بَعَنَهُم مِنْ أَوَّلِ النَّهَارِ. وَكَانَ صَخْرٌ تَاجِراً، ون ك ابتدائى صے ميں بھيج اور حضرت صخر رائ تَر تاجر فَكَانَ يَبْعَثُ يَجَارَتَهُ أَوَّلَ النَّهَارِ، فَأَثْرَى عَظِيرِ ابني تجارت كاسامان ون ك ابتدائى صع مي بهيجا وَكُثُورَ مَالُهُ. رواه أبو داود والترمذي كرتے تھے كي يه (اس كى بركت سے) تو تكر ہو كئے اور ان کا مال بہت ہو گیا۔

وقال: حديثٌ حسن.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب الابتكار في السفر \_ وسنن ترمذي، أبواب البيوع، باب ما جاء في التبكير في التجارة.

ع90- فوا كد: ان دونوں روايات سے معلوم ہوا كه سفر تجارت يا اور كوئى كام ہو' ان كا آغاز دن كے پہلے پر سے کرنا زیادہ مفید اور بابرکت ہے۔ اس وقت انسان تازہ دم اور اس کی قوت عمل وافر ہوتی ہے جو ترقی اور برکت کا باعث بنتی ہے۔

### ١٦٧۔ سفر کے لئے ساتھی تلاش کرنے اور مسی ایک کو ایناامیر بنانے کااستحباب

١٦٧ - بابُ اسْتِحْبَابِ طَلَبِ الرِّفْقَةِ وتَأْمِيرِهِمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَاحِداً يُطِيعُونَهُ

٩٥٨ \_ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللهُ أَ ا / ۹۵۸ حضرت ابن عمر و این به روایت ب رسول الله الله الله الله الركول كو تنها سفر كرنے كاوہ نقصان عَنْهُمَا قَالَ: قال رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لَوْ أَنَّ معلوم ہوجائے جس کا مجھے علم ہے تو کوئی سوار رات کو النَّاسَ يَعْلَمُونَ مِنَ الوَحْدَةِ مَا أَعَلَمُ مَا سَارَ رَاكِبُ بِلَيْلِ وَحْدَهُ» رواه اکیلا سفرنه کرے۔ (بخاری)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب السير وحده.

90۸- فوائد: سفر کسی سواری پر ہو یا پیدل' اسی طرح رات کو ہو یا دن کو۔ دونوں صورتوں میں سفر' سفر ہے اور تنما سفر کرنا بسرصورت نقصان دہ ہے۔ سواری اور رات کا ذکر عموم کے اعتبار سے ہے کہ سفر کے لئے بالعموم سواری کا اہتمام کیا جاتا ہے اور اسی طرح اکثر رات کو سفر کیا جاتا ہے 'مقصد تنا سفر کرنے سے روکنا ہے۔

٩٥٩ \_ وعن عمرو بن شُعَيْب، عن ٢/ ٩٥٩ حفرت عمرو بن شعيب ايخ باب سے اور وه أبيه، عن جدّه رضِي اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ اللهِ عَنْهُ قَالَ: قَالَ اللهِ عَالَ اللهِ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَالَ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ الللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «السرَّاكِبُ شَيْطَانُ، بين كه رسول الله مليُّ الله عوار ايك شيطان وَالرَّاكِبَانِ شَيْطَانَانِ، وَالثَّلاثَةُ رَكبٌ». رواه ج، وو سوار وو شيطان بين اور تين سوار ايك قافله ہے- اسے ابو داؤد' ترمذی' نسائی وغیرہ نے صحیح سندوں کے ساتھ روایت کیاہے'

أبو داود، والترمذي، والنسائي بأسانيد صحيحة، وقال الترمذي: حديثٌ حسن.

(امام ترمذی نے کمائیہ حدیث حسن ہے)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب الرجل يسافر وحده \_ وسنن ترمذي، رقم الحديث١٦٧٤ .

909- فوا كد: ال سے معلوم ہوا كه رفقائے سفر كم از كم تين ہول تو زيادہ بمتر ب كيونكه اگر دو ہول كے تو کسی ایک کو پچھ ہوجائے گا تو پھریہ تنا ہی رہ جائے گا۔ ایک یا دو سوار شیطان ہیں' کا مطلب ہے کہ ایک کے ساتھ بھی شیطان ہوتا ہے اور دو کے ساتھ بھی۔ البتہ تین ہونے کی صورت میں یہ قافلہ شیطان کے حملوں سے زیادہ محفوظ رہے گا۔

۳ / ۹۲۰ حضرت ابوسعید اور ابو ہریرہ رشی سے روایت ہے رسول اللہ ملٹھالیا نے فرمایا جب تین آدمی کسی سفر میں نکلیں تو وہ اپنے میں سے کسی ایک کو امیر بنالیں '(بیہ حدیث حسن ہے 'اسے ابو داؤد نے حسن اساد کے ساتھ روایت کیا ہے)

97٠ \_ وعن أبي سعيد وأبي هُريرة رَضِيَ اللهُ عَنْهُما قَالا: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إذا خَرَجَ ثَلاثَةٌ في سَفَرٍ فَلْيُؤَمِّرُوا أَحَدَهُمْ» حديث حسن، رواه أبو داود بإسنادٍ حسن.

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في القوم يسافرون يؤمّرون أحدهم.

•91- فوائد: کسی ایک کو امیر بنانے کا مطلب سے ہے کہ اس کی ہدایت اور اطاعت میں سفر کیا جائے۔ اس میں متعدد فوائد ہیں۔ اکثر علماء کے نزدیک سے امر وجوب کے لئے ہے تاہم بعض نے است استحباب کے لئے لیا ہے۔ پہلی بات زیادہ صحیح ہے۔

قال: حدیث حسن .

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب فيما يستحب من الجيوش والرفقاء والسرايا ـ وسنن ترمذي، أبواب السير، باب ما جاء في السرايا.

911- فوا کد: بارہ ہزار کے لشکر کی بابت فرما دیاگیا ہے کہ ایمان اور عزم و ارادہ کی قوت کے ساتھ یہ تعداد اتن کافی ہے کہ اس کے مقابلے میں کتنی بھی بڑی سے بڑی فوج آجائے یہ محض قلت تعداد کی وجہ سے مار نہیں کھاسکتی۔ کسی اور وجہ سے مار کھالے اور مغلوب ہوجائے تو اور بات ہے اور ممکن بھی ہے لیکن قلت تعداد اس محکست کا باعث نہیں ہوگی۔

١٦٨ - بَابُ آدَابِ السَّيْسِ وَالنَّوْمِ فِي وَالنَّرُوْلِ وَالْمَبِيْتِ وَالنَّوْمِ فِي السَّفَرِ، وَاسْتَحْبَابِ السُّرَى، السَّفَرِ، وَاسْتَحْبَابِ السُّرَى، وَالرَّفْقِ بِالدَّوَابِّ وَمُرَاعَاةِ مَلْكَتَبِهَا، وَأَمْرِ مَنْ قَصَّرَ مَصْلَحَتِهَا، وَأَمْرِ مَنْ قَصَّرَ فَصَدَ فَصَدَ فِي حَقِّهَا بِالْقِيَامِ بِحَقِّهَا فِي حَقِّهَا بِالْقِيَامِ بِحَقِّهَا وَجَوَازِ الإِرْدَافِ عَلَى الدَّابَةِ وَجَوَازِ الإِرْدَافِ عَلَى الدَّابَةِ

۱۲۸۔ سفر میں چلنے 'ستانے ' رات گزار نے اور سفر میں سونے کے آداب اور رات کو چلنے اور جانوروں کے ساتھ نرمی کرنے اور ان کے آرام و راحت کا خیال رکھنے کا استحباب اور اس شخص کا معاملہ جو جانور کی حقوق میں کو تاہی کرے اور جب جانور میں

### طاقت ہوتو ہیچھے بٹھالینے کاجواز

إِذَا كَانِتْ تُطِيْقُ ذَٰلِكَ

قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: "إِذَا سَافَرْتُمْ في قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: "إِذَا سَافَرْتُمْ في الْحِصْبِ فَأَعْطُوا الإبِلَ حَظَّهَا مِنَ الأَرْضِ، وَإِذَا سَافَرْتُمْ في الْجَدْبِ، فَأَسْرِعُوا عَلَيْهَا السَّيْر، وَبَادِرُوا بِهَا نِقْيَهَا، وَإِذَا عَرَّستُم، فَاجْتَنبُوا الطَّريق، فَإِنَّهَا طُرُقُ الدَّوَابِ، فَاجْتَنبُوا الطَّريق، فَإَنَّهَا طُرُقُ الدَّوَابِ، فَاجْتَنبُوا الطَّريق، فَإِنَّهَا طُرُقُ الدَّوَابِ، وَمَأْوَى الهَوَامِّ بِاللَّيْلِ» رواه مسلم. معنى: "أعطُوا الإبلَ حَظَّهَا مِنَ الأَرْضِ» أَيْ: ارْفَقُوا بِهَا في السَّيْرِ لِترْعَى في حَالِ سَيرِها وقوله: "نِقْيَهَا» هو بكسر النون، وإسكان القاف، وبالياء المثناة من تحتُ وهو: المُثُخُ، مَعْنَاهُ: وبالياء المثناة من تحتُ وهو: المُثَخُ، مَعْنَاهُ: يَسْرُوا بِهَا حَتَّى تَصِلُوا المَقْصِدَ قَبْلَ أَنْ وَباليَاء المثناة من تحتُ وهو المَقْصِدَ قَبْلَ أَنْ وَباليَاء المثناة من تحتُ وهو المَقْصِدَ قَبْلَ أَنْ وَباليَاء المَثَاء مَنْ ضَنْ ضَنْ ضَنْ اللَّيْلِ. يَنْ فَالتَّيْرِيسُ»: النُّزُولُ في اللَّيْلِ.

ا / ۹۹۲ حضرت ابو ہریرہ رفاقتہ سے روایت ہے رسول اللہ ملٹی کیا نے فرمایا جب تم خوش حالی میں سفر کرو (جبکہ زمین سرسبر و شاداب ہو) تو اونٹ (یعنی سواری کے جانور کو اس کا زمین سے چرنے کا حصہ دو اور جب خشک سالی میں سفر کرو (جبکہ بارش نہ ہونے کی وجہ سے زمین بخبراور ہے سبزہ ہو) تو ان پر بیٹھ کر تیز رفتاری سے چلو اور ان کا گودا (یعنی طافت) ختم ہونے سے پہلے ان کے ذریعے سے منزل مقصود تک پہنچنے میں جلدی کرو اور جب تم رات کو پڑاؤ ڈالو تو عام راستے سے بچو (یعنی شاہراہ عام پر نہ ٹھرو) اس لئے کہ بیہ جانوروں کا راستہ اور رات کو کیڑوں مکو ڈول کا ٹھکانا ہے۔ (مسلم)

اعطوا الابل حظها من الارض كے معنی بیں چلنے بیں ان كے ساتھ نرمی افتيار كرو تاكہ چلتے وہ سنرہ بھی چرتے جائیں۔ نقیها 'نون كے نيچ زیر' قاف ساكن اور اس كے بعد ياء معنی بیں مغز' گودا اور مطلب ہے كہ ان كو تيز چلاؤ تاكہ تم منزل مقصود تك بہنج جاؤ' كيں ايبا نہ ہو كہ راستے بیں چرنے كا موقعہ نہ ملنے كی وجہ سے ان كا مغز يعنی طاقت ختم موجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس كے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام كے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام کے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام کے لئے ہوجائے دارات كو آران کے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام کے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام کے لئے ہوجائے دارات کو آرام کے لئے ہوجائے اور تعریس کے معنی بیں رات كو آرام کے لئے ہوجائے دارات كو آران کے لئے ہیں ہوجائے دارات کو آران کے لئے ہوجائے دارات کو آران کے لئے ہوجائے دارات کو آران کے لئے ہوجائے دور تعریس کے معنی بیں دارت کو آران کے دور تعریس کے دور تعریس کے دور تام کے لئے دور تعریس کے دور تعر

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب مراعاة مصلحة الدواب في السير، والنهي عن التعريس في الطريق.

917- فوا کد: جس طرح آج کل کاریں 'بیں اور و گینیں وغیرہ نقل و حمل کے ذرائع ہیں اس طرح ایک زمانے میں اونٹ ' نچراور گھوڑے گدھے وغیرہ جانور باربرداری اور سفر کا ذریعہ تھے ۔ اس لئے ان کی بابت تھم دیا گیا کہ راستے میں گھاس چارہ طنے کا امکان نہ ہو تو اس حساب سے راستے میں ان کی خوراک کا بھی خیال رکھنا 'اور اگر راستے میں گھاس چارہ طنے کا امکان نہ ہو تو اس حساب سے ان کی رفتار تیز رکھنا تا کہ ان کی قوت کار ختم ہونے سے پہلے پہلے تم اپنی منزل پر پہنچ جاؤ ۔ دو سری ہدایت یہ دی کہ راستے میں ستانے اور آرام کرنے کے لئے تہیں رات کو کہیں قیام کرنے کی ضرورت پیش آئے تو عام راستوں اور گزرگاہوں پر مت ٹھرو' اس طرح آنے جانے والوں کو بھی تکلیف ہوگی نیز جانوروں اور کیڑوں

مكو روں سے بھى تم محفوظ رہو گے- مطلب يہ كه رائے سے بث كركسى ايك طرف ٹھرنے كے لئے خيمے لگائے جائيں۔

> ٩٦٣ ـ وعن أبي قَتَادَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إذا كَانَ في سَفَر، فَعَرَّسَ بِلَيْلِ اضْطَجَعَ عَلَى يَمِينِهِ وَإِذَا عَرَّسَ قُبَيْلَ الصُّبْحِ نَصَبَ ذِرَاعَهُ، وَوَضَعَ رَأْسَهُ عَلَى كَفُّهِ. رواه مسلم. قال اي بهيلي يركه ليت- (مسلم) العلماءُ: إِنَّمَا نَصَبَ ذِرَاعَهُ لِئلًّا يَسْتَغْرِقَ أَوْ عَنْ أَوَّلِ وَقْتِهَا.

۲ / ۹۲۳ حضرت ابو قادہ رہائٹر سے روایت ہے کہ رسول الله مالي المجيم جب سفر مين موت اور رات كو تهيس تھرتے تو دائیں کروٹ پر لیٹتے اور جب صبح صادق سے مجھ دیریلے ٹھرتے تو اپنا داہنا بازو کھڑا کرلیتے اور اپنا سر

علماء نے کما ہے' اپنا بازو اس کئے کھڑا کرتے (لیعنی فِي النَّوْم، فَتَفُوتَ صَلاةُ الصُّبْح عَنْ وَقْتِهَا بِالله لمباكرتے) تاكه نيند ميں استغراق نه ہو تاكه صبح كي نماز اپنے وقت یا اس کے اول وقت پر ادا کرنے سے نہ

تخريج: صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها .

-911 فوائد: مطلب يه ب كه نمازكي ادائيكي كا بالخصوص سفريس ورا خيال ركها جائے اور سفركي تكان يا اين آرام و راحت کا ضرورت سے زیادہ احساس کرتے ہوئے نماز کو اس کے وقت پریا اول وقت پڑھنے میں غفلت کا مظاہرہ نہ کیا جائے۔

> ٩٦٤ ـ وعن أنسِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «عَلَيْكُمْ بِالدُّلْجَةِ، فَإِنَّ الأَرْضَ تُطْوَى بِاللَّيْلِ». رواه أبو داود بإسناد حسن. «الدُّلْجَةُ»: السَّيْرُ في اللَّيْلِ.

۳ / ۹۲۴ حضرت انس بخالفرے روایت ہے رسول اللہ سالیا نے فرمایاتم رات کے وقت سفر کرنے کو اختیار کرو ' اس کئے کہ زمین رات کو لییٹ دی جاتی ہے۔ (ابو داؤد عباساد حسن)

الدلجہ کے معنی ہیں رات کو سفر کرنا۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في الدلجة.

٩١٣- فوا كد: اس ميں رات كے وقت سفر كرنے كى ترغيب ہے۔

٩٦٥ - وعن أبي ثَعْلَبَةَ الخُشَنِيِّ ٣ / ٩٦٥ حضرت ابو تعليه خشى رائلتُم سے روايت ہے رَضِيَ اللهُ عنهُ قَالَ: كَانَ النَّاسُ إِذَا نَزَلُوا کہ لوگ جب کسی منزل پر انزتے تو بہاڑ کی گھاٹیوں اور مَنْزِلًا تَفَرَّقُوا في الشِّعَابِ وَالأَوْدِيَةِ. فَقَالَ وادبوں میں منتشر ہوجاتے تو رسول اللہ ملتھیم نے فرمایا رسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿إِنَّ تَفَرُّقَكُمْ فِي هٰذِه تهمارا ان گھاٹیوں اور وادیوں میں منتشر ہوجانا' شیطان کی الشِّعَابِ وَالأَوْدِيَةِ إِنَّمَا ذَٰلكُمْ مِنَ طرف سے ہے۔ اس کے بعد صحابہ جس منزل پر بھی الشَّيْطَانِ]» فَلَمْ يَنْزِلُوا بَعْدَ ذٰلِكَ مَنْزِلًا إِلَّا اترتے تو ایک دوسرے کے ساتھ مل کر رہتے (الگ انْضَمَّ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ. رواه أبو داود

الگ نہ ہوتے) (ابو داؤد) اس کی سند حسن ہے۔

**تُخريج**: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب ما يؤمر من انضمام العسكر وسعته.

**9۲۵- فوائد: بہاڑی راستے کو گھاٹی اور دو بہاڑوں کے درمیان گزرگاہ کو وادی کہتے ہیں۔ سفر میں جتنا مل جل کر** قریب قریب رہا جائے تو اس اعتبار سے اچھا ہوتا ہے کہ کسی ساتھی کو کچھ ہوجائے تو فورا" دو سرے ساتھی اسے سنبھال لیں۔ الگ الگ گھاٹیون اور وادیوں میں ڈیرہ لگانے میں اجتماعیت کے بیہ فوائد مفقود ہوتے ہیں' اس کئے نی ملتی انے اسے ناپیند فرمایا۔

۵ / ۹۲۶ حضرت سھل بن عمرو اور بعض کے نزدیک ربیج بن عمرو انصاری جو ابن الحنظلیہ کے نام سے مشہور ہیں اور بیعت رضوان کے شرکاء میں سے ہیں رہالتہ وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ملتھ کا گزر ایک آیسے اونٹ کے پاس سے ہوا جس کی پشت (لاغری کی وجہ سے) اس ظَهْرُهُ بِبَطْنِهِ ؛ فقال: «اتَّقُوا الله كَ في هذه ك يبيث سے لكى موكى تقى تو آپ نے فرمايا ان ب البَهائم المُعَجَمةِ، فَارْكَبُوهَا صَالِحَةً، زبان جانورول كي بارے ميں الله سے ورو- پس تم ان وَكُلُوهَا صَالِحَةً» رواه أبو داود بإسناد پر سواری بھی اس حال میں کرو کہ بیہ ٹھیک ہوں اور ان کا گوشت بھی ان کے تندرست ہونے کی صورت میں کھاؤ۔ (ابو داؤد۔ باسناد صحیح)

٩٦٦ ـ وعَـنْ سَهْـلِ بـنِ عمـرٍو - وَقِيلَ: سَهُلِ بِنِ الرَّبِيعِ بِنِ عَمْرٍو الأَنْصَارِيِّ المَعْرُوفِ بِابْنِ الحَنْظَلِيَّةِ، وَهُوَ مِنْ أَهْل بَيْعَةِ الرِّضْوَانِ ـ رَضِيَ الله عنه، قَالَ: مَرَّ رسولُ اللهِ ﷺ بِبَعِيرِ فَدْ لَحِقَ

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب ما يؤمر به من القيام علي الدواب والبهائم. 947- فوا مر اس میں بھی آپ نے بے زبان جانوروں کا خیال رکھنے کی تاکید فرمائی ہے۔ اس لئے کہ اگر وہ بھو کے ہو نگے یا ان پر ان کی طافت سے زیادہ بوجھ لادو کے تو وہ تکلیف تو ضرور محسوس کریں گے لیکن بول کر بتلا نہیں سکیں گے۔ اس لئے از خود ان کی خوراک اور دیگر باتوں کا خیال رکھنا ضروری ہے اور اس میں کو تاہی ہوگی تو عندالله اس پر بازبرس موگی- اسی طرح بیار اور لاغر جانورون کا گوشت بھی نہیں کھانا چاہیے۔ گوشت بھی تندرست اور توانا جانور کا ہی کھانا صحیح ہے اور وہی قوت و توانائی کا باعث ہوتا ہے۔ بیار جانور کا گوشت کھانے سے تو خود انسان کی صحت خطرے میں پر سکتی ہے۔

> ٩٦٧ \_ وَعَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَبْدِ اللهِ بِنِ جعفَرِ رَضِيَ الله عنهما قال: أَرَّدَفَنِي رسولً اللهِ عَلَيْهِ ذَاتَ يَـوْم خَلْفَهُ، وَأَسَرَّ إِلَيَّ حَدِيثاً لا أُحَدِّثُ بهِ أَحَـداً مِنَ النَّاسِ، وَكَانَ أَحَبَّ مَا اسْتَتَرَ بِهُ رَسُولُ اللهِ عَلِيْةِ لِحَاجَتِهِ هَدَفٌ أَوْ حَالِشُ نَحْلِ. يَعْني: حَالِطَ نَخْلِ. رواه

٢ / ٩١٧ حضرت ابوجعفر' عبدالله بن جعفر وي الله سي روایت ہے کہ ایک دن رسول اللہ ملٹھایم نے مجھے سواري ير اين فيحفي بشماليا اور ميرے ساتھ رازداري سے ایک بات کی جو میں کی سے بیان نہیں کروں گا اور رسول الله ملتاليا كو قضائے حاجت كے لئے كسى اونجى چز (دیوار' ٹیلہ وغیرہ) یا تھجور کے جھنڈ کے ساتھ پردہ کرنا

مسلم هكذا مختصراً.

سب سے زیادہ پند تھا- (مسلم نے اسے اسی طرح مختر روایت کیاہے)

اور برقانی نے اسی سند مسلم کے ساتھ ' مائش نخل کے بعد یہ اضافہ بھی بیان کیا ہے۔ پھر آپ ایک انساری آدمی کے باغ میں داخل ہوئے تو وہاں ایک اونٹ تھا۔ پس جب اونٹ نے رسول اللہ طہاری ہوگئے تو نبی طہاری اس کی آنکھوں سے آنسو جاری ہوگئے تو نبی طہاری اس کے پاس آئے اور اس کی کوہان اور کان کے عقبی جھ پر ہاتھ پھیرا تو اس کو قرار آگیا۔ آپ نے پوچھا' اس اونٹ کا مالک کون ہے؟ یہ اونٹ کس کا ہے؟ پس ایک نوجوان انساری آیا اور کھا' یارسول اللہ! یہ میرا ہے' تو آپ نے فرمایا' کیا تو اس جانور کے بارے میں' جس کا تجھ کو اللہ نے مالک بنایا ہے' اللہ سے نہیں ڈر تا؟ کیونکہ آپ نے محمد سے شکایت کی ہے تو اسے بھوکا رکھتا ہے۔ اللہ سے نہیں ڈر تا؟ کیونکہ اور (مشقت زیادہ لے کر) اس کو تھکا دیتا ہے۔

اور ابو داؤر نے بھی برقانی کی روایت کی طرح اسے بیان کیاہے۔

ذفراہ ' ذال کے پنچ زیر اور فاء ساکن ہے ' یہ لفظ مفرد اور مونث ہے ' اہل لغت نے کما ہے کہ ذفری ' اونٹ کے کان کا وہ بچھلا حصہ ہے جس پر پسینہ آتا ہے اور تدئید کے معنی ہیں اس کو تھکا دیتا ہے۔

وزاد فِيهِ البَرْقاني بإسناد مسلم بعد قوله: حَاثِشُ نَخْلِ: فَدَخَلَ حَاثِطاً لِرَجُلِ منَ الأنْصَارِ، فإذاً فِيهِ جَمَلٌ، فَلَمَّا رَأَى رسولَ اللهِ ﷺ، جَرْجَرَ وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ، فَأْتَاهُ النَّبِيُّ عَلَيْهُ، فَمَسَحَ سَرَاتَهُ - أَيْ: سَنَامَهُ \_ وَذِفْرَاهُ فَسَكَنَ؛ فقال: «مَنْ رَبُّ هذا الجَمَلُ، لِمَنْ هٰذَا الجَمَلُ؟ " فَجَاءَ فَتَى مِنَ الْأَنْصَار فقالَ: هذا لي يا رسولَ الله! فَقَالَ: «أَفَلاَ تَتَّقِي اللهَ في هذهِ البَهيمَةِ الَّتي مَلَّكَكَ اللهُ إِيَّاهَا؟ فَإِنَّهُ يَشْكُو إِلَىَّ أَنَّكَ تُجيعُهُ وَتُدْثِبُهُ﴾. ورواه أَبو داود كروايةِ البَرْقَاني. قوله : «ذفراه ، هو بكسر الذال المعجمة وإسكان الفاءِ، وهو لفظُّ مفردٌ مؤنثٌ. قالَ أَهْلُ اللُّغَة: اللَّهْرَى: المَوْضِعُ الَّذي يَعْرَقُ مِنَ البَعِيرِ خَلْفَ الأَذُنِ، وقوله: «تُدْئِبُهُ» أَيْ: تُتْعِبُهُ ۗ.

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب مايستتر به لقضاء الحاجة ـ وسنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب ما يؤمر به من القيام علي الدواب والبهائم.

974- فوائد: نی ملی از این اس محابی سے رازدارانہ انداز میں کمی تھی وہ یقیناً ذاتی نوعیت کی ہوگی ورنہ شریعت کی بات کو تو چھپا کر رکھنا جائز ہی نہیں ہے۔ اس کی باب سے مناسبت واضح ہے اگر جانور دو آدمیوں کا بوجھ برداشت کرنے کی طاقت رکھتا ہے تو اس پر اپنے چیچے ایک اور آدمی کو بھایا جاسکتا ہے۔ جانور کو خوراک کم دینا اور اس سے کام زیادہ لینا' جانور پر ظلم ہے' اسلام نے اسے ٹاپند کیا ہے۔ جانور کو خوراک بھی پوری دی جائے اور اس سے محنت و مشقت بھی اس کی طاقت کے مطابق کی جائے۔ اس میں نبی ساتھیم کا مجزہ بیان ہوا ہے کہ ایک تو اونٹ نے آپ کو پھپان لیا' پھر آپ نے اس کی شکایت کو سنا اور سمجھ بھی لیا۔ دونوں باتوں میں کہ ایک تو اونٹ نے آپ کو پھپان لیا' پھر آپ کے اس کی شکایت کو سنا اور سمجھ بھی لیا۔ دونوں باتوں میں

اعجازی شان نمایاں ہے۔ مملی اللہ علیہ وسلم۔

لا نُصَلِّي النَّافِلَةَ ، وَمعناه: أنَّا \_ مَعَ ماته بيان كيام) حِرْصِنَا عَلَى الصَّلاةِ \_ لا نُقَدِّمُهَا عَلَى حَطَّ الرِّحَالِ وَإِرَاحَةِ الدُّوابِّ.

٩٦٨ - وعن أنسِ رَضيَ اللهُ عَنْهُ ٤/ ٩٦٨ حفرت انس بناتش سے روایت ہے کہ ہمارا قال: كُنَّا إذا نَزَلْنَا مَنْزِلًا ، لا نُسَبِّحُ حَتَّى بي معمول تما كه جب بم كسى منزل بر اترت تو اين نَحُلَّ الرِّحَالَ. رواه أبو داود بإسناد على سواريوں كے بالان المارنے سے پيلے ہم نفلي نماز نہيں شرط مسلم. وقوله: «لا نُسَبِّحُ» أَيْ: پڑھتے تھے۔ (اے ابو داؤد نے شرط مسلم کی سند کے

لانسبح کے معنی ہیں کہم نظی نماز نہیں پڑھتے۔ اور مطلب میہ ہے کہ ہم باوجود نفلی نماز پڑھنے کا شوق رکھنے کے ہم نماز کو پالان اتارنے اور جانوروں کو آرام پنچانے یر مقدم نہیں کرتے تھے۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في نزول المنازل.

94۸- فوائد: رحال ' رحل کی جمع ہے جس کے معنی پالان یا کجاوے کے ہیں لیعنی سواری کے جانور پر بیٹھنے کے لئے جو گدی وغیرہ رکھی جاتی ہے تاکہ سوار آرام سے بیٹھ جائے اور اس پر ضروری سامان بھی رکھ لے۔ صحابہ كرام وكانت جب بھى كىيں ستانے كے لئے ٹھرتے تو سب سے پہلے جانور كو اس بوجھ سے بلكا كردية " تاكه اسے بھی راحت و آرام مل جائے۔ حتی کہ نماز بھی اس کے بعد پڑھتے۔ اس حدیث سے سفر میں نفلی نماز پڑھنے کا استحباب بھی معلوم ہوا۔

١٦٩ \_ بابُ إِعَانَةِ الرَّفِيق

في الباب أحاديثُ كثيرةٌ تقدّمتْ كحديثِ: ﴿ وَاللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ العَبْدُ في عَوْنِ أَخِيهِ». وحديث: «كلُّ مَعْرُوفِ صَدَقَةٌ " وَأَشْبَاهِهِمَا .

179۔ رفیق سفر کی مدد کرنے کابیان

اس باب سے متعلقہ بہت سے حدیثیں پہلے گزر چکی ہیں جیسے حدیث اللہ تعالی بندے کی مدد کرنے میں رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرنے میں رہتا ہے- (دیکھئے رقم ۲ / ۲۴۵) اور حدیث کہ ہرنیکی صدقہ ہے دیکھئے رقم ۱۸ / ۱۳۴ اور اس جیسی اور احادیث۔ کھ مديثيں يمال بھي بيان کي جاتي ہن:

ا / ۹۲۹ حضرت ابوسعید خدری رفاشهٔ سے روایت ہے کہ ایک وقت ہم سفر میں تھے کہ ایک آدمی اپنی سواري پر آيا اور دائيس بائيس ايني نظر پھير كر ديكھنے لگا' تو رسول الله ملٹھ کیا نے فرمایا جس کے پاس اپنی ضرورت سے زائد سواری ہو وہ بطور احسان کے اس شخص کو دے دے جس کے پاس سواری شیں ہے اور جس کے

٩٦٩ ـ وعن أبي سعيد الخُدْريِّ رَضِيَ اللهُ عنهُ قال: بَيْنَما نَحْنُ في سَفَرِ إذ جَاءَ رَجُلٌ عَلَى رَاحِلةٍ لهُ، فَجَعَلَ يَصْرُفُ بَصَرَه يَمِيناً وَشَمَالًا، فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: «مَنْ كَانَ مَعَهُ فَضْلُ ظَهْرِ؛ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لهُ، وَمَنْ كَأَنَ لَهُ فَضْلُ زَادٍ؛

لا حَقَّ لأحَدِ منا في فَضْل. رواه مسلم.

فَلْيَعُذْ بِهِ عَلَى مَنْ لا زَادَ لَهُ اللَّهُ وَلَدَكُرَ مِنْ إِلى ذاكد توشه سفر جه تو وه اس كے ساتھ اس پر احسان أَضْنَافَ المالَ مَا ذَكَرَهُ، حَتَى رَأَيْنَا أَنَّهُ كرے جس كے پاس توشه نهيں ہے- پس اس طرح آپ کے مال کی اور بھی قشمیں بیان فرمائیں (کہ جن کے پاس وہ ضرورت سے زائد ہوں تو وہ ضرورت مندول اور محروموں کو دے دیں) یمال تک کہ ہم نے خیال کیا کہ ہم میں سے کسی کا زائد از ضرورت چیز میں کوئی حق نہیں ہے (کہ وہ اسے اینے پاس جمع کرکے رکھے بلکہ اسے تقسیم کردے) (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب اللقطة، باب استحباب المواساة بفضول الأموال.

979- فوائد: آج کل تعاون و تناصر کی جو صور تیں عام ہیں اور ان کی بڑی دھوم ہے 'جیسے انشورنس' ہاؤس بلڑنگ' فنانس وغیرہ۔ لیکن ان سب میں سود کی آمیزش ہے۔ اس لئے تعاون کا صرف نام ہی نام ہے حقیقت میں یہ سارے نظام جو نکیں ہیں 'جو سود کی شکل میں انسان کا سارا خون چوس لیتی ہیں۔ اس کے برعکس اسلام نے باہمی تعاون کا ایک نمایت مخلصانہ نظام بتلایا ہے اور وہ یہ کہ جس کے پاس جو چیز بھی اس کی ضرورت سے زائد ہے' وہ معاشرے کے ایسے لوگوں کو دے دے جو اس سے محروم ہیں' میہ اگرچہ ایک اخلاقی ہدایت ہے لیکن مسلمانوں کو جس طرح جسد واحد قرار دیا گیا ہے اگر مسلمانوں میں اس کا صحیح احساس و شعور پیدا ہوجائے تو یہ اخلاقی مدایت بھی نہایت مؤثر اور مفید ثابت ہو سکتی ہے۔ علاوہ ازیں اس اخلاقی ہدایت پر انسان کے ایمان و اخلاق کے کمال کا انحصار ہے۔ جس کو ایمان و اخلاق میں کمال کی ضرورت نہیں ہے ' وہ یقیناً اس ہدایت کو درخور اعتناء نہ سمجھے تاہم جس کا مقصود کمال ایمان کا حصول ہے وہ اس اخلاقی ہدایت کے تقاضوں سے بے نیازی نہیں برت سکتا۔

> مِنْ إِخْوَانِكُمْ قَوْماً، لَيْسَ لَهُمْ مَالٌ، وَلا عَشيرَةٌ، فَلْيَضُمَّ أَحَدُكُمْ إِلَيْهِ الرَّجُلَيْنِ، أَوِ الثَّلَاثَةَ، فَمَا لأُحَدِنَا مِنْ ظَهْرٍ يَحْمِلُهُ إلا عُقبَةٌ كَعُقْبَةٍ، يَعْني: أَحَدهَم. قال: فَضَمَمْتُ إِليَّ اثْنَيْنِ أَوْ ثَلاثَةً مَا لَيْ إِلَّا عُقْبَةٌ كَعُقْبَةٍ أَحَدهمْ مِنْ جَملي. رواه أبو داود.

٩٧٠ \_ وعَنْ جابرِ رضيَ اللهُ عنهُ، ٢/ ٩٧٠ حضرت جابر بنائتُه بيان فرماتے ہيں كه رسول عَنْ رسولِ اللهِ عَلِيْةِ، أَنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَغْزُوَ، الله اللهُ عَلَيْم نے جماد پر جانے كا ارادہ فرمايا تو آپ كے فقال: يَا مَعْشَرَ المُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ! إِنَّ فراليا الله مهاجرين و الصاركي جماعت! تهمارك بھائیوں میں سے بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کے پاس مال ہے نہ ان کا کنبہ قبیلہ- پس تم میں سے ہر شخص کو چاہیے کہ وہ دو دو یا تین تین آدمیوں کو اپنے ساتھ ملا لے۔ چنانچہ ہم میں سے جس کے پاس سواری تھی وہ اس پر باری باری سے سوار ہو تا (لعنی ہر سواری والے نے دو دو' تین تین ساتھی اپنے ساتھ ملالئے اور کیے بعد دیگرے باری باری سواری کرکے سفر کرتے) حضرت جابر والنَّهُ فرماتے ہیں' میں نے بھی اپنے ساتھ دویا تین

آدمیوں کو ملالیا تھا' میرے اونٹ پر میری باری بھی اس طرح تھی جیسے ان میں سے کسی ایک کی تھی۔ (ابو داؤد)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب الرجل يتحمل بمال غيره يغزو.

• 24- فوا كد: اس ميں ايك تو مسلمانوں كى اس حالت كابيان ہے جو ابتدائے اسلام ميں تھى كه جماد كے موقع پر بھی لشکر میں شامل افراد کی تعداد کے برابر سواریاں نہیں ہوتی تھیں اور نیی حال حربی سامان اور خوراک وغیرہ کا تھا' کیکن اس کے باوجود صحابہ کرام رسی کھی کا جذبہ جہاد فزول تر تھا۔ دو سرے' اس باہمی تعاون کا نمونہ ہے جو صحابہ كرام وكن في الله دو سرك كے لئے پیش كيا- ان تمام اعتبارات سے صحابہ كرام كا امتياز نماياں اور واضح ہے-رضى الله عنهم ورضواعنه-

۹۷۱ - وعنه قال: کان سال ۱۹۷۱ سابق راوی بی سے روایت ہے کہ رسول رسولُ اللهِ عَلَيْ يَتَخَلَّفُ في المَسِيرِ، فَيُزْجِي الله مَالْقَايِمُ (دوران سفر) چلنے ميں بيجھے رہتے ' پس كمزور كو الضَّعِيفَ وَيُرْدِفُ وَيَدعُو له. رُواه أبو داود (سمارا وے كر) چلاتے على الب يجھي بھا ليتے اور اس کے لئے دعا فرماتے - (ابو داؤر باسناد حسن)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب في لزوم الساقة.

ا الكام على الله الله المراكثكر كو آكم مونى كا بجائ بيج مونا جاسي تاكه وه كمزورول كو سمارا اور بے وسائل لوگوں کو وسائل مہیا کرسکے اور ایسے لوگوں کے لئے دعا بھی کی جائے تاکہ دعا کی برکت سے ان کی کمزوریوں کا ازالہ ہوجائے۔ تاہم ضرورت اور حالات کے مطابق رد و بدل بھی جائز ہے۔ کبھی امیر کے لئے پیچیے چلنا موزوں ہو سکتا ہے بھی آگے اور بھی درمیان میں۔ اس لئے اس میں ہر طرح کی گنجائش ہے۔

### ١٧٠ ـ بَابُ مَا يَقُولُ إِذَا رَكِبَ دَابِيَّةُ حُكا- سفر مي سواري يرسوار بوت وقت یڑھنے کی دعائیں

الله تعالی نے فرمایا: اور بنائیں تمہارے کئے کشتیاں اور چوپائے جن ہرتم سوار ہوتے ہو تا کہ تم ان کی پیٹھوں ہر سيدهے ہوكر بليھو، پھر جب تم سيدهے ہوكر بليھ جاؤ تو اسی رب کی نعمت کو یاد کرو اور کمو ایاک ہے وہ ذات جس نے اس جانور کو ہمارے لئے نرم اور تابع کردیا، ہم اس کو قابو میں کرنے والے نہیں تھے اور بے شک ہم اینے رب کی طرف پھرنے والے ہیں۔

۱ / ۹۷۲ حضرت ابن عمر فی شط سے روایت ہے کہ رسول الله ملتي كل سفرير روانه ہونے كے وقت جب اينے

قال الله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْفُلْكِ وَٱلْأَنْعَكِمِ مَا تَرَكَبُونَ اللَّهِ لِتَسْتَوْرا عَلَى ظُهُورِهِ-ثُمَّ تَذَكُّرُواْ نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا ٱسْتَوَيْتُمَّ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ ٱلَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَلَذَا وَمَا كُنَّا لَهُرِ مُقْرِنِينَ شَ وَإِنَّا إِلَى رَيِّنَا لَمُنقَلِبُونَ ﴾ [الزخرف: ١٢\_١٤].

٩٧٢ ـ وعن ابن عمرَ رَضيَ الله عنهما، أَنَّ رسولَ الله ﷺ، كانَ إذا اسْتَوَى عَلَى بَعِيرِه خَارِجاً إلى سَفَرٍ؛ كَبَّرَ ثَلاثاً، ثُمَّ قالَ: ﴿سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقرنِينَ، وَإِنَّا إِلَى رَبُّنَا لَمُنْقَلِبُونَ. اللَّهُمَّ! إِنَّا نَسْأَلُكَ في سَفَرنَا هٰذَا البرَّ وَالتَّقْوَى، وَمِنَ العَمَل مَا تَرْضَى. اللَّهُمَّ! هَوِّنْ عَلَيْنَا سَفَرَنَا هٰذًا وَاطْو عَنَّا بُعْدَهُ اللَّهُمَّ اأَنْتَ الصَّاحِبُ في السَّفَرِ، وَالْخَلِيفَةُ فِي الأَهْلِ. اللَّهُمَّ! إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ وَعْثَاءِ السَّفَرِ، وَكَابَةِ المَنْظَرِ، وَسُوءِ المُنْقَلَب في المَالِ وَالأَهْلِ وَالوَلدِ» وَإذا رَجَعَ قَالَهُنَّ وَزَادَ فِيهنَّ: ﴿آيِبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ» رواه مسلم. معنى «مُقْرنينَ» مُطِيقِينَ. «والوَعْثاءُ» بفتح الواوِ وإسكانِ العين المهملة وبالثاءِ المثلثة وبالمد، وَهيَ: الشِّدَّة. و«الكَابَة» بالمَدِّ، وَهِيَ: تَغَيُّرُ النَّفْسِ مِنْ حُزنٍ وَنحوه. «وَالمُنْقَلَبُ»: المَرْجُعُ.

اونٹ ير سيدھے ہوكر بيھ جاتے تو تين مرتبہ الله اکبر کتے اور پھریہ دعای صفے۔ پاک ہے وہ ذات جس نے اس جانور کو ہمارے لئے نرم اور تابع کردیا اور ہم اس کو قابو میں کرنے والے نہیں تھے اور بے شک ہم اس کی طرف لوث کر جانے والے ہیں' اے اللہ! ہم تجھ سے اپنے اس سفر میں نیکی اور تقویٰ کا اور ایسے عمل كا جسے تو بيند كرتا ہے ' سوال كرتے ہيں۔ اے اللہ! ہارے اس سفر کو ہم پر آسان کردے' اس کی دوری (مسافت) کو لییٹ دے اور اے اللہ! تو ہی سفر میں (حارا) ساتھی اور گھر والوں کا نگران (خلیفہ) ہے۔ اے الله! میں سفر کی سختی ہے ' دلدوز منظرے اور واپسی پر مال اور گھر اور اولاد میں بری تبدیلی سے تیری پناہ مانگتا ہوں اور جب آپ مفرسے واپس تشریف لاتے ' تب بھی میہ دعا پڑھتے اور اس کے ساتھ مزید سے فرماتے 'ہم سفرے واپس آنے والے ہیں 'تیری طرف رجوع کرنے والے ہیں عبادت کرنے والے ہیں اور اینے رب کی حد كرنے والے- (مسلم)

مقرنین کے معنی ہیں 'طاقت رکھنے والے۔ الوعشاء 'واؤ پر ذہر' عین ساکن اور ثاء اور مد' اس کے معنی سختی کے ہیں۔ الکآبتہ' مد کے ساتھ' غم و الم وغیرہ سے نفس انسانی کا متغیر ہوجانا اور المنقلب' لوڑا۔

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحج، باب ما يقول إذا ركب إلي سفر الحج وغيره برقم١٣٤٢.

944- فوائد: یہ بردی جامع دعا ہے۔ سفر میں انسان خود بھی خطرات سے محفوظ نہیں ہوتا اور اس طرح پیچھے گفر میں جان و مال اور اہل و عیال کی حفاظت کا مسئلہ بھی بردا سکھین ہوتا ہے۔ اس دعا میں دونوں ہی کے لئے بردے ایچھے الفاظ میں بارگاہ اللی میں حفاظت کی استدعا کی گئ ہے اور جس کا اور جس کے گھر والوں کا اللہ خلیفہ اور محافظ ہو' اس کا کون کچھ بگاڑ سکتا ہے؟ اس لئے یہ دعا سفر پر روانہ ہوتے وقت اور والیسی پر دونوں موقعوں پر پڑھی جائے اور والیسی میں آئیسون تسائیسون ۔ کا اضافہ کرلیا جائے۔

٩٧٣ ـ وعن عبد الله بن سَرْجسَ سَافَرَ يَتَعَوَّذ مِنْ وَعْثاءِ السفَر، وَكَابَة المَظْلُوم، وَسُوءِ المَنْظَرِ في الأَهْلِ ما تكته (مسلم) وَالمَال.ُ رواه مسلِم. هكذا هـو فـيُ صحيح مسلِم: الحؤرِ بَعْدَ الكؤنِ، بالنون، وكذا رواه الترمذيُّ، والنسائيُّ. قال الترمذي: ويروى «الكُوْر» بالراء، وَكلاهُمَا لهُ وَجُهٌ. قالَ العلماءُ: ومعناه بالنونِ والراءِ جميعاً: الرُّجُوعُ مِنَ الاسْتِقَامَةِ أَوِ الزِّيَادَةِ إلى النَّقْص. قالوا: وروايةُ الرَّاءِ مَأْخُوذَةٌ مِنْ تَكُوير العِمَامَةِ، وَهُوَ لَفُهَا وَجَمْعُهَا، وروايةُ النون، مِنَ الكَوْن، مَصْدَرُ «كانَ يَكُونُ كَوْناً» إذا وُجدَ وَاسْتقرَّ.

۲ / ۹۷۳ حضرت عبدالله بن سرجس بغالله سے روایت رَضَىَ اللهُ عنهُ قالَ: كانَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ إذا ب كه رسول الله ماتُها عِلَم جب سفرير روانه بوت تو سفر کی سختی' ناخوشگوار واپسی' کمال کے بعد تنزل' مظلوم کی المُنْقَلَب، وَالحَوْر بَعْدَ الكَوْنِ، وَدَعْوَةِ بدرعاء اور ابل و عيال اور مال مين برے منظرت پناه

صیح مسلم میں اس طرح الحور بعدالکون (نون کے ساتھ) ہے اور اس طرح اسے ترمذی اور نسائی نے بھی روایت کیا ہے۔ امام ترمذی ؓ نے کما ہے کہ یہ الکور' راء کے ساتھ بھی مروی ہے۔ دونوں صورتوں میں اس کامفہوم صحیح ہے۔

علماء نے کما ہے کہ نون (کون) اور راء (کور) دونول کے معنی ہیں' استقامت یا زیادت سے کی کی طرف لوٹنا- ان کا کمنا ہے کہ کور ' تکویر العمامة سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں پگڑی کو لیٹینا اور جمع کرنا' اور کون' کان یکون کا مصدر ہے جس کے معنی وجود اور استقرار کے ہیں (یعنی وجود و ثبات کے بعد کی سے بناہ مانگتا ہوں)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحج، باب استحباب الذكر إذا ركب دابّته لسفر حج ـ وسنن أبي داود، كتاب الدعوات، باب ما يقول إذا خرج مسافرا.

92m - فوائد: الحور کے معنی ہیں بگڑی کے پیچ یا بل کھول دینا اور کور کے ہیں بگڑی کے بل دینا۔ لینی بگڑی باندھ کراسے کھول دینا' میہ کنامیہ ہے اصلاح کے بعد فساد سے 'کسی کام کے صحیح طریقے سے انجام پاجانے کے بعد' اس میں کی اور کو تاہی کے واقع ہوجانے سے 'ایمان کے بعد کفرسے اور اطاعت کے بعد معصیت سے۔ گویا کسی ایک اچھی حالت سے بری حالت کی طرف لوٹنے سے پناہ مانگی۔ تقریباً نبی مفہوم کور کی بجائے کون کا بھی ہے' جس کے معنی وجود و استقرار کے ہیں۔ یعنی اچھی حالت پر استقرار و ثبات کے بعد' اس سے لوٹ آنا یا اس میں کی واقع ہوجانا۔ اس سے یا اللہ بچاکر رکھنا۔ اس میں مظلوم کی بدرعاء سے بھی پناہ مائلی گئی ہے کیونکہ مظلوم کی بدرعاء کو اللہ تعالی فورا سنتا اور قبول فرماتا ہے۔ اس کئے ضروری ہے کہ انسان سفریر روانہ ہونے سے قبل اگر اس نے کسی پر ظلم کیا ہو تو اس کا ازالہ کرے 'کہیں ایسانہ ہو کہ سفر میں مظلوم کی بددعاء اپنا اثر دکھائے تو حالت سفر میں اسے اور زیادہ مشکلات کا سامنا کرنا بڑے۔

۳/ ۱۹۷۳ حفرت علی بن ربیعہ بیان کرتے ہیں کہ میں ٩٧٤ ـ وعن عَلِيِّ بن رَبيعَة قال:

شَهِدْتُ عليَّ بن أَبِي طالب رَضيَ اللهُ عنهُ أُتِيَ بِدَابَّةٍ لِيَرْكَبَهَا، فَلَمَّا وَضَعَ رِجْلَهُ في الرِّكَابِ قال: بِسْمِ اللهِ، فَلَمَّا اسْتَوَى عَلَى ظَهْرِهَا قال: الحَمْدُ للهِ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَاً، وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ، وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ، ثُمَّ قالَ: الحَمْدُ اللهِ، ثَلاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ قال: اللهُ أَكْبَرُ، ثَلاثَ مَرَّاتٍ، ثُمَّ قالَ: سُبْحَانكَ إنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي إِنَّهُ لا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ، ثُمَّ ضَحِكَ، فَقِيلَ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنينَ! مِنْ أَيِّ شَيْءٍ ضَحِكْتَ؟ قال: رَأَيْتُ النبيُّ ﷺ فَعَلَ كَمَا فَعَلْتُ، ثُمَّ ضَحِكَ، فقلتُ: يا رسولَ اللهِ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ ضَحِكْتَ؟ قالَ: «إِنَّ رَبَّكَ سُبْحَانَهُ يَعْجَبُ مِنْ عَبْدِهِ إِذَا قَالَ: اغْفِرْ لِي ذُنُوبِي، يَعْلَمُ أَنَّهُ لا يَغْفِرُ والترمذي وقال: حديثٌ حسنٌ، وفي بعض النُّسَخ: حسنٌ صحيحٌ. وهذا لفظ أبي داود.

حضرت علی بن ابی طالب رہالٹھ کے پاس حاضر ہوا' آپ کے پاس سواری کے لئے ایک جانور لایا گیا پس جب آپ نے اپناپاؤل رکاب میں رکھا تو فرمایا' بسسم الله-پھر جب اس کی پشت پر سیدھے ہوئے تو فرمایا' الحمدلله الذي سخرلنا هذا وماكنا له مقرنین وانا الی ربنا لمنقلبون- پر تين مرتبه الحمدلله اور تين مرتبه الله اكبر كما كم كما سبحانك انى ظلمت نفسى فاغفرلي 'انه لايغفرالذنوب الاانت (پاک ہے تواے اللہ! بیشک میں نے اپنے نفس پر ظلم کیا پس تو مجھے بخش دے' تیرے سوا کوئی گناہوں کا بخشنے والا نہیں) پھر آپ بنے' آپ اے پوچھا گیا' امیر المومنین! آپ کس وجہ سے بنے ہیں؟ آپ نے فرمایا' میں نے نبی طلی کو اس طرح کرتے ہوئے دیکھا جیسے میں نے کیا ہے' آپ بنے تو میں نے کما' یارسول اللہ! آپ کو بنسی کس وجہ سے آئی ہے؟ آپ نے فرمایا 'تمہارا رب اپ بندے سے 'جب وہ کہنا ہے یااللہ! میرے گناہ معاف كردے وش ہوتا ہے وہ بندہ جانتا ہے كه ميرے سوا گناہوں کا بخشنے والا کوئی نہیں ہے۔ (ابو دادؤد' ترمذی) امام ترندی نے کما' یہ حدیث حسن ہے اور بعض نسخول میں 'حسن صحیح' ہے اور یہ الفاظ ابوداؤد کے ہیں۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب ما يقول الرجل إذا ركب ـ سنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما ذكر في دعوة المسافر.

م الكور الك

١٧١ - بَابُ تَكْبِيرِ الْمُسَافِرِ إِذَا صَعِدَ الحا- مسافرك بلندى يرچر صفى ہوئے تكبير

النَّسَايَا وَشِبْهَهَا وَتَسْبِيحِهِ إِذَا هَبَطَ اور كُماثيول وغيره سے اترتے ہوئے تشبیح الأَوْدِيةَ وَنَحْوَهَا، وَالنَّهُي عَنِ الْمُبَالَغَةِ يرض كابيان اور تكبيرو تنبيج وغيره مين زياده بِرَفْع الصَّوْتِ بِالتَّكْبِيرِ وَنَحْوِهِ زور سے آواز بلند کرنے کی ممانعت

٩٧٥ - عن جابر رَضيَ اللهُ عنه ١/ ٩٧٥ حفرت جابر رظافة سے روایت ہے کہ جب مم قال: كُنَّا إذَا صَعِدْنَا كَبَّرْنَا، وَإِذَا نَزَلْنَا بلندى يرجِر صح تو تكبير (الله أكبر) اورجب في اترت تو سَبُّحْنَا. رواه البخاري. تسبيح (سجان الله ) يرصق - (بخاري)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب التسبيح إذا هبط واديا.

٩٧٦ - وعن ابن عُمَرَ رَضيَ اللهُ ٢ / ١٤٦ حفرت ابن عمر مِن اللهُ عن روايت ب كه ني عنهما قال: كانَ النَّبِيُّ عَيْ وَجُيُوشُهُ إِذَا مِلْهُ لِيم اور آپ ك الشكرجب بهاريوں ير چرصة تو تكبير عَلَوُا النَّنَايَا كَبَّرُوا، وَإِذَا هَبَطُوا سَبَّحُوا. اورجب نيج ارّت توسيح ريسة

رواه أبو داود بإسناد صحيح. (ابو داؤد 'باسناد صحیح)

تخريج: سنن أبي داود، برقم٢٥٩٩.

927- فواكد: بلندى برچر معتے موئے 'انسان كے دماغ ميں اپنى برائى كاسودان ساجائے 'اس لئے اس وقت الله ا كبر كه كرالله كى برائى كا اظمار كيا جائے كه وى سب سے برا اور سب سے بلند و برتر ہے اور سب اس سے پت اور اس کے ماتحت ہیں اور پنچ اترتے وقت سبحان الله کہنے کا مطلب ہے کہ اس پستی ہے ، جس میں ہم اتر رہے ہیں 'یااللہ تو پاک ہے۔ اس پستی سے ہم تیری تنزیمہ و تقدیس بیان کرتے ہیں۔

> تَاثِبُونَ عَابِدُوْنَ سَاجَدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ. الأَحْزَابَ وَحْدَهُ " مَتْفَقٌّ عليه.

٩٧٧ \_ وعنهُ قال: كانَ النَّبِيُّ ﷺ إذا ٣ / ٩٧٧ سابق راوى بى سے روایت ہے كہ نبي قَفَلَ مِنَ الحَجِّ أَو العُمْرَة كُلَّمَا أَوْفَى عَلى التََّيْلِم جب حج يا عمرے سے واپس تشریف لاتے تو جب ثَنِيَّةِ أَوْ فَدْفَدِ كَبَّرَ ثَلاثاً، ثُمَّ قال: «لا إله َ إلا اله َ إلا اله َ إلا الله الله على من بارى يا بلند جله ير چرصت تو تين مرتبه الله اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ المُلْكُ وَلَهُ اكبر ارشاد فرمات على الله ك سواكوكي معبود الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. آيِبُونَ نيس وه اكيلا بس كاكونى شريك نهين اس كے لئے بادشاہی اور تعریفیں ہیں اور وہ ہر چیزیر قادر ہے۔ ہم صَدَقَ اللهُ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ اوت كر آنے والے اوب كرتے والے عبادت كرتے والے ' سجدہ کرنے والے اور اپنے رب کی حمد کرنے والے ہیں۔ اللہ نے اپنا وعدہ سچا کردیا 'اینے بندے کی مدد فرمائی اور کفار کے لشکروں کو اس اکیلے نے شکست وفي رواية دے دی- (بخاری ومسلم)

اور مسلم کی روایت میں ہے جب برے کشکروں یا

لمسلم: إذا قَفَلَ مِنَ الجيوش أو السَّرَايَا

چھوٹے لشکروں یا جج یا عمرے سے لوٹنے (تو مذکورہ دعا أُو الحَجِّ أَو العُمْرَةِ. قَوْلُهُ: «أَوْفَى» أَي: ارْتَفَعَ، وقولهُ: «فَدْفَدِ» هو بفتح الفاءَين يرضي

اوفی کے معنی ہیں چڑھتے۔ فدفد' دونوں فاء یر زبر' أخرى، وهو: العَليظُ المُوْتَفِعُ مِنَ ان ك ورميان وال ساكن اور اس ك آخر مين وال-زمین کاسخت بلند حصه۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، وكتاب العمرة، باب مايقول إذا رجع من الحج أو العمرة أو الغزو برقم١٧٩٧ ـ صحيح مسلم، كتاب الحج، باب ما يقول إذا قفل من سفر الحج وغيره، برقم١٣٤٤.

٩٧٨ \_ وعن أَبِي هُرَيرَةَ رَضيَ اللهُ ٢ / ٩٤٨ حفرت ابو بريره بظائمة سے روايت ہے ' ايک آدمی نے کما' یارسول اللہ! میں سفر پر جانے کا ارادہ ر کھتا ہوں' آپ مجھے وصیت (نصیحت) فرمائیے۔ آپ اللهِ، وَالْتَكْبِيرِ عَلَى كُلِّ شَرَفٍ» فَلَمَّا وَلَى ف فرمايا الله ك تقوى كو لازم كرو اور برچرهائي ير الرَّجُلُ قال : واللَّهُمَّ! اطْوِ لَهُ البُعْدَ، وَهَوِّنْ الله اكبر كمو-جبوه آدمى بييم كيمركر جلا كياتو آپ عَلَيهِ السَّفَرَ» رواه الترمِذِي وقال: حديث نے اس کے لئے وعا فرمائی 'اے اللہ! اس کے لئے مسافت لپیٹ دے (سفر مخضر کردے) اور اس پر سفر کو آسان فرما وے- (ترمذی مدیث حسن ہے)

عنهُ أنَّ رَجُلًا قال: يَا رسولَ اللهِ إِني أُريدُ أَن أُسَافِرَ فَأَوْصِنِي، قالَ: «عَلَيْكَ بِتَقْوَى

بينهما دالٌ مهملةٌ ساكِنَةٌ، وَآخِرُهُ دال

الأَرْض.

تخريج: سنن الترمذي برقم٣٤٤ ـ وصحيح ابن حبان برقم٢٣٧٨، ٢٣٧٩ والمستدرك / ٩٨.

94A- فوائد: مسافر کے لئے مستحب ہے کہ سفر پر روانہ ہونے سے قبل ایسے لوگوں سے دعا کروائے جو علم و عمل اور زہر و تقوی میں ممتاز ہوں اور ایسے اصحاب علم و تقوی کو بھی چاہیے کہ وہ ان کی طرف رجوع کرنے والول کی خیریت کے لئے خلوص دل سے دعا کریں۔ علاوہ ازیں انہیں تقویٰ کی اور دیگر نیک باتوں کی نصیحت کریں تا کہ وہ سفر میں اللہ کی یاد سے اور اطاعت سے غافل نہ ہوں۔

۹۷۹ \_ وعن أبي موسى الأشعَريِّ 4/9/ حضرت ابوموسىٰ اشعرى بناتُنْهُ سے روایت ہے رَضيَ اللهُ عنهُ قال: كنَّا مَعَ النبيِّ عَلَيْ في كم بم ايك سفرين في كريم النَّايِم كم ساتھ تھے۔ پس سَفَرٍ، فَكُنَّا إِذَا أَشْرَفْنَا عَلَى وَادٍ هَلَّلْنَا جب مم كسى وادى ير جر صح تو تمليل و تكبير يعنى لااله وَكَبُّ رْنَا وَارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُنَا، فقالَ الاالله اور الله أكبر كت اور مارى آوازي اونجي أَنْفُسِكُمْ فَإِنَّكُمْ لا تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلا غَائِباً، آماني كرو'اس لَّتَ كه تم جس ذات كو يكار رب مووه إِنَّهُ مَعَكُمْ، إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ " متفقٌ عليه . برى م اور نه تم سے غائب اور دور- وہ تو تمهارے

«إِذْبَعُوا» بِفتحِ الباءِ الموحدةِ، أي: ارْفُقوا ساتھ ہے اور وہ يقيناً سننے والی اور بہت نزديک ہے۔ (بخاری و مسلم) اربعوا باء پر زبر- این جانوں کے ساتھ بأنْفُسِكم.

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب ما يكره من رفع الصوت في التكبير ـ وصحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب استحباب خفض الصوت بالذكر.

929- فوائد: معلوم ہوتا ہے کہ تکبیرو تملیل میں صحابہ کرام رہی اُن کے معمول سے زیادہ اونچی آوازیں ہوجاتی تھیں' اس کئے آپ نے اسے بیند نہیں فرمایا اور تھم دیا کہ زیادہ اونچی آواز میں اللہ کا ذکر کرے اپنے آپ کو مشقت میں مت ڈالو' بلکہ و قار اور سکون سے بست آواز میں اللہ کا ذکر کرو- دو سرے ' اللہ کی بابت فرمایا کہ وہ تم سے غائب نہیں ہے' تمہارے قریب ہے اور تمہاری باتوں کو سنتا ہے تو یہ اللہ کے علم اور اس کی قدرت کے آ اعتبار سے ہے 'ورنہ وہ خود تو عرش پر مستوی ہے 'گو اس کی کیفیت ہمیں معلوم نہیں۔ اس میں ان لوگول کے لئے بڑی عبرت ہے جو سلام پھرتے ہی اونچی آواز میں لا الله الا الله کا ورد شروع کردیتے ہیں یا صلوٰ ة و سلام یڑھنے لگ جاتے ہیں حتیٰ کہ نمازیوں کے لئے نماز پڑھنا مشکل ہوجاتا ہے۔ اسی طرح خود ساختہ مجالس ذکر میں اللہ اُ هو وغيره كي اونچي آواز ميں بلكه اب اسپيكرول پر ضربين لگاتے ہيں- اندازه كيجئ مارے پيغمبر عليه الصلوة والسلام اینے صحابہ کو کیا تعلیم وے رہے ہیں اور آج کل کے اصحاب جبہ و قبہ کا عمل کیا ہے؟ انا لله وانا الیه راجعون- الله تعالی ان برعات سے مسلمانوں کو بچائے اور سنت کے مطابق ہر کام کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

١٧٢ ـ بَابُ اسْتِحْبَابِ الدُّعَاءِ فِي ۲۷۱۔ سفرمیں دعا کرنا بہندیدہ ہے۔

١/ ٩٨٠ حضرت ابو ہررہ رہائٹھ سے روایت ہے سول الله الله الله عنه فرمایا تین دعائیں مقبول ہیں جن کی مُسْتَجَابَاتٌ لا شَلِكَ فِيهِنَّ: دَعْوَةُ قبوليت مين كوئي شك نهين مظلوم كي دعا مسافركي دعا اور باپ کی این اولاد کے خلاف دعا۔ (ابو داؤد 'ترمذی) امام ترمذی نے کہا یہ حدیث حسن ہے اور ابو داؤر کی روایت میں 'علی ولدہ'' کے الفاظ نہیں ہیں۔

• ٩٨ \_ عن أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ ُعنهُ ۗ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ثَلَاثُ دَعُواتٍ المَظْلُوم، وَدَعْوَةُ المُسَافِرِ، وَدَعْوَةُ الوَالِدِ عَلَى وَلَدِهِ» رواه أبو داود، والترمذي وقال: حديث حسن. وليس في رواية أبي داود: «على ولدِهِ».

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب الدعاء بظهر الغيب \_ وسنن ترمذي، أبواب الدعوات، باب ما ذكر في دعوة المسافر، وأوثل أبواب البر والصلة، وأورده الألباني في صحيح الجامع الصغير.

• ۹۸ فوائد: مظلوم کی دعاتو اس شخص کے حق میں ہوگی جوہاس کی مدد اور فریاد رسی کرے گا اور ظالم کے لئے بدرعا۔ اسی طرح مسافر کی دعا اس کے حق میں ہوگی جو اس کے ساتھ حسن سلوک کرے گا اور بدسلوکی کرنے والے کے لئے بدرعا۔ اولاد بافرمان اور گتاخ ہو تو باپ کی اولاد کے لئے بدرعاء بھی اللہ تعالی قبول فرما تا ہے اور دو سری احادیث کے مطابق باپ سے بھی زیادہ مال کی بددعاء موثر ہے کیونکہ مال کاحق اولادیر' باپ سے بھی زیادہ ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ ظلم اور مال باپ کی نافرمانی سے بچنا چاہیے تاکہ مظلوم کی اور مال باپ کی بدرعاء سے انسان محفوظ رہے' جن کی دعا اور بددعاء اللہ تعالی رد نہیں فرما تا- علاوہ ازیں اس سے بیٹھ بیچھے دعاء کی قبولیت کا بھی اثبات ہو تا ہے ' جیسا کہ ابو داؤد کی تبویب سے اور صرف دعاء الوالد کے الفاظ سے واضح ہے۔ کیونکہ ابو داؤد میں علی ولدہ کے الفاظ نہیں ہیں-

### ١٧٣ \_ بَابُ مَا يَدْعُو بِهِ إِذَا خَافَ نَاساً ٣١ لوگول عد خطره موتواس عد بجاؤ کے لئے کون سی دعایر مھی جائے؟

٩٨١ \_ عن أبي موسى الأشعَرِيِّ ١ / ٩٨١ حضرت ابوموسىٰ اشعرى رفالتَّهُ سے روايت ہے رَضَىَ اللهُ عنهُ أَنَّ رسولَ اللهِ كَانَ إِذَا خَافَ ﴾ كه رسول الله طلَّمَالِيم كو جب كسى قوم ہے خوف ہو تا تو قَوْمًا قال: «اللَّهُمَّ إِنَّا نَجْعَلُكَ في يه رعاير صفى الله! بم تجه كو ان ك سامن نُحُورِهِمْ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شُرُورِهِمْ ، رواه كرتے بين اور تيرے ذريع سے ان كى شرارتول سے يناه مانگتے ہیں۔ (ابوداؤر' نسائی' باسناد صحیح)

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الصلاة، باب ما يقول الرجل إذا خاف قوما.

ا المار فوائد: نحور ' نحر کی جع ' حلق کے قریب ذرج کرنے والی جگہ- مطلب سے کہ ہم تیری مدد کو اینے بچاؤ کا ذریعہ سمجھتے ہیں' پس تو ہی ان کافروں کے مکر وکید کو ہم سے ان کے سینوں کی طرف پھیر دے۔ سفر میں اس دعا کی خاص اہمیت ہے 'کیونکہ سفر میں وسمن کی طرف سے نقصان بہنچنے کا زیادہ اندیشہ ہو تا ہے۔

# ١٧٤ - بَابُ مَا يَقُولُ إِذَا نَزَلَ مَنْزِلاً ٢٨١ - جب سي منزل ير اتر ع توكيا كه؟

٩٨٢ \_ عن خَوْلَةَ بنتِ حَكِيم ١/ ٩٨٢ حضرت فوله بنت حكيم رَيْ أَيْ بيان كرتي بين كه رَضيَ اللهُ عنها قالت: سَمِعْتُ مِن في رسول الله طَلْمَايِم كُو فرمات بوئ سَاكه جو رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ: «مَنْ نَزَلَ مَنْزِلًا ثمَّ شخص كسى منزل ير اترے ' پھريہ كے ميں الله كے كامل قَالَ: أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرٍّ كُلمات ك زريع سے مخلوق كے شرسے يناه مانگتا ہوں' مَا خَلَقَ، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّى يَرْتَحِلَ مِنْ الله اللهِ اللهِ اللهِ منزل سے كوچ كرنے تك كوئى چيز نقصان نہیں پہنچائے گی۔

تَخريج: صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب في التعوذ من سوء القضاء ودرك الشقاء وغيره، برقم٢٧٠٨.

907 فوائد: الله ك كلمات سے مراد اس كى ازلى صفات بين جو اس كے ساتھ قائم بين- التامات كا مطلب جن میں کوئی نقص نہیں۔ انسان جہاں بھی قیام کرے 'تھوڑا یا لمبا' رات کو یا دن کو' تو یہ دعا پڑھے۔ ٩٨٣ \_ وعن ابن عُمَرَ رَضيَ اللهُ ٢ / ٩٨٣ حضرت ابن عمر رأي الله عن الله عمر الله عن اله عن الله عن الله

أَوْ غَيْرَهُمْ

أبو داود، والنسائي بإسنادٍ صحيحٍ.

امام منذری نے اسے نسائی کی طرف بھی منسوب کیا ہے۔

مَنْزِلِهِ ذلكَ» رواه مسلم.

عَنهمًا قال: كانَ رسولُ اللهِ ﷺ إذا سَافَرَ فَأَقْبَلَ اللَّيْلُ قال: «يَا أَرْضُ! رَبِّي وَرَبُّكِ اللهُ، أَعُوذُ باللهِ مِنْ شَرِّكِ وَشَرِّ مَا فِيكِ، وَشَرِّ مَا خُلقَ فِيكِ، وَشَرِّ مَا يَدِبُّ عَلَيْكِ، أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّ أَسَدٍ وَأَسْوَدٍ، وَمِنَ الحَيَّةِ وَمَا وَلَد» رواه أبو داود. «وَالأسْوَدُ»: الشَّخص، قال الخَطَّابِي: «وسَاكِن البَلدِ»: هُمُ الجنُّ الَّذِينَ هُمْ سُكَّانُ الأرْض. قال: وَالبَلد مِنَ الأرْض مَا كَانَ مَأْوَى الحَيوانِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ بِنَاءٌ وَمَنَاذِلُ. قال: وَيَحتَمِلُ أَنَّ المُرَادَ بـ «الـوَالِـدِ»: إبْليـسُ، وَ «مَا وَلَـدَ»: الشَّيَاطِينُ.

رسول الله ملتيكم جب سفر كرتے اور رات ہوجاتى تو بيه دعا کرتے' اے زمین! میرا اور تیرا رب اللہ ہے' میں تیرے شرسے اور جو چیزیں تیرے اندر ہیں'ان کے شر سے اور جو چیزیں تیرے اندر پیدا کی گئی ہیں اور جو چیزیں تیرے اور چلتی پھرتی ہیں' ان سب کے شرسے وَالْعَقْرَبِ، وَمِنْ سَاكِنِ البَلَدِ، وَمِنْ وَالِدِ الله كَي بِناه ما تَكُمّا بُول اور ميں بناه ما تكمّا بول شير سے اور بوے سانپ (یا افعی صفت مخض) سے اور عام سانپ اور بچھو سے اور اس سرزمین کے رہنے والول (جنات) اور والد (شیطان لینی ابلیس) اور اولاد (شیطان کی ذریت) ہے۔ (ابو داؤد)

اسود سے مراد شخص ہے۔ خطابی نے کما' ساکن البلد سے مراد وہ جن ہیں جو زمین میں رہتے ہیں- اور بلد زمین کا وہ حصہ ہے جس میں حیوانات کا ٹھکانا ہو' چاہے اس میں کوئی عمارت اور منزلیں نہ ہوں' امام خطانی نے کما' اختال ہے کہ والد سے مراد ابلیس اور وماولد سے شیاطین (لیمنی ابلیس کی ذریت) ہو۔

تخريج: سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب ما يقول الرجل إذا نزل المنزل.

900- فوائد: یه دعا بھی بڑی جامع ہے جو چیزیں زمین کے اندر ہیں 'سے مراد موذی جانور اور حشرات الارض ہیں جو چزیں تیرے اندر پیدا کی گئی ہیں' سے مراد درخت وغیرہ سے کرانا ہے۔ رات کی تاریکی میں ذکورہ تمام چیزوں سے نقصان پینچنے کا اندیشہ زیادہ ہو تا ہے' اس لئے رات کو بالخصوص یہ دعا سفر میں پڑھی جائے۔

١٧٥ - بابُ اسْتِحْبَابِ تَعْجِيلِ الْمُسَافِرِ 201- مقصد سفر بور ابوجائے کے بعد مسافر کے لئے فور آگھرواپس آجانامستحب ہے

الرُّجُوعَ إِلَى أَهْلِهِ إِذَا قَضَى حَاجَتَهُ

أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «السَّفَرُ قطْعَةٌ مِنَ فَلْيُعَجِّلْ إلى أَهْلِه». متفقٌ عليه. «نَهْمَتهُ»:

٩٨٤ \_ عن أَبِي هُرَيرَةَ رَضَيَ اللهُ عنهُ ١/ ٩٨٣ حفرت ابو بريره رفائتُهُ سے روايت ہے 'رسول الله ملتيكم نے فرمايا سفر عذاب كا ايك كلوا ہے ، جو العَذَابِ؛ يَمْنَعُ أَحَدَكُمْ طَعَامَهُ، وَشَرَابَهُ تَهمارے مسافر کو اس کے کھانے کی اور سونے سے وَنَوْمَهُ ، فإذا قَضَى أَحَدُكُمْ نَهْمَتَهُ مِنْ سَفَرِهِ ، روك ديتا ہے (ليني خاطر خواه انداز سے بيه كام شيس ہویاتے) پس جب تم میں سے کوئی اینے سفرسے اپنا

مَقْصُودَهُ.

مقصود پورا کرلے تو اسے چاہیے کہ اپنے گھرلوٹنے میں جلدی کرے- (بخاری و مسلم) نهمته کے معنی ہیں اپنا مقصود۔

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العمرة، باب السفر قطعة العذاب \_ وصحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب السفر قطعة من العذاب.

٩٨٣- فوائد: سغركو عذاب اس كئے قرار ديا كه ايك تو اس مين الل وعيال اور احباب كى جدائى كاصدمه سهنا بڑتا ہے۔ دو سرے سفر کی مشقتیں اور کھنائیاں الگ برداشت کرنی بڑتی ہیں۔ اس کئے انسان کو مقصد سفر پورا ہوتے ہی فورا گھرواپس آجانا چاہیے۔

١٧٦ \_ بَابُ اسْتِحْبَابِ الْقُدُومِ عَلَى أَهْلِهِ نَهَاراً وَكَرَاهَتِهِ فِي اللَّيْلَ لِغَيْرِ مکروہ ہے حَاجَة

> ٩٨٥ ـ عن جابر رَضيَ اللهُ عنهُ أنَّ رسولَ الله قال: «إذَا أَطَالَ أَحَدُكُمُ الغَيْبَةَ فَلا يَطْرُقَنَّ أَهْلَهُ لَيْلًا". وفي روايةٍ أَنَّ رسولَ اللهِ نَهَى أَنْ يَطْرُقَ الرَّجُلُ أَهْلَهُ لَيْلًا. متفقٌ عليه .

۲۷۱۔ اینے گھروالوں میں دن کے وقت آنا مستحب اور بغیر ضرورت کے رات کو آنا

١/ ٩٨٥ حضرت جابر بنالخر سے روایت ہے ' رسول اللہ الله الله الله على عنه على عنه على عاضري (اپ گھرسے) طویل ہوجائے تو (سفرسے) اپ گھر والول كے پاس رات كونہ آئے۔

ایک اور روایت میں ہے' رسول اللہ ملتی کیا نے اس بات سے منع فرمایا ہے کہ آدمی اینے گھروالول کے یاس رات کو آئے۔ (بخاری ومسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العمرة، باب لا يطرق أهله إذا بلغ المدينة \_ وصحيح مسلم كتاب الإمارة، باب كراهة الطروق وهو الدخول ليلا لمن ورد من سفر.

٩٨٦ \_ وعن أَنس رَضيَ اللهُ عنهُ ٢ / ٩٨٦ حضرت انس بظافته سے روایت ہے کہ رسول قَالَ: كَانَ رسولُ اللهِ عَلَيْ لا يَطْرُقُ أَهْلَهُ الله طَنْ كَيْ رات كو (سفر سے) اپ گھر والول كے پاس لَيْلاً، وَكَانَ يَأْتِيهِمْ غُدُوَةً أَوْ عَشِيَّةً. متفقٌ نهيل آتے تھے اور آپ ان كے پاس صبح يا شام كے عليه. «الطُّرُوقُ»: المَجِيْءُ في اللَّيْلِ. وقت تشريف لات (بخارى ومسلم)

الطروق كے معنى بيں 'رات كے وقت آنا-

تخريج: صحيح بخاري، كتاب العمرة، باب الدخول بالعشي - صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب كراهة الطروق وهو الدخول ليلا لمن ورد من سفر.

٩٨٦ فوائد: سفرے رات كو ايخ گروالول كے پاس آنے كى يه ممانعت اس صورت ميں ہے جب بغيراطلاع

رياض الصالحين (جلد اول) 😑 756 =

کے ہو ورنہ اگر اطلاع کے بعد ہو تو پھراس میں کوئی قباحت نہیں۔ جیسے آج کل بالعموم اطلاع ہوتی ہی ہے یا پھر ٹیلیفون کے ذریعے سے رابطہ رہتا ہے تاہم جمال سے رابطہ نہ ہو' نہ ہوسکتا ہو تو پھر رات کو بغیر اطلاع دیئے گھر والول کے پاس آنا مکروہ ہے لیکن ضرورت کے وقت جائز ہے۔

ے کا۔ جب واپس آئے اور اینے شہر کو دیکھے ١٧٧ \_ بَابُ مَا يَقُولُهُ إِذَا رَجَعَ وَإِذَا توكيايرهع؟

> فِيهِ حديثُ ابْن عُمَرَ السَّابِقُ في باب تكبير المُسافِر إذا صَعِدَ الثَّنَايَا.

قال: أَقْبُلْنَا مَعَ النَّبِيِّ ﷺ، حَتَّى إذا كُنَّا

بِظَهْرِ المَدِينَةِ قال: «آيبُونَ، تَائِبُونَ،

عَابِدُونَ، لِرَبِّنَا حَامِدُونَ» فَلَمْ يَزَلْ يَقُولُ

ذْلكَ حَتَّى قَدِمْنَا المَدِينَةَ . رواه مسلم .

رَأَى بِلْدَتَهُ

اس میں ایک حضرت ابن عمر شکاشا کی وہ حدیث ے جو پیلے' باب تکبیر المسافر اذا صعد الشنايا ميس گزري (ديكھيے '٢/ ٩٧٦)

٩٨٧ \_ وعن أَنسِ رَضيَ اللهُ عنهُ الم ٩٨٧ حضرت انس بخاتم سے روايت ہے كہ بم (سفر سے) نبی ملٹی لیم کے ساتھ واپس آئے' یہاں تک کہ جب ہم مدینے کے قریب پنیج تو آپ کے فرمایا ' آئبون تائبون عابدون لربنا حامدون-پس آپ اراریه کتے رہے ایمال تک کہ ہم مدینہ پہنچ گئے۔ (مسلم)

تخريج: صحيح مسلم، كتاب الحج، باب ما يقول إذا قفل من سفر الحج وغيره.

یر هنا شروع کردے اور اینے شرمیں داخل ہونے تک پڑھتا رہے۔

١٧٨ - بَابُ اسْتِحْبَابِ اِبْتِدَاءِ الْقَادِمِ ١٤٨ - سفر على آنے والے كے لئے مستحب بِالْمَسْجِدِ الَّذِي فِي جِوَارِهِ وَصَلاَتِهِ فِيهِ مِ كَم يَهِ وه ا بَيْ قريبي مسجد مين آئے اور اس میں دو رکعتیں پڑھے۔

٩٨٨ - عن كعبِ بنِ مالكِ رَضيَ اللهُ أَ ١/ ٩٨٨ حضرت كعب بن مالك بن اللهُ سے روايت ہے عنهُ أَنَّ رسولَ اللهِ ﷺ كَانَ إذا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ كَه رسول الله ملتَّكَيْم جب سفرت وايس آت تو يمل بَدَأَ بِالْمَسْجِدِ فَرَكَعَ فِيهِ رَكْعَتَيْنِ. متفقٌ مسجد مين تشريف لات اور اس مين دو ركعت نماذ ادا فرماتے۔ (بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الجهاد، باب الصلاة إذا قدم من سفر ـ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب استحباب ركعتين في المسجد لمن قدم من سفر أوّل قدومه.

900- فواكد: يه دو ركعت نفل بطور شكرانه ب كه خيرو عافيت كے ساتھ انسان اپنے گھروايس آگيا ہے ايسے موقعے پر انسان بڑا خوش ہو تا ہے اور مومن کی شان ہی ہے کہ طرب و مسرت کے موقعے پر اللہ کا شکر اور اس

کی شبیع و تکبیر بیان کرے۔ .

١٧٩ - بَابُ تَحْرِيمِ سَفَرِ الْمَرْأَةِ وَحْدَهَا مِهِمَا مَا كَلِي سَفَرِ الْمَرْأَةِ وَحْدَهَا مِهِمَا مَا مَا كِيلِ سَفْرَكُرنا حرام ب

٩٨٩ - عن أَبِي هُرَيرَةَ رَضِيَ اللهُ عنهُ ١/ ٩٨٩ حضرت الوبريه بظافَة ٢٠ روايت ب رسول قالَ: قالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: «لا يَحِلُّ لامْرَأَةِ الله طَلَيْ الله طَلَيْ الله عَرات كَ لَحَ جو الله اوريوم تَوَالَ اللهِ عَلَيْهُ: «لا يَحِلُّ لامْرَأَة الله طَلَيْ الله عَرات كورت كَ لَحَ جو الله اوريوم تُومِن باللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ تُسَافِرُ مَسِيرَةً يَوْمِ آخرت پر ايمان ركهتي ب جائز نهيں ہے كه وہ محرم وَلَيْلَةٍ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمٍ عَلَيْها» متفقٌ عليه . كو بغيرا يك دن اور رات كاسفرافتيار كر -

(بخاری و مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب الصلاة، باب تقصير الصلاة ـ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم.

٩٨٩ فواكد: (١) اس مين ايك ون اور رات كي مسافت كا ذكر ب اور بعض روايات مين دو دن اور بعض مين تین دن اور تین راتوں کا ذکر ہے۔ نبی ملٹھی اے سوال کرنے والے کے حالات اور سوال کی نوعیت کے مطابق مختلف جواب دیئے ہیں۔ اس لئے علماء نے لکھا ہے کہ ایک یا دو اور تین دنوں کا اعتبار نہیں۔ اصل اعتبار سفر کا ہے کہ اتنی مسافت جس کو سفر کما جاسکے' وہ تنها عورت کے لئے جائز نہیں ہے۔ اس لئے جب تک خاوندیا محرم ساتھ نہ ہواسے تنا سفر نہیں کرنا چاہیے۔ (٢) بعض علاء نے کہا ہے کہ یہ تھم غیرواجب سفر کے لئے ہے۔ لیکن جو چیز عورت یر فرض ہو' اس کی ادائیگی کے لئے وہ اکیلی بھی سفر کرسکتی ہے اگر کسی وجہ سے محرم کا ساتھ جانا مكن نه ہو جيسے فريضه ج ہے اگر وہ صاحب استطاعت ہو گئ ہے تو ج اس ير فرض ہے- اگر خاوند يا كوئى اور محرم نہیں ہے یا اس کے ساتھ جانے کی پوزیشن میں نہیں ہے تو وہ قابل اعتاد قافلے کی دیگر عورتوں کے ساتھ جج کے سفریر جاسکتی ہے۔ تاہم بعض علماء مطلقاً بغیر محرم کے عورت کے سفر کو ناجائز قرار دیتے ہیں 'چاہے عام سفر ہویا برائے جج ہو- حافظ ابن حجر ؓ نے فتح الباری میں دونوں رائیں تفصیل سے ذکر کی ہیں' لیکن کسی ایک رائے کو ترجیح نہیں دی ہے - راقم کے ناقص خیال میں مخصوص حالات میں پہلی رائے پر عمل کرنے کی شرعا گنجائش موجود ہے (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو فتح الباری کتاب الج علیہ جج النساء وفقہ السسنة ) (۳) محرم سے مراد خاوند کے علاوہ عورت کے وہ قریبی رشتے دار ہیں جن سے اس کا تبھی نکاح نہیں ہوسکتا۔ جیسے باپ 'بیٹا' بھائی' بھتیجا' بھانجا اور اسی طرح رضاعی باپ ' بیٹا' بھائی' بھتیجا' بھانجا ہیں۔ علاوہ ازیں مدخول بمابیٹی کا خاوند یعنی داماد ہے۔ ان میں سے کسی کے ساتھ بھی اس کے لئے سفر کرنا جائز ہے۔ ان کے علاوہ کسی کے ساتھ سفریر نہیں جاسکتی۔ (۴) علاوہ اذیں عورت کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ جب وہ گھرسے باہر نکلے تو سادہ لباس میں ملبوس ہو' باپردہ ہو یعنی اس کی زيب و زينت كا اظمار نه مو ايها عطريا سينك نه لگاياموجس كي خوشبو لوگول تك پنچ اور وه ادهر متوجه مول نه ان کے زیور کی جھنکار سنائی دے۔

٩٩٠ \_ وعن ابن عباس رَضيَ اللهُ ٢ / ٩٩٠ حفرت ابن عباس فَيَهُ سے روایت ہے عنهما أنَّـهُ سَمِعَ النَّبِيِّ عَلَيْ يقولُ: انهول نے نبی مالی کی اولی مالی کا کو فرماتے ہوئے سا کہ کوئی آدمی

«لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِامْرَأَةَ إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَم، وَلَا تُسَافِرُ المَرْأَةُ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَم، وَلَا تُسَافِرُ المَرْأَةُ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَم، فقالَ لَهُ رَجُلٌ: يا رسولَ الله! إِنَّ امْرَأَتِي خَرَجَتْ حَاجَّةً، وَإِنِّي اكْتُتِبْتُ في غَرْوَةٍ كَذَا وَكَذَا؟ قال: «انْطَلِقْ فَحُجَّ مَعَ امْرَأَتِكَ» متفقٌ عليه.

کسی عورت کے ساتھ نہائی افتیار نہ کرے گر اس حالت میں کہ اس کے ساتھ اس کا کوئی محرم رشتے دار ہو۔ اور عورت محرم رشتے دار کے بغیر سفرنہ کرے۔ تو آپ سے ایک آدمی نے سوال کیا' اے اللہ کے رسول ! میری بیوی جج کے لئے جارہی ہے؟ اور میرا نام فلاں فلال غزوے میں لکھا جاچکا ہے؟ (لینی اب میرے لئے فلال غزوے میں لکھا جاچکا ہے؟ (لینی اب میرے لئے کیا تھم ہے؟) آپ می نے فرمایا' جا' تو اپنی بیوی کے ساتھ کیا تھم ہے؟) آپ مسلم)

تخريج: صحيح بخاري، كتاب النكاح، باب لا يخلون رجل بإمرأة إلا ذو محرم، برقم ٥٢٣٣ ـ وصحيح مسلم، كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلي حج وغيره برقم ١٣٤١.

•99- فوا کھ : عورت کے ساتھ جبکہ گھر میں اس کے علاوہ اس کا خاوند یا کوئی اور محرم نہ ہو کی مرد کا تنمائی افتیار کرنا نمایت خطرناک معاملہ ہے' ایسے موقعوں پر شیطان ان کو بہکا سکتا ہے اور وہ بہ اغوائے شیطانی غلط کام میں مبتلا ہوسکتے ہیں۔ اس لئے شریعت نے اس سے مخق کے ساتھ منع کردیا ہے۔ پکھ اور نہیں تو کسی کو ناجائز طور پر بدنام کرنے کا موقع ہی مل سکتا ہے کیونکہ تنمائی بسرحال مطلبہ تہمت ہے۔ شریعت اسلامیہ کی اس ہدایت کو نظرانداذ کرنے کی وجہ سے ہمارے معاشرے میں بڑا فساد بہا ہے۔ جن گھروں میں اس ہدایت نبوی کے مطابق شرعی پردے کا اہتمام اور غیر محرموں سے اجتماب نہیں ہے' وہاں ایک عورت اپ ہی دیور یا جیٹھ یا اور قربی رشتے دار کے عشق میں جنالیا ایک مرد اپنی ہی کی قربی عزیزہ کے دام محبت کا اسربنا ہوتا ہے۔ بلکہ اب تو اس چیٹ کھول دیئے ہیں۔ ایک عورت اپنی فی کسی قرند کے چھوٹر کر اپنی کسی بڑھ کر بوائے فرینڈ کے ساتھ اور خاوند اپنی ہیوی کو چھوٹر کر اپنی کسی بڑھ کر وائے فرینڈ کے ساتھ اور خاوند اپنی ہیوی کو چھوٹر کر اپنی کسی گروری ہمارے گھروں ما ساتھ دیگ رایاں مناتا ہے۔ یہ دو سری بیاری ابھی صرف مغرب ذوہ طبقہ تک محدود ہے لیکن پہلی کمزوری ہمارے گھروں میں عام ہے 'جس نے بے شار گھروں کا سکون برباد کیا ہوا ہے لیکن پھر مسلمان اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی پردہ اختیار کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی پردہ اختیار کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی پردہ اختیار کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی غردہ اختیار کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اللہ تعالی مسلمان اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی غردہ اختیار کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو اپنے خوب کا سیا جانب کی دور اختیار کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں۔ اللہ تعالی مسلمانوں کو اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی عرف کا سیا جذب میں کو اپنے ند بہب کی ہدایات کے مطابق شرعی عرف کو اپنے خوب کی سیار کی کو اپنے ند بھوں کی سیار کی کے دور کی سیار کی سیار کی کرنے کے کو اپنے خوب کی کی خوب کی کرنے کر اپنے کی کی خوب کی سیار کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کرنے کی کر

یہ حدیث ان لوگوں کی دلیل ہے جو اس بات کے قائل ہیں کہ عورت بغیر محرم کے سفر پر بھی نہیں جاسکتی لیکن جو علماء جواز کے قائل ہیں ان کے نزدیک یہ امراستحباب کے لئے ہے (جواز کے دلائل کے لئے دیکھئے فقہ السنہ 'للسید سابق مصری 'ج' ا'ص ۱۳۳۳) بسرحال جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا ہے کہ بعض دو سرے دلائل کی رو سے مخصوص حالات میں قابل اعتاد قافلے کی عورتوں کے ساتھ کوئی اکبلی عورت بھی سفر جج پر جاسکتی ہے بشرطیکہ اس کو اپنے بارے میں کسی فتنے میں مبتلا ہونے کا اندیشہ نہ ہو۔ شوافع وغیرہ کا مسلک بھی ہی ہے۔ جس طرح

مخصوص حالات میں بالکل ہی تنا سفر کر سکتی ہے، جیسے قافلے سے بچھڑ جانے کی صورت میں یا مسلمان ہونے کی صورت میں یا مسلمان ہونے کی صورت میں دارالکفر سے ہجرت کرنے کے لئے۔ اس طرح ناگزیر حالات میں، جبکہ اس کے خیال میں اس کی عزت و عصمت کو کوئی خطرہ نہ ہو۔ تو قافلے میں شریک دو سری قابل اعتماد عورتوں کے ساتھ حج کے سفر پر بھی جاسکتی ہے۔ واللہ اعلم۔

الحمدللد ریاض الصالحین کے ترجے اور فوائد کی پہلی جلد ختم ہوئی۔ دو سری جلد کتاب الفضائل باب فضل قراء ة القرآن سے شروع ہوگی۔



